

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



45. 6.1

1



45. 6.1

1



## Geschichte

ber

# Philosophie

bon

Dr. Seinrich Ritter, Professor an ber Universität ju Kiel.

> Erfter Theil. Bweite verbefferte Auflage.

Hamburg, bei Friebrich Perthes. 1836.

# Geschichte der Philosophie

## alter Zeit

non

## Dr. Seinrich Ritter,

Professor an ber Universitat gu Riel.

Erfter Theil. Bweite verbefferte Auflage.

Hamburg, bei Friedrich Perthes. 1836.



## Borrebe.

Rachbem kurz nach dem Erscheinen des vierten Bandes dieses Werkes eine neue Auflage der beis den ersten Bande nothig geworden ist, habe ich mich der Pslicht nicht entziehen können, diese durch Zusäche und Verbesserungen so gut auszustatten, als es in meinen Kräften steht. Ueber mein Versahren hiers bei muß ich Rechenschaft ablegen.

Geit sieben Jahren, vor welchen der erste Band erschien, ist ganz besonders der Areis der Geschichte, welcher durch diese beiden Bande um-fast wird, durch neue Forschungen bedacht worden, und ich kann mich nur darüber freuen, daß meine eigenen Untersuchungen hierzu, wenn auch nicht über-all die erste Veranlassung, doch hie und da eine

Anregung, sei es friedlicher, sei es feindlicher Art, abgegeben haben. Sollte nun das, was jest von neuem dem Publicum dargeboten wird, nicht hinzter der Zeit zurückbleiben, so war es nothig theils beistimmend, theils ablehnend auf diese neuern Forschungen einzugehen. Zwar nicht in der Bollstandigkeit, welche ich nur für ein Uebel halte, ist dies geschehen, aber mit der Gewissenhaftigkeit, welche alles Bedeutende zusammenzusassen strebt.

Haben nun so die Arbeiten Anderer für die neue Ausgabe manche Berichtigungen und Bereicherungen herbeigeführt, so ist auch ein nicht unbetrachtlicher Zuwachs berfelben aus meinen eigenen weitern Forschungen entstanden. Gelbst bas Material für die Geschichte der alten Philosophie wird hierdurch einige nicht unbedeutende Bufage erfahren. Um hiervon etwas Besonderes zu erwähnen, muß ich bekennen, baß es mir in der ersten Ausgabe gegangen ist wie allen Geschichtschreibern ber Phis losophie bis auf diesen Tag; bak ich bas Bruch= stud des Theophrastos über Ginn und Sinnliches zu sehr vernachlässigt habe, zurüngeschreckt burch den verdorbenen Text, in welchem es uns aberliefert worden. In der vorliegenden Auflage habe ich es nun etwas breifter angefaßt. Für die Lehren des Diogenes von Apollonia, des Anaragoras, des Empedokles und des Demokritos und einiger andern Philosophen haben hieraus neue Hulfsmittel gezogen werden können. Es sei mir erlaubt hierbei den Wunsch auszusprechen, daß jenes Bruchtuck bald einmal eine tüchtige philologische Bearbeitung sinden möge.

Die erste Ausgabe aus einer Masse von Ausaugen und gelegentlichen Bemerkungen entstanden, welche wenig Uebersicht barbot, trug hie und ba Spuren dieser Entstehungsart an sich, besonders in ben Anmerkungen und Citaten. Rachbem ich ohne Ausnahme noch einmal die Quellen nachgesehen habe, hoffe ich auch in dieser Beziehung billigen Anforberungen Genuge zu leiften. Bei ben Citaten aus ber Metaphysik des Aristoteles bitte ich zu bemerken, daß ich nach einigen altern Ausgaben das sugenannte kleinere evste Buch als bas zweite gezählt babe u. f. w. fort, welches nun freilich mit unfern gengbaren Ausgaben nicht stimmt; ich scheute mich aber von meiner bisherigen Gewohnheit abzugeben, weil ich fürchtete baburch nur Verwirrung hervoraubringen. .

lebtigens bin ich bem Rathe eines Freundes

gefolgt, indem ich die Citate besonders in dem, was das Litterarhistorische betrifft, vermehrt habe. Dies ist freilich etwas Unwesentliches, aber für den Gebrauch meines Buches gewiß Vielen erwünscht. Vollständigkeit jedoch in den Citaten zu erreichen, war nicht meine Absicht, sondern überall nur entweder auf die erste Luelle zurückzuweisen, wosse sie Angaben der Alten mir gar keine Berücksschaftigung, nicht einmal Widerlegung zu verdienen schienen, habe ich sie weggelassen; ebenso wo es augenscheinlich ist, daß einem altern Berücke nur unchgesprochen wird. Doch will ich nicht behaupsten, daß ich in der Besolgung dieser Grundsche überall Consequenz exreicht habe.

Da nun durch die aufgezählten Veränderunsgen die zweite Auslage vor dat ersten einige Vorzüge gewonnen hat, ist es meinem Herrn Verleger und mir billig erschienen, daß für die Besiger diesser die Verbesserungen und Insätze der zweiten Aufslage besonders abgedruckt werden. Hoffentlich wird dieser Abbruck mit der Ausgabe des zweiten Baudes zugleich ausgegeben werden können.

Auf die Berbesserung der Darstellung, wo

nicht der Genauigkeit des Ausdrucks eine Hulfe northig zu sein schien, habe ich bei dieser Auflage aur selten Rücksicht genommen, weil über selche Sachen immer eine Unsicherheit, des Gesühls: kattsudet.

In meiner Ansicht von der Geschichte und der Ohilosophie hat im Allgemeinen sich nichts derbastet, wie dies auch nicht zu erwarten war dei eis nem Manne, welcher die Mitte seiner Jahre erreicht hatte, als er sein Unternehmen begann. Dagegen ist es mir selbst auffallend gewesen, daß ich auch im Einzelnen der Untersuchung so wenig zu andern gefunden habe, so daß der Zusammenhang weiner Darskellung wesentlich unverändert gebliedem. Deunoch senn ich mich deswegen nicht der Hartnäckigkeit in meinen Meinungen anklagen, sondern es scheint mir daraus nur hervorzugehen, daß auch das Einzelne meinen Ansichten mit dem Allgemeinen in genauer Benreindung steht.

Wenn ich es aun für meine Psticht gehalten habe, alle bedeutende gelehrte Arbeiten, welche zu meiner Kunde gekommen, gewissenhaft zu benufen, so wird man doch Hegel's Worlesungen über die Geschichte. der Philosophie herausgegeben von Micheslet nur einmal beiläusig berücksichtigt sinden. Die

Grunde liegen vor Augen. Da Hegel bie Geschichte ber" Philosophie als einen Theil ber Philo= fophie behandeln wollte: (f. 186. I. G. 17.), kann man feine Bearbeitung berfelben auch nur als einen Theil feines Syftems betrachten, und fo wird fie denn naturlich erst da zu berücksichtigen fein, wo dies Syftem seine Burdigung erfährt. Ergebnisse gelehrter Forschung aber waren freitich in dieser Geschichte nicht zu fuchen, welche von ber Gelehr= samselt behauptet, daß sie vorzüglich darin bestehe eine Menge unnuger Sachen ju wiffen (f. Bb. I. S. 23; vergl. Bb. II. S. 5, f.). Einzelne Ansich= ten, welche aus bem Gangen bes Enfteme hernusgehoben werben konnten, ohne feinen Zusammenhang zu erdriern, sind mohl zuweilen erwähnt worben, aber naturlich ohne ben Ort anzuführen, wo fle gefunden werden, weit fie an biefem ihre Bebeutting nur im Bufammenhange mit bem Ganzen finben.

Dagegen habe ich unte so fleißiger Brandis's Handbuch ver Geschichte ver griechisch etdmischen Philosophie in dieser neuen Auflage verücksichtigt. Dies Werk ist unstreitig das michtigste, was seit dem Erscheinen der ersten Auflage für die Geschichte der alten Philosophie an das Licht getreten ist, ein

Bert grundliches und eindringendes Aleifies, weichem ich gorberung in meinen Studien gern werdanke. Wenn ich nun bennoch in vielen Punktin von Brandis abweichen muß, so wurde es baburch auch nothwendig, daß ich die Grunde meiner abweichenben Ansicht: auseinanderfette. : Wer übrigens bas unsichere Gebiet bieser Geschichten kennt, wird über folche Abweichungen sich nicht wundern. Bergleiche ich Brandis's Verfahren in ber Erforschung bes Thatsachlichen mit bem meinigen, so fcheinen mir besonders zwei allgemeine Grande: zu verschis benen Ergebnissen geführt zu haben: ber eine ift; bag Branbis mehr auf bie Ueberlieferungen und Urtheile des Aristoteles vertraut, als mie rathlich scheint; ber andere, daß er meiner Ansicht nach zu sehr barauf aus ist in ber Uebereinstimmung verschies benet Philosophen in einzelnen Lehren ein Beichen gefchichtliches Busammenhangs unter ihnen zu finben. Go wie man fruher bas. Berfahren bes Aris stoteles in Beurtheilung anderer Philosophen zu im deln mehr als billig geneigt war, fo scheint man jest unbedingter seinem Ansehen zu vertrauen, als ich gerecht finden kann. Etwas Aehnliches scheint bei der Beurtheilung des Zusammenhamgs der altes sten griechischen Litteratur vorzugehen. Es gab eine Beit, in welcher man die Erscheinungen derfelben vielleicht zu sehr auseinanderzuhalten suchte; wenn man nun aber im Gegensaße gegen jene Richtung einen fast ebenso genauen Zusammenhang unter ihren sich denken wollte, als er unter den Erscheisnungen unseren Litteratur stattssindet, so wurde man wohl nicht genug die Unvollkommenheit der Verzehrsmittel bedenken, mit welcher sie zu kampsen hatte.

Wielleicht erwartet jemand, daß ich mich hier noch über tabelnde Beurtheilungen erklaren werbe, welche meine Geschichte ber Philosophie erfahren hat. Allein im Allgemeinen finde ich bazu nur geringe Veranlassung, wenn es sich auch wenig für mich schicken wurde vornehm auf solche Beurtheis lungen herabzusehen. Der Tabel betrifft hauptsache lich bie Grundsage ber Geschichte und ber Philoso= phie, und diese sind in der Einleitung besprochen worden, allerdings nicht erschöpfend, aber fie auch mer einigermaßen zu erschopfen, bazu wurde ein weitläufiges Werk gehören. Schicklich aber scheint es mir hier einen und ben anbern Punkt au erwähnen, welcher auf die Anordnung meiner Geschichte bebeutenben Einfluß gehabt hat. R. Fr. Hermann's Recensionen geben hierzu besondere Beranlassung, wenn auch nicht sie allein.

Im Allgemeinen betreffen biefe Bemerkungen meine Art einzutheilen. In ber etwas enthunaftis fchen Art, von welcher, wie ich fürchte, weber bas Lob noch ber Tabel hermann's frei gewesen ift, legt er auf folche Eintheilungen einen größern Berth, als ich ihnen zugestehen mochte. Die Geschichte tennt keine Abschnitte, und man wird baber bie nicht gerade zu tabein konnen, welche alles Auffuchen und Aufftellen von Perioden ber Geschichte verworfen haben. Inzwischen für das Lehren der Gefdichte ift es uns nothwendig nicht Mues in ei= nem Athem zu geben, und da mussen wir bequeme Saltpunkte suchen, an welche fich alsbaun auch leicht Uebersicht und allgemeine Betrachtungen anfoliefen. Gine Gintheilung großerer Perioben in ber Beschichte einführen heißt also im Bortrage einen längern Athemzug schöpfen ober in längerer Rube sich allgemeinen Betrachtungen hingeben. ift mir gerathen worden zwischen dem Aristoteles und ben Stoitern einen folden großern Abschnitt zu machen, während ich nur einen kleinern gemacht habe. Dabei wurde es nun in bet That batauf ankommen bas Dass genau zu bestimmen, wie lange man innehalten follte, und wenn mir nun jemand eben dieses Maak genau angeben konnte, so wollte ich ihm gern Folge lefften. Aber ich denke mir Leser, welche geschickt. genug sind, sich ihr eignes Maaß zu nehmen. Darüber scheint man einig zu sein, daß vom Sokrates oder von den Sophissen an ein neuer Aufschwung der Philosophie beginnt, welcher alsdann eine allmälige Steigerung der philosophischen Thätigkeit einleitet, aber nacheher auch wieder ein allmäliges Herabsinken derselzben herbeisührt. Man will nun in dem Abschnitte, welchen man macht, Steigerung und Herabsinken dis auf einen gewissen Punkt verfolgen. Aber wie schwierig es sei diesen Punkt zu bestimmen, lenchtet ein. Der Eine geht einige Schritte weiter herzunter, als der Andere.

Doch bies betrifft Sachen, welche meinem gegenwärtigen Unternehmen ferner liegen. Unmittelbar bagegen betreffen biesen ersten Theil meiner Geschichte die Bemerkungen, welche gegen meine Beurtheilung der Sophisten gemacht worden sind. Man hat mir von mehrern Seiten her vorgeworfen, daß ich ungerecht gegen sie gewesen. K. Fr. Hermann mochte sie dem Sokrates an die Seite setzen und zum Ansange einer neuen Entwicklung in der Philosophie machen. Er greift meine Ansacht an, daß die Sophisten eben nur durch den Verfall det ältern Philosophie den Uebergang in die volksomm=

nere Entwickung burch ben Sofrates bilbeten. Es wird mir vorgeworfen in der Uebergangsperiode immer nur das Bermefen der vorhergehenden und nicht auch zugleich ben Reim ber Auferstehung ber folgenden, nur die Racht nach bem gefunkenen Tage und nicht auch die frische Lebenstraft zu erbliden, in der fie die Thatigkeit ber folgenden vor-Da ich nun aber nicht geleugnet habe, bereitet. baß neben ben Sophisten, welche ben Berfall ber altern Philosophie mir bezeichnen, Gotrates fteht, welcher einen neuen Tag bringt: so sehe ich barin eben keinen Borwurf, wenn er nicht meine Art in ber Darstellung zusammenzufaffen und auseinander= zuhalten betreffen sollte. Denn das ich Berwesung Berwesung und Racht Racht nenne, wird boch nur bas Richtige sein; ber Borwurf konnte also nut barin liegen, daß ich nicht zugleich mit ber Aufld= fung auch die Bilbung, mit ber Nacht zugleich bie Borbereitung des Tages schildere. Aber nur wenn in benfelben Mannern, 3. B. ben Sophisten, bie Erscheinungen der Auflosung und der neuen Bildung unzertrennlich vereinigt gewesen waren, wurde ich beswegen getabelt werben konnen, baß ich bie lettern ihnen nicht ebenso beigelegt hatte wie die Dies scheint mir nun aber wenigstens wicht in bem Maaße ber Fall zu fein, daß meine

Art abzutheilen mir beswegen verwerflich erscheinen follte. In den Uebergangsperioden unseres Lebens ift eben bies bas Charakteristische, baß Gutes und Boses recht scharf gegeneinander sich absesen und burch Entmischung und Absonderung ber ungesunben Theile der gesunde Lebenstrieb sich Hulfe schafft. Da treten bie Parteien fehr ftreng fich entgegen, und bie eine, welche nur zu gerftoren weiß, maßt fich alsbann eine wichtige Bebeutung an, während boch die andere, welche aus dem Vorhandenen emporzubilben versteht, fast allein ben Reim weites rer Entwicklung in fich tragt. Man follte meinen, biese Erscheinungen konnten umferer Beit nicht befremblich vorkommen. R. Ar. Hermann bagegen findet in ben Gophisten nur bas nothwendige Refultat eines redlichen, aber vergeblichen Ringens, einer wahrhaft unverschulbeten Berzweislung und einer eminenten bialektischen Scharfe. Wir moche ten une nicht gern tief einlaffen in bas Urtheil über Schuld und Unschuld ber Menschen, aber boch zu bebenken geben, daß bie Werzweiflung sich nicht gut reimen laffe mit der Unschuld und Reblichkeit, wenn nicht gar zu arge Folgerungen dardus fich ergeben follten. Nothwendigkeit kon+ nen wir allerbings finden selbst in ben Ausartungen ber menfolichen Gefellschaft; wir werben was

aber boch niemals bazu entschließen bie Spämpter, wolche in solchen Ausartungen au die Spike sich Rellen, für rebliche und gute Binger zu halten. Dem in solchen Zeiten der Ansarbung, wenn anbers bergleichen zugegeben werben, finden wir nur solche an der Spige der Bewegung, welche ausgezeichnet find in ver worher bezeichneten vernichtenben Beife, bagegen über die menschlichen Beweggründe, die mehr als Wernichtung wollen, sich weggesetzt haben. Daß ein Ziberins, bag ein Rero war, möchte als nothwendig angesehen werden, doch stelle ich mich lieber auf bie Seite eines Lacitus, als ich die Rolle übernehmen modzte, welche Diberot wählte. Die französische Revolution verlangte Manner wie Rebespierre, Marat und Danton, aber daß diese Manner in redlichem Ringen und umver-Chulbeter Berzweissung zu ihrer Kolle gekommen waten, wage ich nicht zu behaupten. Nur zu gsneigt ift man in umserer Beit dem Glanzenden das Sute aufzuspfern und mit der Nothwendigkeit zu entschuldigen, wo ber sittliche Wille der Rothmentigdelt gebieten sollte. Dieser Richtung kann ich mich nicht anschließen. Darum aber die Sophisten fammet mub fonders auf gleiche Linie der Wermerfung gu fællen, bin ich weit entfernt. Rur muß von den Ginzelnen gezeigt werben, daß sie beffer Gefch. b. Phil. I.

#### XVIII

gewesen als die Uebrigen, etwa wie es Belder mit bem Probitos versucht hat, benn daß sie im 201gemeinen in einer verberblichen Richtung waren, scheint mir entschieden zu sein. Aber ihre eminente · bialektische Scharfe, wie Hermann sagt, und ihr ausgezeichnetes Salent, wie Andere hinzusegen, ihr Berbienst für Rebekunff, Grammatik u. f. w. wird ihnen doch nicht abzusprechen sein. Auch über diesen Punkt kann ich nicht vollig mit ben Urtheilen übereinstimmen, welche jett gewöhnlich gehort wer-Nicht baß ich alles Berbienst biesen Manben. nern absprechen wollte, barüber habe ich mich ja wohl hinreichend erklart, aber dies Verdienst ist in einer fehr beschränkten Sphare, bei ben meiften febr gering gegen ben Ruf, welchen sie gewonnen haben, und ihr Talent überhaupt nicht sehr groß. Borin follte wohl ihre bialektische Scharfe bestehen, wenn nicht in Einseitigkeiten, welche fie selbst nicht festhalten konnten? ober in einem leeren Spiel auf ber Grenzscheibe ber Begriffe und ber Sprache? Die wahre dialektische Scharfe beweist sich nicht in ber Berwirrung, welche bie Sophisten zu, erregen ftrebten, sondern in der Ordnung ber Begriffe, welche sie hervorbringt. Die beiben Sophisten, um welche es sich in ber Geschichte ber Philosophie hauptsächlich handelt, Protagoras und Gorgias, sind

and funft barth feine bebentrebe Beiffung andgei neichnet: Das Talent bes Gorgias: felbst: fine bis Rebekunst ist felt zu bepopifeln, wie bie Devden zeigen und ber allgemeine Tabel ber beffern Alten. Protagovas fchrint allerbingt berebter: ginoffen zu fein wenn wir ber Schilberung bes Platen folgen. Dagegen beweift die Willfur , mit weicher er feine grammakfissen und rhetopischen Eintheilungen durchnufeten i fuchte; nur die Beschrünktheit des Neuerungefucht. Man weise mit nur eine bebeutente Stfludung, ann bebeutenban Fortschritt in den Bis fenfchafteit nach wetche wir ben Cobbiften verkatte ten. Ihr Beeblenft liegt hauptsachlich in ber Aufregung, welche fie betvorbelichten, in ber Anrequad einer neuen Erziehung, der fie abet keinem Inhalt ju geben wußten. hierin find fie mit ben Dannern zu vergleichen, welche im vorigen Sahrhundert auch durch ihre neue Erziehungsweise einen vorübergehenden Ruhm bei fehr mäßigen Talenten gewannen, mit einem Basebow, Campe u. f. w. Benn ich ben Demokritos mit ben Sophisten in Rudficht auf ihre Bedeutung fur die Geschichte ber Philosophie in eine Classe gebracht habe, so ist babei freilich ein anderer Maakstab zu nehmen. Dieser Punkt kann mit großerem Rechte angefochten werden und ist so angefochten worden, boch glaube ich meine Anficht verthei=

bigen zu können, wenn man vom Standpunkte phis losophischer Kritik ausgeht. Darüber wird an seiner Stelle das Weitere gesunden werden.

Roch muß ich bemerken, daß durch meine Entfernung vom Orte des Drucks einige Drucksfehler sich eingeschlichen haben. So bitte ich die salsche Schreibart Pythagorder für Pythagoreer, Anaragorder für Anaragoreer zu entschuldigen, welche leider durch das ganze Buch hindurchgeht. Noch muß ich bitten, S. 93 3. 5 v. unt. Bysson in Lassen, S. 161 3. 7 enthalten in erhalten, und S. 208 3. 1 der Roten Procl. in Procl. abzudnsdern. Andere Drucksehler wird seher leicht von selbst bemerken können.

## Inhalt.

#### Erftes Bud.

Ginleitung, Ueberficht und Gintheilung.

Erftes Capitel. Einleitung. S. 3-35.

3 weites Capitel. Ueberficht und Eintheilung. S. 35 - 48.

### 3meites Buch.

Der alten Philosophie Borgeschichtliches und Eintheilung. Er fies Capitel. Borgeschichtliches. Bon einigen orientalischen Bollerschaften überhaupt. S. 47 — 59.

Sinn und Iweck dieser Untersuchungen. 47. Beschränkung ihres Gebiets. Regypter. Phoniker. Chalbder. 50.
Hebrder. Perser und Meber. Der Zend-Avesta. 51. Ueber das Analoge in der Entwicklung orientalischer Bolker. 55. Schwiesrigkeiten der Zeitrechnung. 57. Chinesen. Ihre Geschichte. 57. Die Linien des Fuschi. Confucius. Mencius. Laoslseu. 58. Iweites Capitel. Bon der indischen Philosophie. Borgeschichtsliches. S. 60—135.

Keine Geschichte. 60. Beweise für das hohe Alter der indischen Bildung. 61. Bier Abschritte der indischen Literatur. 65. Periode der Weda's. Die Weda's. 67. Philosophische Lehren in ihnen. 72. Manu's Gesessammlung. 78. Philosophische ihr. 76. Periode der Itihasa's. Die Purana's. 78. Die Itihasa's. 79. Der Namajana. 79. Der Naha-Bharata. 80.

Bieles in biesen Gebichten nicht aus ben Beiten ber altern Bildung ber Inder. 81. Das Zeitalter bes Wiframaditja. 82. Die Uera besselben. 83. Die vollkommenste Ausbildung der indischen Literatur nicht im höchsten Alterthum. 85. Die Inder bildeten sich wahrscheinlich langsam aus. 87. Auffallendes in den Uebertieferungen über die Zeit der höchsten Bildung bei den Indern. 89.

Die unmittelbaren Beweise für bas hohe Alterthum ber indischen Philosophie sind nicht genügend. 91. Entwicklung der indischen Philosophie in genauer Berdindung mit der Entwicklung ber indischen Religion. 94. Lehre der Weda's. 95. Der Itihasa's. 97. Des Buddhismus und Oschinismus. 99. Der Purana's. 100. Die Philosophie schwerlich in den zwei ersten Perioden entstanden. 102. Ihre Entstehung wahrscheinlich durch die Berdreitung des Buddhismus und Oschinismus bedingt. 104. Beitbestimmung über die Entstehung dieser Lehren. 109. Bor welchem Zeitpunkte der Ursprung der indischen Philosophie zu segen sei? 111. Die ersten Bersuche in der Philosophie von der ausgebildeten Philosophie zu unterscheiden. 113. Bersuch, die Zeit der lehtern bei den Indern zu bestimmen. 113. Welche Stelle der indischen Philosophie in unserer Geschichte gebühre? 119.

Bermuthungen über die ersten Bersuche in der indischen Philosophie. 123. Prineipien, welche uns dadei leiten. 124. Berschiedene Meinungen über den natürlichen Grund der Dinge. 125. Brahm die allgemeine Seele. 126. Meskungen über die Entstehung der Welt. 128. Ueber das Breihungen über Welt. 131. Seelenwanderung und Westrang von ihr. 152. ttes Cavitel. Bon dem Ursurmee der arindischen Philos

Drittes Capitel. Bon bem Ursprunge ber grischischen Philosfophia. S. 135 --- 173.

Die religiösen Worstellungen als Ankunfrungspunkt für die Philosophie. 185. Geschicktlicher Gang in der Entwicklung der grüchsischen Mythologie. 187. Wie die difentliche Gottesverstrung die Entwicklung der Philosophie begünstigte. 189. Mysterien nud ihr Berhältnis zur Philosophie. 149. Dichtkunst. 149. Lebensregeln der sieben Weisen. 150. Wissenschaftliche Bildung. Naturkunde. 151. Geschichte. 151.

Db Fremde Behrer ber Eriechen in der Philosophie gewefen ? 153. Giniges aben die Berhaltniffe ber Griechen zu ben Orlentalen aberhaupt. 164. Schwierigkeiten, welche ber Annahme antgegenstehen, bas Griechen Philosophie von den Orientalen gelernt. 167. Uebertieferungen bieriber im Allgemeinen. 159. Abaise. 161. Pothagoras. 162. Die Asomisten. 165, Spätere griechtiche Philosophen. 167. Muere Bermuthungen. 168. Ueber die pantheistlichen Richtungen in der ättesten grücksischen Philosophie. 169. Die Ansange der griechsischen Philosophie verrathen ihrer ganzen Art nach nichts von orienstallischer Ueberlieferung. 172.

Biertes Capitel. Eintheilung ber Geschichte ber alten Philosophie. S. 178—185.

Ausestörter und naturgemäßer Gang der griechsichen Bischung. 174. Drei Zeiträume der philosophischen Entwickung. 174. Weglehung derfetben zur Entwickung des griechtschaupt. 175. Ihr Nerhältnis zur Entwickung der griechtschaupt. 176. Die drei Bildungsstuffen der griechtschaupt. 176. Die drei Bildungsstuffen der griechtschen Philosophie in Rücksicht auf die Eintheitung der Philosophie. 176. Stronologische Bestimmung der drei Verigden, 179. Bestätigung dieser Abtheitung aus der Kerschiedenheit des Entwicklungsganges in den der Verzoden, 180. Ims den Undergangsbildungen. 183.

## Dnittes. Bud.

Der Geschichte ber vorsofratischen Philosophie Eintheilung und erste Abtheilung. Die ionische Philosophie,

Estes Capitel Gintheitung, G. 189 - 198.

Charatter biefer Beriebe. 189. Einfluß ber Stammpen schiebenheit. Ionische und derische Philosophie. 189. Dertliche Sinstasse. Eteatische Philosophie. 192. Zusammengehören dies ser Schulen ihrem innern Charatter nach. 193. Ihre Richtung auf das Segenständiche. 194. Sophistis als Uebergang zur folgenden Periode. 195. Richtige Anarbnung der vier Entewiklungen der Philosophie in dieser Periode. 196. Betrachtung über das driliche Berhaltniß berseiben zur attischen Philosophie. 197.

Iweites Capitel. Die Schule der ionisch, Philosophie. S. 198—204.
Sie bildet weniger ein zusammenhängendes Ganges, als die übrigen Schulen. 198. Die gewöhnliche Meinung über die Folge der ionischen Philosophen ift unhaltbar. 198. Die Chropologie streitet dagegen. 200. Noch mehr der Charakter der Lehren. 201. Dynamische und mechanische Ansiche muffen getrennt werden. 203.

Enfer Abignitt ber Gefchichte ber isnifden Philos fophie. Dynamifche Physik.

#### VIXIV

Drittes Capitel. Thales von Miletos. G. 205 - 213.

Seine Geschichte berührt noch das Gebiet der Sage. 205. Sein Leben. 206. Das Sagsmhafte in den Ueberlieferungen über seine Philosophie. 208. Das Wasser ist Urwesen; die lebenbige Kraft durchdringt die Welt. 209.

Mterthumliches biefer Borftellungsweise ihrem Befen nach. 211. hippon. 212.

Biertes Capitel. Angrimenes von Miletos. G. 214-221.

Anarimanbros nicht zwischen ben Ahales und Anarimenes zu stellen. 214. Das Leben des Anarimenes. 215. Die Lust als Urwesen ist die beseelcnde Kraft der Welt. 216. Gegensat zwischen dem Urwesen und den abgeleiteten Dingen. 217. Berzivandlungen des Urwesens. 218. Die Erde der Mittelpunkt der Welt. 220.

Fånftes Capitel. Diogenes von Apollonia. S. 221 — 241.

Sein Leben. 221. Alles nur aus Einem. 222. Die Luft all Urwefen ist die beseelende Kraft der Wett. 224. Sie ist Bernunft. 225. Sie verwandelt sich in die verschiedensten Zustände. 227. Sie ist warme Luft. 228. Alles ist beseell. 230. Gegensaß zwischen dem Urwesen und den abgeleiteten Dingen. 231. Unendliche Berschiedenheit der Dinge. 233. Ansicht vom Weltspitem. 234. Bon den unvernünftigen Wesen. 235. Bom Leben der einzelnen Dinge. 236. Bom Erkennen. 236.

uebersicht über bie Reihe ber bynamischen Physiter. 239. Sechstes Capitel. Berafteitos von Ephesos. S. 242—279.

Sein Leben und Charafter. 242. Das vernünftige Reuer als Grund aller Dinge: 246. Das Leben bes Feuers bas einzige Beftebenbe in ben Dingen. 248. Alles ift im Rluffe. 249. Beswegen bie Dinge au beharren icheinen? 250. Berwandlungen bes Feuers. 251. Beg nach oben unb nach unten. 253. Drei Elemente ober Bermanblungestufen. 254. Bufammentreffen ents gegengefehter Richtungen in ber Bewegung. 256. Der Rrieg Bater aller Dinge. 257. Gefes in biefem Bufammentreffen. Das Berbananis. 258. Rucktehr ber Dinge in bas Feuer. 259. Unvollfommene Gefenntnig bes Menfchen. 262. Die allgemeine Bernunft. 263. Berachtung bes Menfchlichen. 264. Das Rorperliche. 265. Burbigung ber Babrnehmung. 266. Die menfche liche Ertenntnig überhaupt. 267. Einzelne Raturerscheinungen. 270. Das Sittliche im Staate. 271. Die Bufriebenheit mit bem, was ift. 272. Griechischer Charafter ber berafteis tischen Philosophie. 273.

Perafteiteer. 276. Ueberblid. 277.

3weiter Abidnitt ber Gefdichte ber ionifden Philefophie. Dechanifche Physit.

Siebentes Capitel. Anaximanbros von Miletos. S. 280—297.

Ueber das Gleichzeitige in der Entwicklung ber früheften griechischen Philosophie. 280. Leben des Maartmandros. 281. Die unendliche Einheit der Elemente ist Urgrund. 283. Die bewegende Kraft im Unenblichen selbst. 285. Wischung und Entmischung Grund des Werbens. 286. Weltbiudung. 287. Gegensaß zwischen Weit und himmel. 288. Bitdung der Erbe und der lebendigen Dinge auf ihr. 291. Rucktehr der Dinge in ihren Urgrund. 293.

Uebergang von ber Lehre bes Anaximanbros zu anbern mechanischen Naturerklarungen. 296.

Actes Capitel. Angragoras von Riegomena. S. 297 - 340. Sein Leben. 297. Grunbfas ber mechanischen Raturer-Marung, 301. Mile Dinge gufammen, 302, Unenblich Kleine Urbeftanbtbeile. 303. Ginheit ber bewegten Daffe. Rein lees rer Raum. Alles ift in Allem. 305. Rein Urbeftanbtheil gleicht bem anbern. 807. Der Beift bie bewegenbe Kraft. Weber Bufall noch Rothwenbigkeit. 808. Dualismus, 310. Gegensas zwischen Rorperlichem und Geiftigem. 811. Be-Schränfte, nur ordnende Thatigfeit bes Geiftes. 314. Bemes gung und Orbnung ber Dinge pflangen fich burch ben Stof fort. 316. Unonbliches Rortfcbreiten und unenblicher Aufang ber Bewegung. 318. Die phyfifchen Ertlarungen bes Anaragoras nehmen wenig Rucficht auf ben Geift. 319. Rur eine Beltbilbung. 820. Die Gonberung ber Dinge ift Belt. nicht rein. Die reinen Urbeftanbtheilei 828. Erklärung ber organischen Dinge. 326. Einfluß biefer Lehre auf bie Borftellung vom Geift. 327. Die funliche Bahrnehmung, 329. Entftebung ber lebenbigen Befen. 831. Große Beltveranberungen. 382. Streben, bas Gebiet bes. Geiftes auszubehnen. 353. Periobifdies Schwanten in ber Mettentwicklung: 834. Rur eine Beltbilbung. 835. Die Erkenntnif bes Menfchen. 835. Fortschritt in ber Methobe bes Forschens. 389.

Reuntes Capitel. Archelaos ber Phyfiter. S. 840-847.

Sein Leben. 840. Seine Lehre schließt sich an die des Anaragoras an. 841. Entstehung der Ahiere und der Menschen. 842. Ethische Lehre. 844. Uebersicht über die mechanische Physist der Joner. 845.

#### XXVI

#### Biertes Buch.

Der Geschstite der versokratifchen Philosophie zweite Abtheilung. Die pythagorische Philosophie.

Erfices Capitel. Pophagoras und bie Pothagoreer, S. 351-384. Die Phitosophie hier von einem Joner angeregt 358. Pothagoras, feine Beit, feine Mbftdmmung, feine Renntniffe. 352. . Cagentreis über ihn beutet auf einen gebeimen Gottesbienft. 855. 13: Ueberliteferungen über feine Lehrer. 857. Aegupter. 858. Phetelfobes. 361. Geine Bilbutig im Bufammenhange mit ben Beftrebungen feiner Beit und feines Botes. 361. Geheime Lehre bes Pythagoras. 663. Pythagoras in Aroton. Politische Richtung. 364. Geheime Weibungen unt Bund bet Pothagorter. 365. Samptgegenftanbe, bes wiffenschaftlichen Strebens . .. bet' Porthagoreer. 267. ... Eroterifte und efoterifte Philosoi... phile. 868. - Schickfete ber. Pythagoreer, in Italien. 370. Forts , pflanzung ber puthagorischen Schule. 37%. Die faischen Meberliefemingen über bie Pothagorrer. Untergefcobene Schrif: ten. \$78. Pothagoner um bie Beit bes Gokrates. 874. Fragmente des Philotade.: ATh. Archotae. 876. Ausbreitung ber ppthagonifchen Philosophie, in ihren testen Beiten. 878. Aber-.... Maubifche Mistertung bet pothagorifden Orgien. 379. Gine Reige von Unebitbungen ber Philosophie bei ben Pothago-: .. utern. 880: Berfchiebent phitofophifche Richtungen bei Gleichars . Miteit ber Grunbanficht. 381, ....

Invebte's Capitel. Die Lehre der Muthagoreer. S. 384—458.

Schwierigkeiten der Forsching. 884. Die Jahl ist das

Mesen voor der Urgund allen Dinge. 385. Das Wesen der

Jahl; das Geradungerade, das etste Eins, Gott. 887. Die

Jehnheit. Die große Ketrakthe, die Orteihrit. 890. Die Clemente der Inhl; Lasel der entgehengesehen Begriffs. 891.

Das Eins und die Gechade der Dinge in verschledemer Wedeutung. Kod. Die entgegengesehten Begriffs dezeichnen das Bolltommeneund das Undvollkonmeine in den Dingen. 394. Zwei Grunde der

Dinge in verschiedemer Wichsicht verschlichen benamt. 896. Die
Gründe der Dinge in den Dingen selbst. 396. Gott, der dunch alle
Dinge verbreitert Geiff. 397. Grund, hiche dus des Bolltommeinen, sowern auch des Unvollkommenen. 898. Das Schönste
und Beste nicht gesenst. 899. Sost kann nicht Alles zum Westen

fähren. 460. Wedwegen der exste Erund Jahl sel? 401. Grenze und Unbegrenztes als Grande der Dinge. 402. Die Grenzen sind Punkte. 408. Das Unbegrenzte ist der Zwischenraum. 406. Durch Punkte und Zwischenraum bildet sich die räumliche Gröse. 408. Der Zwischenraum ist das Leere. 411. Die Form ist das Wahre. 414. Die Biethelt bildet sich in dem Eins durch den Zwischenraum. 416. Das Leben der Welt. 417. Aleberssicht der Zahlenlehre. 420.

Berschiebenheit ber Dinge nach ber Berkindung der Punkte rch die Zwischenaume. 422. Harmonie. 428. Die Harmonie nach Zahlen geordnet. 424. Die Octave. 426. Die physsischen Körper aus den mathematischen Berhältnissenerklart. 427. Künf Elemente. 427, Das Feuer Princip des Lebens in der Belt. 428. Zehn Weltkörper und das Centralseuer. 429. Harmonie der Sphären. 430. Die übrigen himmelskörper der Erde ähnlich, doch vollkommener. 431. Eintheilung der Welt. 432. Bestimmung der Weltregionen nach allgemeinen Megriffen. 433. Fortschritt in der Weltbildung. 436. Leben durch die ganze Welt verdreitet nach verschiedenen Stufen. 437. Bermuthung über diese Stufen. 439. Die Seele eine Zahl ober eine Harmonie. 440. Seelen außer dem organischen Körper. 442. Seelenwanderung. 443. Bergeltung und Strase, 445. Eintheilung der Seelenvermögen. 447. Erkenntniß der Seele. 448.

Sittenlehre. 450. Augend. 451. Lebendregeln. 452. Afcetil. 458. Erziehung, 454. Sittliche Unsicht ber Welt wit ber mathematischen Naturbetrachtung verbunden. 454.

Phantaftisches in ber Lehre ber Pythagoreer. 455. Streben iber bas Sinnliche hinaus. 456.

## Bunftes Buch.

Der Geschichte ber vorsofratischen Philosophie dritte Abtheilung. Die eientische Philosophie.

Erftes Capitel. Allgemeines. G. 461 - 464."

Berhaltnis ber eleatischen Philosophie zu der ionischen und ppthagorischen. 461. Die Geaten. Elea. 462. Einfluß der frühern Philosopheme auf die Polemit der Gleaten. 464. Iweites Capitel. Renophanes non Losophan. S. 465...486.

Sein Leben. 465. Der Begriff Sottes und die Berneis unng bes Werbens. 469. Reine Wolhest ber Dinge. 470. Bestreitung bes Polytheismus. 471. Bestreitung ber philosophischen Borstellungen vom Göttlichen. Gott ist weber bewegt noch unbewegt. 474. Gott ist weber begrenzt noch unbegrenzt, hat keine Ahelle, ist burchaus Bernunft und allmächtig. 474. Gott eine leibenlose Augel. 476. Das Seienbe in
verschiebenen Erscheinungen bewegt sich nicht. Gegensaß zwischen ber Erkenntniß ber Erscheinungen und der wahren
Erkenntniß. 477. Raturlehre. 478. 'Wechanische Erklärungsweise. 481. Geologie. 481. Berhältniß der Naturlehre zur
Erkenntniß ber Mahrheit. 482. Alagen über die geringe Erkenntniß bes Menschen. 484.

1

į

Drittes Capitel. Parmenibes ber Cleat. S. 486-511.

Sein Leben. 486. Allegorische Einleitung. 3wei Theile feiner Philosophie. 489. Meinung und Gewißheit. Sein und Richtfein. 490. Das Seienbe ift ungeworben und unveranberlich. 491. Aufhebung ber raumlichen Beftimmungen. 493. Rein Leeres, feine Bewegung 493. Das Seienbe hat feine Grenze in fich felbst und ift eine Rugel. 494. Das Seienbe ift Gebante. 495. Der Begriff Gottes tritt bei Parmenibes jurud. 497. Raturlehre. Sinnliche Erkenntnig und ihr Berhaltnif zur Wahrheit. 498. 3mei Grunde ber Ratur, von welchen ber eine nicht ift. 501. Alles aus Licht und Rinfterniß zusammengefest. 502. Dechanische Ertlarungsweise. 503. Bewegenbe Rrafte. 504. Borftellungen vom Bechfelfoftem, 505. Entftehung bes Menfchen. 506. Rorperliches und Denten eins. 508. Rlagen über ben Buftanb bes Menfchen. Balb fteigt er zum Lichte empor, balb ift er in ber Dunkelheit, 510.

Biertes Capitel. Benon ber Gleat. G. 512-525.

Sein Leben. 512. Beweise, baß nicht Bieles sei. 514. Wenn Bieles ware, warbe Jedes gleich und ungleich sein. 515. Wenn Bieles ware, wurde Jedes Eins und Bieles sein. 516. Wenn Bieles ware, wurde Jedes groß und klein sein. 517. Beweise gegen die Wirklichkeit der Bewegung. 519. Das Eins die Erklarung aller Dinge. 522. Raturlehre. 522.

Funftes Capitel. Meliffos von Samos. S. 524-531.

Sein Leben. 524. Seine Beweise vom Begriffe bes Seienben aus. 525. Das Seienbe ist unendlich. 526. Bestreitung der Physiker. Keine Bewegung, keine Veranderung. 527. Keine Theilung, kein Korper. 528. Die Stane gewähren keine Erkenntnis. 529. Das Bejahende in seiner Lehre. 530. Raturlehre. 531.

Sedetes Capitel. Empebolies von Afragas. E. 532-572. Seine Raturlebre folieft fich an bie ber Gleaten an. 532. Sein Leben und fein Charafter. 588. Epifchen Anfang feines Gebichte. 589. Gegenfas amifchen menfchlicher und gottlicher Beisheit. 540. Beftreitung bes Unthropomorphismus. 541. Miles Babre ift Eins. Der Spharos. 542. Die Liebe, 543. Die Rothwendigfeit. 644. Erfenntniß ber Liebe nicht burch Die Ginne. 545. Bereinigung burch bie Liebe. 546. Die Ginbeit burch Schulb getrennt. Der haf in ben Dingen. Ginbeit bes Bewegenben und bes Bewegten. 547. Dechanische Ras turlehre. 548. Die vier Elemente. 549. Sie werben auf gwei gurufgeführt, von welchen bas eine nicht ift. 549. Berichiebene Abschnitte in ber Beltbilbung. 550. 3wischenbemertung. 552. Gegenfat ber bewegenben Rrafte. 554. Spharos neben ber Belt. 556. Bollfommene Berrichaft ber Liebe. 558. Ertlarung ber einzelnen Dinge von ber Berrichaft bes Saffes aus. Weltbilbung. 559. Allmatige Ausbilbung bes Dragnifchen. 560. Berichiebenes Berhaltnis ber Glementartheile in ber Mifdung. 562. Priefterliche Unficht bes Lebens. 563. Unfeliges Leben. 564. Geelenwanderung. 565. Sinnliche Borftellung. 566. Ertenntnif bes Babren burch bie Bernunft. 569. Beiliger Bahnfinn. 571. Ueberblick über bie eleatische Lehre. 571.

## Sechstes Buch.

Der Geschichte ber vorsokratischen Philosophie vierte Abthel= lung. Die Sophisten. Schluß.

Erftes Capitel. Allgemeines. S. 575-591.

Die Einseitigkeit ber frühern philosophischen Schulen stüprte zu sophistischen Lehren. 575. Zusammenhang bieser mit ber Umbildung bes griechischen Lebens. 576. Beränberung ber Rebetunft. Rhetorische Schulen ber Sophisten. 577. Neue Erziehungsweise. Zusammenhang bieser Beränberungen mit ber Seschichte ber Philosophie. 578. Streit unter den verschiebenen Meinungen der frühern Schulen. Ausidsung der alten Religiosität. 579. Die sittlichen Grundsase werden schwanzend. 580. Kein Recht von Natur, sondern nur durch Sazung. 581. Der dogmatische Stepticismus ist Character der Sophistik. 582. Begriff der Alten vom Sophisten hier erweitert. 583. Eingreisen der Sophistik in die Ausbildung der Philosophie. 585. Fortbildung der philosophischen Darstel

tung. 586. Erweiterung ber einzelnen Wissenschaften. 587. Berhaltnis ber philosophiranden Saphisten zu den frühern Phitosophenschulen. 589. Folge der saphistichen Lehren. 591. Im eitze Capitel. Die Atomisten. Leutippos und Demokritos. S. 692 — 627.

Ueberlieferungen über ben Leutippos. 1922. Neber seine Lehre. 593. Das Leben bes Demokritos. 594. Mathematische Ansicht ber Ratur in ber Atomenkehre. 597. Unenblich viele und umendtich Keine Atome. 600. Kreisbewegung. Aehnliches gesellt sich zu Arhnlichem. Berbindung der Körper und der Welten. 604. Alle Weschaffenheit aus der Figur erklart. 607. Richts ist ungemischt. 610. Die vier Elemente. 611. Mates rialismus. 612. Keine Welt, sein Gott. 614. Erkenntnissarten. Sinnliche Erkenntiß, 615. Echte Erkenntniß. 619. Ber Mensch ist der wahren Erkenntniß beraubt. 621. Antiphis losophisches in der Lehre des Demokritos. Zusammenhang derselben mit seiner Gesinnung. 622. Seine Lebensbergein. 623. Streben nach Luft im Gleichmuth. 624. Furcht vor Störungen der Luft. 625. Luft am Forschen. 626. Die Bestrebungen des Wenschen aus dußern Ursachen. 627.

Brittes Capitel. Protagoras. S. 628 .-- 685. . .

Sein Leben. 628. Nichts Gegenständliches wird in unferm Denken erkannt. Alles im Werben. 631. Der Mensch das Maaß aller Dinge. 631. Teine allgemein gultige Wahrbeit. 632. Alles Denken kommt auf die sinnliche Empfindung zurud. 633. Zusammenhang seiner Lehre mit seinen rhetorischen Bestrebungen. 634.

Biertes Capitel. Georgias. Euthybemos. S. 693—646.
Die Sophisten werben allmälig teder und leerer. 635.
Das Leben bes Gorgias. 636. Anordnung seiner Beweise.
Es ist nichts. 639. Wenn etwas ist, so ist es unertennbar. 641. Wenn auch etwas erkennbar ist, so ist es boch nicht aussprechbar. 642. Bebeutung bieser sophistischen Lehre. 643.
Euthybemos. 644.

Fånftes Capitel. Schluß. S. 646—659.

Uebersicht über bie phitosophische Entwickung in bieser Periode.

## Erftes Buch.

Einleitung. Uebersicht und Eintheilung.

# The state of the s

## Erste8 Capitel.

### Einleitung.

Die meisten, welche Geschichten allgemeines Umfangs fcreiben, laffen ihnen Untersuchungen vorausgeben, in welchen fle über Begriff, Dethobe, Literatur, und mas fonft noch zur Einleitung paßt, fich weitlaufig auslassen. Dies ift befonders bei Geschichten ber Philosophie üblich und faft bis jum Uebermaaf getrieben worben; benn Philosaphen, und folche follten boch allein bie Geschichte ihrer Biffenschaft schreiben, ergeben fich gern in allgemeinen Betrachtungen. Bas aber mich betrifft, ich ware gern biefer Pflicht überhoben, benn ich finde, bag folche Einleitungen am wenigften gelesen werben. Bielleicht find fie auch nicht ganz paffend gefchrieben worben, indem fie alles erschöpfen follten, mas jum Begriff ber Geschichte und ber Philosophie und ihrer Methoden gehort, wahrend boch wohl bem, welcher folche Berte lieft, vieles ober bas meifte anderswoher bekannt sein muß, wo es schicklicher gefagt wirb. Aber allerbings ift es mit ber Geschichte ber Philosophie ein eigenes Ding; sie ift auf so verschiebene Beisen behandelt worden und so verschiedenartige Anforderungen werden an sie gemacht, besonders unter uns Deutschen, daß man einige vordereitende Betrachtungen nicht umgehen kann. Um nun nicht ein Buch vor dem Buche zu schreiben, will ich nur kurz meine Meinung, nach welcher ich diese Geschichte versassen will, auseinandersehen.

Buvorberft muffen wir uns hier erinnern, bag wir in ber Geschichte ber Philosophie nicht bas Ganze, welches geschehen ift, vor Augen baben, auch nicht einmal bas Sange, welches in und mit ber Menschheit geschehen ift, fonbern nur einen kleinen Theil biefes Ganzen, einen Theil ber Geschichte ber Biffenschaften, so weit biefe uns überliefert worben ift. Da nun ber Theil immer abhangig vom Ganzen ift, so werben wir auch nothwendig in bem Rreise unfrer Biffenschaft vieles vorausseten muffen, was anderswoher erborgt ift. Die Entwicklung ber Philoso= phie ift vielfach abhangig von ber Entwicklung anderer Biffenschaften und ber religibsen Gefinnung in ber gangen Menschheit, von bem Berkehr ber Bolker untereinan= ber, mit welchen ihr Aufbluhn und ihr Verfall zusammen= bangt, von bem Gingelleben ber Bolfer, unter welchen fie fich entwidelt bat, im gamilienwesen, in ben Staatseinrichtungen, in ber Kunft, endlich felbst von ben Lebensverhaltniffen ber einzelnen Manner, welche Ginfluß auf bie Ausbildung ber Philosophie gehabt haben. Alles biefes kann bie Geschichte ber Philosophie nicht verfolgen; fie muß es als bekannt voraussehen, und kann nur bie und ba Andeutungen geben, wie es mit ber Entwicklung ber Philosophie in Berbindung gestanden haben moge.

In dieser Rucksicht ist es nicht nur rathlich, sondern nothwendig, über das außere Leben der Philosophen Ausstumft zu geben, sie in Berhaltniß zu ihrer Zeit zu stellen, bei den wichtigern Spochen auch auf die politische, kunstlerische und religiöse Geschiche der Boller und der Neuscheheit einen Blick zu wersen, und besonders nicht außer Augen zu lassen, welche Art der Entwicklung einzelner Bissenschaften der philosophischen Ausbildung zur Seite gegangen sei. Wir haben es mit einem Bruchstucke aus der Geschichte der Menscheit zu thun, aber wir mussen und fragen, wo dieses Bruchstuck seine Stelle im ganzen Berke habe.

Die großeste Schwierigkeit ift nun, bie Geschichte ber Philosophie aus ber Geschichte ber Menschheit fo herausausonbern, bag nicht etwa folches mit in fie überfließe, was ihr nicht angehört, noch auch etwas von ihr ausgeschloffen werbe, was in ihr nicht vermißt werben follte. Diefe Aufgabe in ihrer gangen Strenge ift unaufloslich, wie jeder bekennen wird, welcher fich mit Gewiffenhaftigfeit an bas Einzelne fragend gewendet hat; wir finden und auf eine Unnaberung an bie Lofung beschrantt, bei welcher nur möglichste Genauigkeit verlangt werben kann. Die Bestimmung ber Grengen biefer Geschichte ift aber abhängig von bem Begriffe ber Philosophie, welchen ber Geschichtschreiber bat; benn nur nach biefem kann er beffimmen, ob etwas philosophisch sei ober nicht, und ob es Berth habe fur bie Entwicklung ber Philosophie ober ob es als weniger bedeutend übergangen werden konne. Mehrmals bat man zwar von folden, welche bie Ginsein tigfelt in ber Bestimmung ber Grenzen, noch mehr aber

*:* 

in der Beurtheilung vor Augen hatten, die Forderung vernommen, daß gar kein bestimmter Begriff der Philossophie ihrer Geschichte zum Grunde gelegt werden solltez allein diese Forderung verlangt Unmögliches in doppelter Art, indem einerseits, was zur Philosophie gehört, nur nach ihrem Begriffe entschieden werden kann, andererseits es unmöglich ist, daß der Geschichtschreiber sich seiner persönlichen Ueberzeugung entkleide.

Rur fo viel ift zuzugeben, bag bie Grenzen beffen, was in die Geschichte ber Philosophie gebort, nicht nach einer für alle Zeiten gleich bleibenben Norm gemeffen wers ben konnen; fie werben theils enger, theils weiter im Berlauf ber Beiten genommen werben muffen. Enger, inbem vieles, mas für die ersten Zeiten als ein Bersuch für bie Philosophie ober als eine neue Entwicklung ber philoso= phischen Ibee betrachtet werben muß, in ben folgenben Beiten burch Ueberlieferung festgehalten, nicht mehr ber Geschichte ber Philosophie angehort; benn bie Geschichte ber Philosophie bat es hauptfächlich mit ber Entwicklung und bem Fortschreiten ber philosophischen Gebanken zu thun, das Fortbestehen berfeiben aber in ber Menfchheit fam nur als bie Grundlage ber weitern Ausbitbung betrachtet werben, und tritt in ben hintergrund ber Ge schichte zurlick, to bag es zwar nicht gang vernachläffigs wird, benn ber Fortschritt beutet ja immer auf bas fruber Gewonnene gurud, aber boch nur wie eine Borausfegung aus bem Borigen erscheint. Dieses ift um so nothwenbiger festzuhalten, als es bei überlieferten Gebanken, wenn fie micht eine weitere Begelnibung in bem Gebiete ber Biffenschaft erhalten, fchwer ju mitscheiben ift, ob fie

blog aus llebenfieferung fortbestehett und also nicht philos fophisch find, ober ob fie aus eigener, zu ben letten Geimben gurudgebenber Untersuchung fich philosophisch gebilbet baben. Beiter werben bagegen bie Grengen ber Geschichte ber Philosophie, indem vieles, was früher mur als Ergebniß ber einzelnen Kenntnig und bes handelnden Lebens hervorgetreten war, spater zu einem Ergebnis bes freien Forfchens wird; benn bie Grengen awisthen ber Philosophie und abifden ben einzelnen Wiffenfthaften und ben Meinungen bes Lebens fund wirgends fest abgestedt, vielmehr ift die Philosophie beständig bemuiht, alles, was ans ber Erfahrung fich ergiebt, gur Ginficht ber Ber: nunft zu bringen und zu ihrem Eigenthume zu machen, und bas, was früher nur als Meinung vorhanden war, burch tas Richtmaag ber Bernunft jum feffen Ergebnif ber Biffenschaft umzugestalten.

Dieses beruht nun barauf, daß sich das philosophische Wissen von andern Gedanken, Worstellungen oder Meisungen nicht durch den Inhalt, sondern nur durch die Let, wie es in der menschlichen Geele ist, unterscheidet, d. h. durch die Form der Werknupfung, welche es in dem Gesammtleben des menschlichen Gestes annimmt. Ed Kreisich nicht allgemein amerkannt, daß die Philosophie eine Wissenschaft sei, aber wenn sie auch einige als eine Kunst, andere als ein unmittelbares Aufsassen einzelner Gemunftideen betrachten midgen, so kann dies doch meisere Uederzeugung nicht storen, um so weniger, als wis in der Geschichte der Philosophie überall das Streben nach Wissenschaft sinden; vielnehr haben wir in jenen Meinungen nur den Ausbruck des Streits gegen miss

gludte Bersuche, die Philosophie als Biffenschaft feftaus Kellen, zu seben. Wenn nun aber bie Philosophie eine Wissenschaft ift, so wird auch alles, was auf den Namen eines philosophischen Erzeugnisses Anspruch bat, nur in feinem bestimmten Zusammenhange als philosophisch ers kannt werben konnen. Der philosophische Busammenhang ift aber ferner ein anderer, als ber Zusammenhang, welden andere Gebanken und Vorstellungen untereinander haben. Er ift junachft ein wiffenschaftlicher Busammenhang, b. h. ein solcher, welcher nach einer allgemeinen und nothwendigen Methode gebildet ift, und endlich auch noch von bem Zusammenhange, welcher in einzelnen Biffenschaften gesucht wird, baburch unterschieben, bag er fich nicht in einem begrenzten Gebiete bes Denkens halt, sonbern geleitet wird von der Einsicht, daß er sich über bas gange Gebiet bes Biffens erftreden muffe. Diefes schließt zugleich mit in sich, daß er nicht von irgend einem angenommenen Punkte ausgehen konne, benn biefer mochte vielleicht nicht bas lette Enbe ober ber erfte Anfang fein, sonbern zu ermitteln sucht, bag er auf ben letten Grund bes Wiffens, auf die Bernunft, gurudgekommen sei. Dieses mochte etwa bazu genügen, im Allgemeinen bas Philosophische vom Nicht-Philosophischen zu unterscheiben, wiewohl nicht geleugnet werben foll, bag im Besonbern immer die genaueste Kenntnig bes Geschichtschreibers ents scheiben muffe, ob etwas in die Geschichte ber Philosophie gehore ober nicht.

Wir wollen nun aber noch im Besondern die Grens zen des Philosophischen gegen andere Erzeugnisse des menschlichen Geistes naher zu bestimmen suchen. Die meilte Berwandtschaft haben die Erzeugnisse der Philosophie mit benen ber Religion, mit ber Poefie und mit allgemeinen Betrachtungen, welche in ber Ausbilbung ber einzelnen Wiffenschaften und bes handelnben Lebens ihre erste Wurzel baben. Eine jebe Religion bat ben Bug jum Allgemeinen, felbft ber robefte Betifcbismus. und bas Allgemeine sucht fie auch mit bem Besonbern au verkulpfen, barin ift kein wesentlicher Unterschied awiichen ihr und ber Philosophie. Benn nun bas Religible einen bestimmten Ausbruck in ber Sprache gewinnt und somit als Lehre auftritt, so liegt die Möglichkeit nabe, es mit bem Philosophischen zu verwechseln. Der Unterfcieb zwischen beiben liegt aber barin, bag alles Religibse als ein burch Offenbarung Bestimmtes, welches in feinem ummittelbaren Auftreten auf Glauben Anspruch habe, sich barbietet, baber es sich benn auch an die personliche Ueberzeugung ber Glaubigen wendet, wahrend die Philosos phie ihre überzeugende Kraft aus Gründen ber Bernunft ableitet, und ein jebes Ergebnig in feiner Berbinbung mit bem allgemeinen Streben ber Bernunft nach Erkennts niß überhaupt aufzufassen bestrebt ift. In biesem unterscheibenben Kennzeichen liegt auch bies, bag bie Beziehung bes Befondern auf bas Allgemeine in ber Religion immer eine personliche ift, während fie in ber Philosophie auf eine allgemeine Beise nach ber Art bes Erkennens gefaßt wird; am meisten tritt bies hervor in ben Religionen, welche blog ortliche ober auch Bolks-Religionen find; aber auch in ber driftlichen und in andern Religionen allgemeinerer Art erscheint boch bas Berbaltniß zwischen bem Gottlichen und ben einzelnen Besen, in bessen Bewußtsein die Religian bestehen soll, als ein persönliches. Num wird nicht geleugnet werden können, daß an das Religiose, sobald es eine Allgemeinheit des Ausbrucks im Gedanken sucht, das Philosophische sich anschließen könne, wovon uns ein Beispiel an den ersten christlichen Dogmatikern sehr nahe liegt; aber erst dann wird der philosophische Sedanke in der Umgedung religiöser Sinzgebungen erkannt werden können, wenn er in einem gesordneten Zusammenhange, in einer fortlausenden Reihe wissenschaftlicher Untersuchungen sich ausspricht. So lange dagegen das Religiöse sich in einzelnen Symbolen oder ascetischen Vorschriften uns darstellt, deren Zusammenhang zu suchen uns überlassen bleibt, können wir zwar den philosophischen Axied darin vermuthen, aber erkennbar Köbie Wirklichkeit des philosophischen Gedankens darin nicht

Auch der Dichtkunst ist der Gedanke eigen, nicht bloß der auf das Wesendere, sondern auch der auf das Allges meine gerichtete; denn kein wahrer Dichter ist ohne eine ihm eigenthümliche Weltansicht; nur durch diese erhebt er sich zu dem, was man das Ideale in der Aunst genannt hat. Allein der Gedanke dient dem Dichter nur zum Mittel, um die eigenthümliche Verknüpfung der Elemente seiner Gesammtbildung, wie sich dieselbe in seiner Phanstasie abbildet, zur Darskellung zu bringen, so wie dies in andern Kunsten durch andere Mittel geschieht. Darum nimmt auch der allgemeine Gedanke beim Dichter immer eine besondere, eine anschauliche Gestalt an. Dem Phis lossphen dagegen ist der Gedanke nicht Mittel, sondern Iwed; er ist ihm zugleich Erkenntnis. In sich aber kann der einzelne Gedanke nicht darthun, ob er als Iweck oder

als Mittel ba fei, und fo ift auch mur aus bem Bufammenhange ber Gebanken zu urtheilen; ob ein einzelner Sebanke ber Philosophie ober ber Dichtung angehöre. Bie bies nun im Busammenhange erfannt werben konne, ift aus bem Befen beiber geiftigen Thatigkeiten zu be-Der Jusammenhang ber Dichtung geht aus ber Phantafie bes Dichters hervor, und ift baber an keine allgemeine Gefete gebunden, fonbern allein bon ber Giaenthimlichkeit bes Dichters abhangigt bagegen ber Bufammenhang philosophischer Gebanken folgt einer allges meinen Regel bes Berftanbes, und ftellt fich baber in einer Rolge bar, beren inneres Geset von jebem auf gleiche Beife aufgefaßt werben tann. Das, mas über ben Un: terschied bes Philosophischen und bes Dichterischen gesagt ift, gilt auf ahnliche Beife auch vom Unterschiebe zwis schen bem Philosophischen und bem Rednerischen. Auch konnen einer Dichtung wahrhaft philosophische Gebanken jum Grunde liegen; wenn fie aber nicht vereinzelt ober boch nur gruppenweise in ber Geele bes Dichters fteben, fo werben fie auch immer eine zusammenhangende Form anzunehmen freben. Und umgekehrt kann auch in einer philosophischen Darftellung ein Busammenhang vortommen, welcher nur aus ber Phantafie fainme; allein vors berrichend barf bies nicht sein, wenn nicht bas Bert ben philosophischen Charafter verlieren foll. In solchen Fillen find wir in ber mislichen Lage, nach ben Mehr ober Misther urtheilen au muffen.

Wenn nun die Wermischung der Philosophie mit ben Religiösen und Olchterischen zwar auch jest noch vorkommt, aber boch nur so, daß sie geringe Ausmerksankeit

bes Geschichtschreibers erregt, weil er barin weniger bie Fortbildung als die Ueberlieferung finden kann, diefelbe aber in ber fruheften Beit ber Geschichte am meisten ber Beobachtung werth erscheint, so muffen wir bagegen bas Berbaltniß unferer Biffenschaft zu ben einzelnen Erkennt= niffen und zur Entwicklung bes hanbelnben Lebens in einem anbern Lichte erbliden. Denn heute, wie immer, seben wir zwischen biesen und ber Philosophie ben lebs hafteften Bertehr, und wie fich balb von ber einen Seite ein Theil losarbeitet, um fich umgeftaltenb bem anbern anzufugen, balb ber umgekehrte Prozef fich ereignet. Bir burfen an gang neue Thatfachen erinnern: bie neuern Erfindungen in ber Naturlehre haben einen so einleuch= tenden Einfluß auf die neueste Philosophie gehabt, daß ibn bier weiter zu beweisen Worte verlieren bieffe; baffelbe ift geschehen, als bie Kritik ber Runft, anfangs auf ber Grenze zwischen einzelner Bemerkung und philosophischem Gebanken, bie Aefthetik gebar, und wie bie Ausbildung gewisser Theorien über ben Staat in bie Ibeen unserer Philosophen eingegriffen bat, das liegt vor jedermanns Augen. hier ift nun nicht blog von einem außern Einfluffe die Rebe, sondern von einem wahren Sindringen beiber Gebiete in einander. Denn wenn man ben Umbilbungsprozes aus ber einzelnen Erkenntnis ober Lebensregel in das Philosophische betrachtet, so ist es schwer zu fagen, wo jene aufhore und biefes beginne; ja es ift nicht eigentlich eine Umbilbung, sonbern ein Sein bes Einen in bem Unbern. Auch woren bie Beispiele nicht eben fern berzuholen, burch welche man zeigen konnte, bag nicht Beniges in ber Geschichte ber Philosophie seine Stelle erhalten habe, an welchem boch bei genauerer Untersuchung ber philosophische Charafter noch Acht' ausgeprägt fich finden burfte. Um so nothiger ift es, sichere Unterscheis bungelinien zwischen biefen angrenzenben Bebieten zu ziehen. Diese find aber barin zu finden, bag bie Muge meinheit eines Gebankens nicht genüge, um ihn fur phis losophisch zu halten, benn sie findet sich auch in ben einzelnen Wissenschaften und in ben Meinungen bes Lebens, noch auch bag ber Inhalt bes Gebankens, wenn er etwa auf ein von der Philosophie schon in Ansbruch genommenes Gebiet geben follte, bagu binreichenb fet. benn keine Biffenschaft und kein Gebanke ift ber Philofophie burchaus fremb; sonbern hauptsächlich ift barauf ju feben, bag ber allgemeine Gebanke fich losgewunden babe von ber Abhängigkeit von einzelnen vorgefundenen Erkenntniffen ober Thatsachen, und so frei geworben als ein reines Erzeugniß ber Bernunft fich barftelle, baf er bagegen seine bestimmte Stelle in ber Biffenschaft von ber Welt und vom Leben gefunden babe. Also auch bierbei ist wieder erste Bedingung, unter welcher allein bas Philosophische ausgeschieben werben kann aus verwandten Bestrebungen, bag gesehen werbe auf die Berbindung, in welcher die einzelne Lehre erscheint, und auf bie Form, welche fie in biefer Berbindung annimmt.

Benn wir nun das Ganze der Bildung einer Zeit ober eines Mannes einigermaaßen vollständig vor Augen haben, so ist es nicht eben schwer, zu unterscheiden, ob sie der Philosophie angehort, oder einem der verwandten Zweige menschlicher Bildung. Denn ist der Gedanke auf dichterischem oder religiosem Bege entstanden, so wird er

nur sehr gerstreut unter allerlei Frembartigen erscheinen, und bas Biel, welches verfolgend ber Menfch ihn erzeugt bat, wird fich in bem 3wede des Ganzen offenbar machen; follte er fich aber von ben Meinungen bes hanbeluben Lebens ober von den einzelnen Erkenntnissen noch nicht losgemacht haben, so wird auch biefes in ber Steldung, welche er unter feinen Umgehungen einnimmt, fich nicht leicht verkennen laffen. Aber bei weitem schwieris ger ift bie Sache, wenn uns aus einer Beit und von einem Manne nur Fragmente übrig geblieben finb, beren ursprüngliche Umgebungen und nur vermuthungsweise zugänglich werben. In solchen Fallen, und sie sind nur au baufig, tann man ben gewohnlichen Beg ber Geschichte, aus bem Rleinen und ben Theilen bas Große amb bas Ganze zu erkennen, nicht geben, sonbern man muß fich entschließen, die Sache mehr im Großen ju beurtheilen, aus großen Perioden auf kleinere Zeitabschnitte und einzelne Entwicklungen, aus gorfen Bolkermaffen auf einzelne Bolfer und einzelne Manner zu fchliegen. Dies' ift bas Leiben bes wahrhaftigen Geschichtschreibers, bie Luft berer, welche Rathlel Ibiend ibren Scharffinn zu zeigen lieben. Aber auch biese unangenehme Arbeit ift nicht gang aufzugeben, benn ben Jusammenhang mit bem Frühern ober Spatern muß boch ber Geschichtsor fcer suchen und auch fabelnben Traumen sichtend zu begegnen ift schon einiger Gewinn.

Es scheint aber hiernach, als wollten wir das untersscheidende Kennzeichen des Philosophischen allein in dem, was man spstematischen Zusammenhang der Lehre genannt hat, sehen, welches doch nur mit Einschränkung

ber Hall ist. Allerbings wird am beutlichsten bas Billos sophische in sustamatischer Fonn erscheiten, in welcher fich ber wiffenschaftliche Jufammenhang einer Lebre aber bas Gange am bequennften aussprechen läßt; allein es barf nicht übersehen werben, bag auch andere Arten ber philosophischen Darftellung moglich find, inbem man end weber die fustematische Norm verschmabt, weil man, nach außerhalb ber Philosophie liegenden Zweden ftrebend, bas Philosophische nur als Grundlage biefer Bestrebungen gebrauchen will und es baher mur an paffenben Stellen benutt; ober indem man, noch mit Borarbeiten zum Sufteme beschäftigt, in einzelnen Untersuchungen bas Entsteben bes Softems abwartet und nur Unenupfungs: punkte für basselbe bearbeitet; ober auch endlich, indem man zwar ein Spftem: philosophischer Ertenntniffe voraus fest und barauf bringt. daß ber Philosoph es besitzen folle, aber boch die spstematische Darftellung nicht burchand für greignet balt, die Philosophie mitzutheilen ober in andern zu erwecken, fonbern in seinen Mittheilungen ben Beg abzubilben vorzieht, auf welchem ber Menfc gur Philosophie gelangt; benn bie Philosophie, wenn fie einigermaaßen fertig ift, stellt fich zwar in einem Syfteme bar, wenn fie aber wird, geht fie einen bei weitem verschlungenern und vielfältig fich bin und her windenden Bang in ber menfchlichen Seele. Das Gefagte wird vielleicht anschaulicher werben, wenn wir an bie Beisviele eines Augustinus, eines Jacobi und eines Platon erinwern, benen niemand, welcher fie tennt, eine Stelle in der Geschichte der Philosophie verweigern wird, obgleich fie ware felten ben suftematischen Weg verfolgen. Wir

sehen also brei Arten ber nichtspftematischen Darkellung. welche boch zur Darftellung ber Philosophie gehoren; bie erstere hangt ab von einem außern Zwecke, welcher bem philosophischen Gebanken gegeben werben kann, bie andere zeigt uns bas Berben bes Shftems ohne seine Bollenbung, die britte abmt biefem Berben nach, fest aber, wie dies bei einer ihrer fich bewußten Nachahmung nothwendig ift, die Bollendung bes Systems in dem Dar-Rellenden voraus. Wenn jedoch bei ber ersten Art es erkennbar fein foll, daß in ihr ber allgemeine Gebanke nicht bloß in ber Ueberlieferung ober gar nicht als phis losophisch sich finde, so wird es nothig fein, daß bie phi losophischen Gebanken wenigstens gruppenweise nebeneinander fleben und einer ben andern zu flugen bestimmt sei; bei ben beiben andern Arten bagegen ift es zu befürchten, daß wir etwas, was von dem handelnden Leben ober ber einzelnen Wiffenschaft sich noch nicht losgeloft hat, mit bem Philosophischen verwechseln, und auch bierüber wird das einzige sichere Rennzeichen sein, daß sich . das philosophische Bestreben nicht blog in einzelnen Se banken, sondern in größern Zusammenordnungen offenbart.

Wenn wir nun aber auch für unsere Geschichte ben geeigneten Stoff aus ber Mannigsaltigkeit bes übrigen geistigen Lebens glücklich herausgesondert haben sollten, so frägt sich noch, wie wir ihm eine Gestalt geben sollen, welche bem wahren Wesen ber Geschichte gemäß ist. Iwei dußerste Punkte kann man bezeichnen, zu welchen bie salsche Behandlung geschichtlicher Stoffe sühren müste, wenn die unrichtige Ansicht von der Versahrungsweise jemals über die Gewalt, welche die Gegenstände der

Behandlung über uns ausüben, vollig Berr werben konnte. So aber, ba jeben in folcher Meinung Befangenen bie Gegenstände bewältigen, kann man nur fagen, bag ber Eine fich mehr ber einen, ber Andere ber andern Ausschweifung nabere. Der eine Irrthum wurde ber fein, wenn jemand in ber Geschichte allein die überlieferte Mans nigfaltigkeit ohne bie innere Einbeit, burch welche jene zusammengehalten wird und welche nicht überliefert werben fann, erkennen und mittheilen wollte; bas Gegen= theil aber wurde von bem angestrebt werben, welcher in ber Einsicht in die innere Einheit ber Geschichte ihr ganges Wesen ergreifen und barftellen wollte, um bie Mannigfaltigkeit bes Ueberlieferten wenig bekummert. wie biese Brethumer entgegengefetter Art find, so finden fie fich auch bei Menschen entgegengesetten Charafters; wer Fleiß und Kenntniffe befitt ohne Geift, ergiebt fich bem erstern; wer Geift ohne Kenntniffe, neigt fich jum Da nun in unserer Zeit nichts mehr geschätzt wird, als geistreiches Reben, und jeber Beift zu besiten wenigstens die Diene sich geben muß, so sind wir vor bem erften Irrthume ziemlich ficher, bem anbern aber um fo mehr ausgesett. Auch tann nichts einleuchtenber fein, als bag, wenigstens fur bie Geschichte ber Philoso= phie, ber erftere Frethum burchaus zerstorend ift, indem es in ibr nicht mit Einzelheiten von Notigen gethan fein tann, ba, wie ich ju zeigen gesucht habe, bas Philosophi= fche erft im Busammenhange hervortritt. Daber wird und auch in ber Theorie biefer Irrthum nicht leicht ent: gegentreten; aber in ber Ausführung ift es freilich nicht so leicht, ben Zusammenhang bes Systems und der Sy-Gefch. b. Phil. I. 2

steme zu sinden. Wer ihn jedoch nicht zu sinden weiß, bem ist nicht zu helfen; ihm ist nichts anderes zu rathen, als daß er uns mittheile, was er gefunden habe; nur moge er das Gefundene nicht für eine Geschichte der Philosophie ausgegeben.

Bei dem zweiten Irrthum, weil ihm unsere Zeit ges neigter ift, mussen wir wohl etwas langer verweilen. Er lauft auf das hinaus, was man unter uns die Construction der Geschichte genannt hat. Diese Form geschichtlischer Darstellung, denn auf den Inhalt kommt es hierbei nicht an, kann man nur als eine seltsame und fast lächerliche Berwirrung der philosophischen mit der geschichtlichen Methode betrachten. So wie aber allen Verirrungen ein richtiger Gedanke zum Grunde liegt, so ist es auch der Mühe werth, den Grund dieses Irrthums auszusuchen.

Sonstruirt, b. h. aus ihrem Begriffe abgeleitet, kann eine Seschichte nur werden aus dem Begriffe, aus dem Iwede, der Bestimmung, oder wie man sonst sagen mag, dessen, welches Gegenstand der Geschichte ist. So hat man aus dem Begriffe oder der Bestimmung der Menschbeit die Seschichte der Menschbeit, so aus dem Begriffe der Philosophie sie Geschichte der Philosophie sich entwickeln wollen. Gesetzt nun, wir hatten einen vollständigen, d. h. keiner weitern Ausbildung sähigen Begriff von der Menscheit, so wurde sich daraus freisich Alles, was auf die Benennung des Menschlichen Anspruch hat, nach seiner nothwendigen Ordnung, d. h. nach seinen zeitlichen Berhältnissen, ableiten lassen, und eine solche Ableitung wurde man eine Construction der Geschichte nennen könznen. So verhält es sich aber mit den bisher versuchten

Conftructionen ber Gesthichte nicht gang; benn vieles. was auf ben Ramen bes Menschlichen auch Anwend machen barf, wird in die Geschichte, so weit man: fle conftruirt, nicht aufgenommen, sonbern manche nur burch Aleberlieferung erhaltene Rachrichten ::: fügt .: man bingu, gesteht auch : roofl ein, post die Geschichte niemals gent vollkandig fein konne. Benn man min frigt : marum bie Conftruction nicht alles erschöpfes: forwird man vielleicht gur Antwort : erhalten, fie habe es mur mit bem Wichtis gen ober Bebeutenben aut thun, bas Unbedentenbe aber burfe fie übergeben ober anders woher erbergen. : Das Schwankenbe ber Unterscheibung gwischen bem Bebeutenben und bem Unbebentenben ift aber einleuchtenb und um fo mehr au rugen, als auch bas, was wohl bem Unbebeutenben augezählt zu werben pflegt, & 23. Ramen und Jahreszahlen und foger fprachlicher Ausbruck, boch gewiffermangen Gegenffand ber Wiffenschaft fein foll. Bas aber bas Wichtigfte und bas Wahre ift, es ift bieraus flar, baß nicht Alles, mas auf ben Namen bes Mensche lichen Auspruch hat, aus bem Begriff ber Menschheit ober ihrer Bestimmung abgeleitet werben tonnte und baff . mithin ber Begriff unvollständig fein -muffe. auf Burn auf

Nun könnte man aber sagen : so möchte es boch wer nigstens nöchig sein, sau eine vernäuftige Wehandlung der Geschichte, daß aus dem umoliständigen Wegrisse so viel für die Didnung des Gescheheninodadgeleitet werde, als möglich sei, und darin: bostehe die richtige Tonstruction der Geschichte Wie wollen nicht Kugnun, daß auch aus einem undollständigen Begrisse leisen abglieber werden ihnnes abed die Ableitung Wenlicht Gache der Geschichten vonden

irgend einer Speculation. Das Berfahren babei lifft fich auf folgendes Schema gurudführen: bie Menschheit ober bie Bernunft überhaupt muß, um, von ihrem Anfange ausgebenb, ihre Bestimmung zu erreichen, burch gewiffe Berioden und Entwicklungsweisen hindurchgeben, beren Bebeutung fobann naher angegeben werben kann, als enthalten im Begriffe ber verwinftigen Entwidlung. Dies wird nun offenbar nicht eine geschichtliche Untersuchung fein, sondern ber Geschichte vorhergehen; es fragt fich baber nur, wie fich bie Geschichte baran anschließt. Man konnte fagen: nachbem auf die angegebne Beife gewiffe Perioben festgestellt seien, konne man geschichtlich zeigen, wie bas, was geschehen mußte, auch wirklich geschehen sei. Allein bamit scheint man mir etwas gang Unnuges gu beginnen. Denn wozu bies? Etwa um bas aus bem Begriff. Abgeleitete und nur gang allgemein Behaltene gleichsam mit bes Befonbern Aleisch und Bein zu betleiben, und Namen fur die Perioden und ihre Begrunder gut finden? Scheint es boch, als wenn es bie Deinung mare. bag allein bas aus bem Begriffe Wegeleitete auch das wirklich Begriffene und wahrhaft Erkannte sein sollte. wahrend bas auf bem Bege ber Erfahrung ober burch Ueberlieferung Gewonnene bas fur die Biffenschaft Gleich: aultige fein follte. So wurde benn bie geschichtliche Erkenntnig gur philosophischen Conftruction fich nur verhalten wie bas wiffenschaftlich Gleichgültige ju bem, was in ber Wiffenschaft gultig ift. Eine traurige Mabe, Die: en Ballaft, ber Biffenschaft jugufugen! Berftanbice Manner Howen wohl; etwas Besseres unternehmen. Aber wie geging muß ber won ber Biffensthaft benten welcher,

+ 0

irgend eine ihrer Elemente får leer ober gleichguldig batten fann! Rur bem ift etwas abgeftorben, welcher nicht Rraft hat, es au beleben, und in ber Berameiflung iber fein Bemuhn nicht fich, fonbern ben Gegenftanb antlagt. - Der ift vielleicht bie Meinung bie, bag ber geschichts liche Rachweis, wie es gefchehen mußte, fei es auch geschehen, mur fur bie wiffenschaftlich Unmunbigen vorhanben sei, welche bas Diffen nicht begreifen, benen aber von ber Seite bes wirklichen Gefchehenseins boch beigukommen fein mochte? Auch für biefe wurde bie Dube verloren fein; benn find fie an fich nicht im Stanbe, bas im Begriffe Liegende aufzufaffen, so mochte auch bie Ues berzeugung, welche ihnen aus der historischen Ueberlieferung entfleben foll, teineswegs eine begriffsmäßige fein, fonbern immer nur als burch Ueberlieferung festgehalten erscheinen. Mio au etwas Belebrenbem wird bie Geschichte burch: ihre Conftruction nicht gemacht; ihre Belehrung tommt für ben, welcher ben Begriff ber Menschheit hat, ju fpatz fitt ben aber, welcher ben Begriff nicht bat, ift die Con-Aruction nicht vorhanden. Soll bie Geschichte eine belehrende Biffenschaft fein, so muß sie aus der Art, wie fich bie Entwicklung ber Menschheit zugetragen, über ben Begriff ber Menfcheit und ihrer Bestimmung uns unterrichten, nicht aber biesen in jene von außen hineintragen.

Oft, wenn ich die Reigung unserer Zeit, wenn auch nicht durchgreifend, doch hie und da die Geschichte sich zu construiren, betrachtet habe, ist es mir vorgekommen, als wenn sie mit unserer wissenschaftlichen Bequemlichkeitsliebe Sand in Hand ginge. Eine jede Construction der Geschichte geht aus Berallgemeinerung ihrer Lehren aus, und

leichter ift es freilich, bas eine Allgemeine in's Gebachtnif mt faffen, als, bie nielen, Befonderheiten. Die Gerifts fteller fommen bem Begehren ber Lefer naturlich entgegen: Menn nun biefe ben Faben ber Geschichte, bas Schema ibrer Entwicklung beständig sich vor Augen gehalten haben wollen, so werben jene gleichsam bie Quintesseng ber Begebenheiten in turze Formeln zu faffen bemubt fein muffen. Auch gewinnt man beim flüchtigen Lesen unserer Zeit eben nicht viel an Meberblief und an Urtheil über bie wahre Bebeutung ber Begebenheiten; man hat überdies nur eis nen schwachen Mauben an bie Wege ber Vorfebung, und noch weniger wiffenschaftliche Ueberzeugung von der Biets lichkeit bes Berninftigen in ber menschlichen Entwicklung, und barum will man, gleichsam zum Stellvertreter bes Einenen, ben Ueberblick, bas Urtheil und ben Rachweis eines Andern auf bem Papier. Go wie fie wollen, fo geschieht ihnen. Daber bie vielen allgemeinen Betrachtungen in ber Geschichte, und bie Conftruction ber Geschichte hat vor biefen nichts anderes voraus, als daß sie eine durch geführte, fostematifche, allgemeine Betrachtung ift. Jener Bequemlichkettsliebe, jenem: schwachen Glauben, jener Bergessenheit seiner selbst sollten wir nicht bienen. Das allgemeine Schema ift immer tobt; bas Leben, welches bie Gefchichte gewähren Bann, ift, bag fie in jebem Momente unfers Dafeins in und wirke, ben Gebanken an bas Ganze in einer jeben befondern Entwicklung in und erzeuge.

Nun mochte es aber noch auffallend sein, daß man besonders in der Geschichte der Philosophie die Anforderung, aus dem Begriffe der Philosophie die Rothwentigkeit des Geschehenen abzuleiten, nicht selten gehort hat,

und daß bem gemäß auch Versuche gemacht worden find, biefen Abeil ber Geschichte zu conftruiren. Dies ift um so auffallender, je schwieriger bie Ableitung in einem befonbern Gebiete ber Gefchichte fein muß, ba in einem folden die Reihe ber Entwidlungen burch außere, biefem Gebiete felbft aufällige Ginfluffe geftort werben muß. fo baß es ber Ibee gemaffer fein murber bie Geschichte ber ganzen Belt, als bie Gefchichte ber Erbe ober ber Menfche beit, und bie Geschichte ber Menschheit, als bie Geschichte ber Philosophie zu conftruiren. Deswegen bat auch nies mand noch unternommen, die Geschichte eines einzelnen Menfchen zu conftrumen. Allein die Bersuche gur Con-Aruction, welche ibrigens nie rein ausgefallen find, fcheis men ber Sefchichte ber Philosophie naber gelegen au baben. als andern geschichtlichen Gebieten, indem die Urtheiles lofigkeit über die einzelnen Bestrebungen ober über ihren Bufammenhang in ben Gefchichten ber Philosophie, welche feiner allgemeinen Ginficht in ben Bang ber wiffenschaft lichen Entwicklung folgten, gar zu offen vor Augen lag. und benen, welche philasophischen Ibeen zu folgen ges wohnt waren, bie Mangelhaftigkeit einer folchen Manien nicht entgeben konnte. Auch vermißte man in Diefer Beschichte das fremde Urtheil vielleicht deswegen am meisten. weil man es am meiften bedurfte, benn bie Geschichte ber Philosophie hat ja von jeher vielfältigen Anstoß gegeben. fo baf man foger bene: verzweifelten: Gebanten Raum gogeben bat, fie fei bie Geschichte, einer eigenthumlichen Thorheit ber Menfchen. Daber lag, bas Berlangen nach einer Geschichte ber Philosophie, welche bie Bebeutung bes Gingelnen und bes Gangen mit einfichtigem Urtheil

zu schähen wisse, sehr nahe; es läst sich aber auch zeisgen, daß es in der Geschichte der Philosophie am teichsteften seine Befriedigung sinden binne. Hierüber sei es mir erlaubt meine Meinung nur als meine Meinung zu sagen; der Beweis wurde mich zu weit suhren.

Auf die Behandlung, weithe man einem Theile ber Geschichte widerfahren lagt, muß naturlich die Ansicht, welche man von ber gangen Geschichte ber Menschheit bat. ben größeften Einfluß ausüben. Einige haben nun in bem gangen Berlaufe ber Geschichte nur ein unbestimmtes Schwanken wechselnber Zuftande ohne Ordnung gesehen; man darf aber wohl annehmen, daß jest nur wenige dies fer Deinung geneigt find. Die Menfchheit erweift fich uns als ein vielgliebriges Ganges, in welchem bas Eine aus bem Andern korperlich erwächst, und ebenfo geistig Biffenschaft, Sitte, Gefinnung fich fortpflanzen; ber Sohn empfangt vom Bater, aus ber Familie erwachsen Familien, aus ben Familien Bolker; auch die Bolker leben und fterben ber Menschheit; biefe hat ein ganges Beben, welches eben so ordnungsmäßigen Gesetzen folgt wie eine jede Entwicklung bes Lebens. Dies ift die Deinung, welche unserer Geschichte zum Grunde liegen wird. Sie verzweigt sich aber noch in brei Vorstellungsweisen. Rach ber einen bleibt im Ganzen die Bilbung ber Denschheit sich gleich, nach ber andern bewegt sie sich im Rueise, nach ber britten endlich ift fie im beständigen Fortschreis ten jur Erreichung ihres Biels. Wenn wir ber britten unsere Beistimmung geben, so konnen wir uns nur barauf betufen, bag, wenn nicht Alles jum Sinnlofen werben folle, Aften ein vernunftiger Grund augeschrieben werden

miffe; ber vernünftige Grund eines Geschehens ift aber ein Zwed, und so wird auch bas Geschehen und Lehen ber Menschheit einen 3wed haben muffen, und nur als ein Fortschreiten ju biefem 3wede gebacht werben fonnen, Buweilen jeboch hat man fich bas Fortschreiten ber Menfch beit in einer pebantischen Steifheit gebacht, bag namlich eine jebe folgende Entwicklung die frühere in fich aufgeben laffe und, eine neue Entwidlung hinzufügend, vollfommner fei als jene. Benn nun bierbei bavon bie Bebe mare, bag ber Grund ber menfchlichen Entwicklung fich in ber Folge ber Zeiten verstärke, so wirden wir bagegen nichts eingus wenden haben; aber es wied auch auf die Geschichte angewendet, b. b. auf die Offenbarung bes Grundes in feis ner Erscheinung. De sind wir nun ber Meinung, bag, fo wie in bem Leben bes einzelnen Menschen Derioden vorkommen, in welchen er balb mehr, balb weniger feines bewußt ift (bas junachft liegenbe Beispiel hietet ber nge turliche Wechsel bes Schlafens und bes Wachens bard so auch eine periodische Entwicklung in bem Leben der gangen Menschheit Kattfinde. Die Perioden biefer Ente widlung zu finden und ihren Charafter zu bestimmen, barin besteht eine ber wichtigsten Aufgaben bes mabren Geschichtskundigen. Es fragt fich, wie fie gefunden werben:

Andr die Conftruction der Geschichte geht auf die Bestimmung: dieser Perioden aus. Das, was in jener als richtiger Gedanke liegt, läst sich darauf zurücksuhren, das, wenn man den wahren Begriff oder die Bestimmung eisner Sache kenne, man auch zu bestimmen im Stande sei, auf welchem Wege und durch welche Mittelstusen das Ding seine Bestimmung versotzen musse; denn den Bes

bestimme bas Biel, und es tonne bas Fortschreiten zur Bestimmung nicht als zufälliges gebacht werben. laffe fich auch bie Bedeutung irgend einer Entwicklung richt anders bestimmen, als nach bem, was fie für bie Erreichung ber Bestimmung leifte. Es fei alfo zur Erkennenig bes wahren Berthe aller geschichtlichen Beftres bangen nothig, die Erkenntnif ber Bestimmung zu haben. Beith man nun aber ferner voraussest, daß in irgend einem gegebenen Beitwunkte bie Erkenntnig ber Befims mung vollständig vorhanden fein konne, so knupft man barnit an bas Babre bas Ralfche an. Bollstanbig porbanden wurde namlich in irgend einem Zeitpunkte bie Er-Benntniß ber Bestimmung nur bann fein, wenn in irgend einem Zeitpunkte bie Bestimmung wirklich erreicht ware. Denn bie Erkenntniß folgt bem Sein, und es kommt bei bet Beurtheitung nicht nur barauf an, bag in einem jeben Beitpumtte die Bestimmung wirklich vorhanden ift, sondern auch bag fle für uns vorhanden ober in bas Bewußtfein Bekausgetreten ift. Wir aber burfen nur fagen, bag jebe Beit; welche ble Borgeit gu beurtheilen unternimmt, eine Entwicklungsftufe in fich barftelle, in welcher awar bas gange Streben nach ber Beftimmung fich finbet, aber nur theilweife jum Bewuftfein geformmen ift. Dem Standvittle, auf welchem wir steben in ber Perwirklichung besten, was wir unsern Begriffe nach anftreben, tonnen wir uns nicht entziehen, weber in unferer Geschichte, noch in unferer Philosophie, und daß biefer Standpunft nicht Alles in gleich volleommener Klarbeit und Deutlichkeit ber Einficht umfasse, kann niemand leugnen, welcher seiner Buftunft noch irgend etwas für bie Biffenschaft zu thun vernönnen

will. Mer alfer nicht males Forschen nanschend will, ther kenne; das ganze Bewußtsein seiner Bestimmung, aber auch die ganze Einsähe in die Bedeutung der Geschichte mangele ihm.: Mele Wissenschaften stehen in einem durch gänzigen Berbande: untereinander, iso wie daher in der einen noch zu Ersüsschaded gefunden wird, so auch in der andern, und Vollkommenheit der geschichtlichen Einsicht verlange niemand, der sich nicht ruhmen ober bestagen kam, er habe geistig zu teben aufgehört.

Barum fo viel Borte? Wir wollen ja nur bekens nen, daß umfere Gefehichte nicht auf "Unfehlbarkeit Uns spruch mache, und niemand wird :bits, anders erwartet In bem Bekenntniffe aber, bag wir bem Ganb: pumitte unserer gegenwartigen Entwicklung und nicht übers beben tonnen, liegt augleich bie Berechtigung; und ihm'au überlaffen, und von ihm aus die Ergebniffe ber Geschichte zu beurtheilen und zu ordnen. Diese Berechtigung nimmt ein Jeber in Anspruch, umb es ift nur Gelbfttaufchung; wenn iemand meint, er tonne bie Befchichte allein fur fich fprechen laffen, ohne Beimifchung von feinem eigenen Urtheile. Die Beurtheilung einer jeben Gefchichte abers foweit fie nicht "einer beschränften Gigenthumlichkeit folgt; gefchieht aus ber allgemeinen Ginficht ber Beit über bie Bestimmung ber geistigen Thatigkeiten, über bas Richtige und Umichtige in ben Entwidlungsweisen ber Bernunft, und ba biefe ausschließlich ober am meisten von ber Phis Iosophie der Zeit abhängig ist, so ist es wohl natürlich, daß in der Geschichte der Philosophie, so wie fie von den Philosophen aufgefaßt und bargestellt wird, die Anfors berung am nachsten liegt, daß ihr eine sichere Wiffenschaft ider die Entwickung der Bernunft und ider die Bestimm nung derselben zum Grunde lieger. Diese sichere Bissens schaft aber kann nur gemäß unserer wissenschaftlichen Einsicht überhaupt sein; wir werden daher die Bestimm nung der Vernunft im Albzeneinen und die Bestimmung der philosophirenden Bernunft im Besondern nur nach dem jetigen Standpunkte unserer Bissenschaft abmossen, und dem gemäß auch voraus nur bestimmen können, wie sich die Vernunft zu diesem Standpunkte überr Ausbils dung habe erheben mussen, welche Hindernisse sie dabei zu überwinden sind durch welche Entwicklungssormen sie dabei hindurchzugehen gehabt habe.

Bei ber Reftfellung biefes geschichtlichen Berfahrens haben wir bisher nur feine Nothwendigkeit im Auge gehabt, und baraus unsere Berechtigung abgeleitet; wie uns aber aus ihm eine mahre Erkenntniß ber Geschichte erwachsen konne, haben wir noch zu zeigen. Wir segen voraus, daß man die Geschichte ber Philosophie zu einer Beit zu bearbeiten anfangt, wo ber menschliche Geift frei ist von den gewaltigen hemmungen, welchen er unterworfen, gleichfam ju ichlafen ober zu tranteln icheint. seines Bewußtseins über die vergangene Ausbildung nicht machtig. Daß allein in einer folden Zeit eine ruhige und unparteiische Geschichte moglich sei, versteht fich von Bon einer folchen Zeit aber werben wir auch fagen können, daß ihre philosophische Einsicht als bas Resultat aller frühern rein wiffenschaftlichen Bemühungen anzusehen sei und daß fie daher auch das Bewußtsein dies fer und ihrer Bebeutung fur die gegenwartige Entwicklung haben muffe. Wir burfen in einer folden Beit fagen,

bie Bestimmung ber frühern philosophischen Entwickung fei nur eben biefe gewesen, bie gegenwartige Philosophie werben zu laffen, und baber laffe fich auch von bem Standpunkte biefer jene ihrer Bebeutung nach begreifen, und nachweisen, welche Borentwicklungen nothig waren. um au bieser letten Entwicklung au gelangen. Auch ber Einwurf wurde nicht viel bebeuten, daß boch bie Bestimmung ber frühern Philosophie nicht bloß sei, die gegenwartige, sondern auch die zukunftige Philosophie werben zu laffen; benn. wenn bies auch wahr ift, so ist boch binauguseten, bag biefe nur burch jene hindurch werden konne, und also auch bie Bestimmung bes Frühern für bie Butunft im Gegenwartigen erblickt werben konne. : Und nun batten wir nur noch binguguffigen, bag von bem Geschichtschreiber ber Philosophie geforbert werben musse, bag er fich auch ber ganzen Philosophie ber Gegenwart bemeistert babe, um, wie aus der reifenden Arucht die Bluthe und die Anosve, so aus feiner Philosophie die vergangene Philosophie begreifen zu konnen; endlich aber murbe fich biefe Forberung noch babin fleigern, bag er nicht nur in feinem Leben im Gangen genommen ein folder vollbomme ner Stimmführer aller Philosophie feiner Zeit fein muffe, sondern in einem jeden Augenblicke, in welchem er die Burbe bes Geschichtschreibers in Anspruch nehmen mochte.

Wer sieht nicht, wie wir in das Ibealistren gerathen? Rachweisbare Widersprüche sind nicht in diesem Bilde des vollkommnen Geschichtschreibers der Philosophie, aber das Bild ist doch unwahr, wie das Bild des stoischen Weisen, welcher niemals eine Meinung haben, oder des helligen Ranschen, welcher auf dieser Erde keiner sundigen Regung fahig sein soll, unwahr, weil es ans dem Insammenhange aller Berhaltnisse, welche den Menschen niemals feiner volsten Geistestraft, seines ganzen Bewußtseins genießen lassen, berausgerissen dem Geschichtschreiben darstellt. Doch es kam ums hier nur darauf an, die möglichen Korderungen aur einen Geschichtschreiber der Philosophie auszusschleren, umd daher mußten wir idealisien und in aller Strenge ums vergegenwartigen, was wir van uns fordern dursen, wenn wir nicht genothigt sein sollen, einzugestehn, wir hatten bier oder da der menschlichen Schwäche ein: Opfer gedracht.

Run wollen wir aber auch biefer Schwäche unfere Aufmertfamteit fchenten, und bamit uns gur Bescheibenheit in unferm Urtheil ermahnen. Buerft fann: man wohl von keinem Beitalter fagen, bag es fo burchaus ferngefund und besonnen fei, wie es fein mußte, wenn es nicht irgend wie zu reigbar gefinnt gegen bie Bergangenheit fein, fonbern alle ihre Bestrebungen mit gleichem Bewußtsein in fich aufgenommen haben follte, und unfer Beitalter ausunebmen fühle ich mich um so weniger geneigt, als ich genug ber Parteien mahrnehme, welche nicht etwa bloß über alte und neugewonnene Einsicht streiten, sondern in verschiebenartigen Beftrebungen eine jebe ber Biffenschaft forderlich zu sein ftreben. hieruber aber entzundet fich nur ger ju aft Streit und feindselige Begegnung, in beren Mitte felbst ber Besonnenste jebe Aufwallung zu bewachen schwer finden mochte. Aber ferner, bag ein Einzelner, einem einzelnen Bolke angehörig und in biefem feinen befondern Standpunkt zu bewahren genothigt, has vollkommene Bewußtsein seines ganzen Zeitalters fummarisch in sich trage, zu behaupten, bas. hieße, seinet

Bescheibenheit auf eine gar zu grobe Weise zu nahe treiten und ihn zum unumschränkten König des ganzen litterarischen Staats ausrusen. Endlich aber zu sagen, ein solcher werde auch niemals irren in seiner Beurtheilung, von irgend einer Schwachheit übermannt, dies hieße, ihm zu der königlichen noch die dreisache Krone aussehe, daß er von der Katheder des Petrus die Rechtgläubigen von den Ketzern scheide.

Wenn wir nun einem Anbern biefe Wurde nicht aus schreiben konnen, so mogen wir es noch weniger uns felbst. Wir werben baber allerbings bestrebt sein, alles in ber geschichtlichen Bergangenheit, welches auf eine philosophische Entwidlung ber Gebanken beutet, in bem Ginne aufzufaffen, bag feine Bebeutung für bie gegenwartige Philosophie uns hervortrete und offenbar werde, wie es in unserer Erkenntniß, wenn auch unter anbern Formen, noch fortbauert ober boch bas Mittel murbe, bie jetige philosophische Einsicht zu finden. Daburch wird fich uns bie Geschichte als eine fortlaufende Reibe, welche zwar oft burch außere Begebenheiten unterbrochen wirb, aber in welcher boch bas Spatere immer wieder bas Frühere in fich aufnimmt, und so ale ein fich entwickelndes Ganzes barftellen. Allein indem wir biefes Biel vor Augen haben, verbergen wir uns nicht, daß bie Meinung, es erreicht zu haben, eine gefährliche Tauschung sein burfte, in welder wir uns wohl nur baburch erhalten konnten, bag wir gewaltfam. mit bem geschichtlichen Stoff verführen. Wenn baber auch in bem geschichtlich Ueberlieferten irgend etwas fich finden sollte, welches nicht sogleich auf seine Bebeutung gurudgebracht werben konnte, fo werben wir lleber muthmaßen, daß es einer spätern Zeit ausbehalten sein mochte, solche Rathsel zu lösen, als seine philosophisse Bedeutung verwerfen oder an den Ueberlieserungen deuteln. Dies muß uns um so mehr als Pflicht erscheisnen, als wir demerken, daß viel Geschichtliches von denen, welche es uns überliesert haben, nicht verstanden worden ist, und wir ihnen doch Dank sagen mussen, daß sie es überliesert haben. Ein doppeltes ist überhaupt das Geschicht des Geschichtschene zu verstehen und zum Berständniß zu bringen, theils es zu ersahren und zu überliesern; zu jenem gehört Einsicht und Kunst, zu diesem Fleiß und Treue.

Die Ueberlieferung aber ift die Grundlage aller Geschichte, und so moge auch ber Fleiß und die Treue unter ben Eigenschaften bes Geschichtschreibers obenan fteben. Bon bieser Seite angesehen, konnen wir uns nicht genug wundern, wie man fur eine geschichtliche Arbeit, sei sie von welcher Art sie wolle, bas Berfahren ber Conftruction hat empfehlen konnen. Es fest bies ein gangliches Berkennen ber geschichtlichen Methobe poraus; benn in jeber Art der Geschichte ift die Induction, b. h. das Kinden des Allgemeinern aus bem Besonbern, bas allein zulässige Berfahren; man geht von ben gefundenen einzelnen Thatfas chen aus, und entwickelt fich baraus die Erkenntnis bes Allgemeinen; so im Gebiete ber Natur, so im Gebiete ber Vermunft. Welcher Schüler ist es, ber bies nicht wissen sollte? Wenn nun auch nicht geleugnet werben barf, daß aus ben gegebenen Thatsachen ber Geschichte fich eine bobere Erkenntnig entwickeln foll und kann, fo bleibt boch die Grundlage dieselbe, und wenn wir nicht

ben gangen Charafter ber Biffenschaft gerfibren mollen, burfen wir nicht voraussehen, was erft gefunden werben foll burch die geschichtliche Untersuchung. Daber werben wir auch nicht bavon ablaffen burfen, querft bie Ueberlieferungen der einzelnen Thatfachen und ihre außere Ber-Enupfung zu einer ftetigen Reihe aufzusuchen, ehe wir ben innern Busammenhang ber Begebenheiten in ber gesetlichen Entwicklung des menschlichen Geistes, so weit wir biefe bis jest kennen, gegrunbet finben. Ge entfernen wir uns nicht von ber geschichtlichen Berfahrungsweise und erreichen boch biefelbe Einficht, welche eine Conftruction ber Geschichte nur immer gewähren konnte. In bem, was geschieht, ift bas Freie bas, welches ber Geschichtschreiber ber Menschheit aufzusaffen sucht; es entwidelt fich aber nach einem Gesete, und seine Entwidlung verfolgt einen 3weck; alles bies sucht ber Geschichtschreiber zu erforschen. Aber von ber Zusammenfugung aller Dinge haben wir nicht eben bie genaueste Kenntniß; von vielem wiffen wir, bag es ift, warum, ift uns verborgen, Dies nemmen wir bas Bufallige. Es hat feine Grunde, aber wir kennen fie nicht. Nun kann freilich ber Ge schichtschreiber in bem, was im als zufällig erscheint, ben 3wed feiner Forfchungen nicht in gleichem Daafe befriedigt finden, als in dem, was fich ihm als eine gee setliche Entwicklung ber Geifter ober als eine petwinftige Fügung verkundigt. Dieses hat er begriffen, jenes nicht; aber er barf es boch besmegen nicht verschweigen; benn es ift nicht weniger in vernünftigen 3weden gegründet, und wenn er biefe nicht kennt, fo werben vielleicht. Unbere Gefch. b. Phil. I.

fle finden. Darin find die noch zu lösenden Aufgaden der Geschichte gelegen.

Hiermit haben wir bas gefagt, was uns über Inhalt und Form unferer Geschichte voraus zu erinnern nothig zu sein schien. Dan wird aber vielleicht erwarten, bag wir hier auch einiges Literarische über Sulfsmittel und Borarbeiten far bas Studium ber Gefchichte ber Philosoudie beibringen wurden: da jeboch bieses Wert nicht für solche unternommen ift, welche ohne alle andere Beihulfe für die Renntnig ber philosophischen Literatur find, fo scheint uns bies überfluffig. Jeber, welchem batum zu thun ift, die Geschichte ber Philosophie fonnen ju lernen, wird leicht bie Titel ber Bucher, welche ihm bagu bienlich fein mochten, aus handbuchern und Repertorien fich verschaffen konnen, und eine Rritik bet bisherigen Bemubungen um bie Geschichte ber Philosophie bier au Kefern, scheint um fo weniger rathfam, je mehr wir babei unserer Geschichte selbst vorgreifen mußten, indem bie Mifichten über bie Gefchichte ber Philosophie aus fruber entwickelten Grunden von ben Ausbildungen ber Philofophie selbst sich nicht trennen lassen. Rut so viel moge bier im Allgemeinen gefagt fein, bag wir in ben neueften Bearbeitungen ber Geschichte ber Philosophie mehr Gulfe finden tonnen fur bie Beurtheilung, als in ben altern, inbem diese nothwendig unferer Betrachtung ferner, jene naber fteben. Die altern Uefern überhaupt mehr Materialien, als zusammenhangende Darstellung; baber find fie als Quellen vorzugieben, aber nicht als Geschichten. ner find die Geschichtschreiber bet Philosophie aus bem 17. und aus ber größern Salfte bes 18. Sahrhunderts

mtferer Zeitrechnung mit ber Bot, in welcher man bas Biffenschaftliche meistens von ber außerlichen literanischen Seite betrachtete, au febr vermachfen, als bag men bei ihnen fiber ben innem Gang ber Entwicklung Auffchluff finden berfte, und felbft für die Beurtheilung ber einzels nen Ueberlieferungen aus dem Alferthum fehlt es ihnen en fritischen Hulfsmitteln und an fritischen Ginn, noch mehr aber für die Einficht in die philosophischen Beffres bungen bes Mittelalters an Umparteilichkeit. Erft in ben neuem Zeiten ift ein fruchtbareres Bellreben um bie So schichte ber Philosophie eutstanden, besonders unter uns Deutschen, und kein Unparteisscher wird namentlich die großen Berbienfte, welche fich Zennemann um bie Ge schichte ber Philosophie in Erforschung ber Thatsachen erworben bat, über ben beschränkten Standpunkt, ban welchem aus er bie Spfteme kritiffete, verkennen. Bu gleicher Beit und fpater ift für die Erforfchung und Beurtheilung bes Einzelnen manches geleiftet worben, welches an schidliches Stelle feine Erwähnung finden wird.

## Zweites Capitel.

Ueberficht und Eintheilung.

Benn wir, die chriftlich gebildeten Bolker Europa's, und als den Mittelpunkt des geiftigen Bestrebens in der ganzen Geschichte benken, so thun wir damit etwas, was

uns theils bie Nothwendigkeit gebietet, theils eine fehr augenfällige Betrachtung unserer Lage rechtfertigt. Die Rothwendigkeit hat einen Jeben barauf angewiesen, die geistige Gemeinschaft, in welcher er lebt, fur bas anzuseben, von welchem aus Alles beurtheilt sein wolle; bemn er hat keinen anbern Maafftab ber Beurtheilung. Dies ift hier nur beswegen zu erwähnen, weil es gut ift, fich auweilen baran; au erinnern, bag unser Gesichtspunkt boch nicht Alles umfaßt, und wir nicht ber einzige Zweck ber Borfehung find, fonbern auch Mittel für bie, welche außer unserer Gemeinschaft leben. Dag wir aber nicht wie ber Aurte ober Chinese in felbftgefälligem Stolze urtheilen, wenn wir in unserm Leben bie Raben ber Geschichte fich freugen feben, bavon tann uns überzeugen bie Betrachtung unserer Macht, über alle Belttheile fich erstredent, und fo bie Natur, wie Bolfer übermaltigenb, unferer Biffenschaft, welche nichts unerforscht läßt, und endlich unserer gesellschaftlichen Berbindung, welche eng genug verkettet ift, um ber Billfir, ober zuweilen selbft bem Streben nach bem Beffern als Feffel zu erscheinen. Sollte jeboch noch irgend ein Zweifel obwalten, ob wir unsere Bilbung als ben hauptzweck ber bisherigen Geschichte betrachten burften, so wurde ein solcher am besten sich selbst wider= legen; benn bag wir so zweifelnd überlegen konnen, und nicht, wie bie übrigen Bolfer ober Bolfergemeinschaften, in unferm Rreise felbftgenugsam bie Betrachtung anbalten, eben bies zeugt am ftartften von ber geiftigen Freibeit, welche wir errungen haben.

Was also zu unserer Bildung geführt hat, zu entwicken, ist die Sauptaufgabe der Geschichte. Zwei gense und un-

mittelbar in unfer Leben eingreifenbe Bebel tonnen uns nicht unbemerkt bleiben, ich meine bas Chriftenthum und bie Bilbung in Biffenschaft und Kunft, welche wir von Griechen und: Romern überliefert erhalten haben. Diefen beiben zunachst und ihrer eignen guten Rraft haben bie neuern europäischen Boller ihr ganzes gebilbetes Leben au banken. Wenn wir aber bie neuere Bilbung als bas Ergebniß ber gangen frubern Geschichte betrachten, so werben wir auch nicht ben Ginfluß ber orientalischen Bilbung auf die unfrige leugnen burfen. Diefer jedoch ift mehr mittelbar als unmittelbar gewesen. Das Chriftenthum bat unser ganges Leben, nicht nur in ber Rirche, sonbern auch in ber Familie und im Staate, ja felbst im Berkehr unter ben Staaten burchbrungen. Bon ben Griechen und Romern haben wir unmittelbar Fertigkeiten und Wiffenschaften erhalten, an ihrer Kunft hat fich bie unfrige, wenn auch nicht entzundet und erwarmt, boch gefanftigt und geregelt. Bon ben Drientalen bagegen konnen wir nur weniges besgleichen erhalten zu haben ruhmen; fie haben uns nur zuweilen und vorübergehend angeregt ober einen untergeordneten Einfluß auf uns ausgeübt; wenn wir ibre Berke jest ftubiren, fo ift es nicht, um in ihnen Rufter zu finden ober Wiffenschaft von ihnen zu lernen, fondern um, in ihr Leben uns versegend, mehr bie menschliche Art und ihre Geschichte ju begreifen. Aber ber große mittelbare Einfluß, welchen bie Drientalen auf uns ausgeubt haben, ift nicht zu verkennen, wenn wir betrachten, wie die ersten Keime ber griechischen Bilbung aus bem Drient famen, und bas Chriftenthum auf orientalischem

Boben und mitten unter veientalischen Worstellungen sich erzeugte.

Hande, welche die ganze Menschengeschichte umfaßt, anges geben: die Geschichte des Morgenlandes, der Griechen und Romer, der neuern christischen Bolker. Dies ist jedoch keine Eintheilung, sondern ein Register. Will man auf eine verständige Weise die Geschichte nach ihren verschiedenen Gliedern sich anordnen, so muß man die Folge ihrer Erscheinungen und das Eingreisen der einen in die andere kennen.

Benn wir bie neuern Roller, von beren Standpunkte aus wir die Geschichte auffassen, als chriftliche Bolter bes zeichnen, so wird bies schon bie Meinung mit in fich schließen, bag mit ber Erscheinung Christ auf Erben eine neue Epoche in ber Geschichte ber Menschheit begonnen habe. Dies verkundet fich in ber von biefer Beit an alls malig fich anbernben Gefinnung bet Menschen, welche in Wiffenschaft und Runft eben fo fichtbar ift, als im Staats und Kamilien = Leben, naturlich aber am meiften ben Dittelpunkt ihres Ausbruck in ber Rirche, welche vom Staat mabhangig geworben, finden mußte. Doch es tann bas gegen viel gestritten werben, und hier unsere Meinung au beweisen, wurde theils bie Grenzen unserer Aufgabe übers schreiten, theile, fo weit es namlich bie Wiffenschaft bes trifft, einen spatern Theil unserer Ausgabe vorweg nehmen. Spater, an ber Grengscheibe zwischen Beibenthum und Christenthum, werbe ich zu zeigen fuchen, bag bie beibnische und bie driftliche zwei verschiebene Arten ber Phis losophie find; bier barf ich nur barauf aufmerksam machen bas bie geoße Einfluß bes Chriftenthums auf Die nauere Bildung meniger bermeifelt werden murbe, wenn er nicht fo tief in unser goupes Wesen eingebrungen ware, baß er aber gar nicht beameifelt werben konnte, wenn er fich ichen unfers gangen Wefens bemeiftert batte. en wird ibenfeben bauptfachlich aus zwei Grunden, theils weil wast noch vieles in unfem Gitten und Einrichtungen antrifft. welches bem Christenthum miberspricht, theils weil wir viel Christliches an aus tragen, welches uns fcon sur meiten Natur amparden, gar nicht mehr als eine Werberg :: hes Christenthund, sondern ber allgemeinen menfelichen Daber erfcheint; allein bas Gine beweiß nut, das fich bas Christenthum, fo wie alles Menschliche, mit edicialia in und entwickelt, bes Unberg ober ift eine Taufemma; welche am: bestes baburch gehoben wied; bag wie bia: altere Befchichte: gewas : und unperteille geforschen.

Sehen wir inn worand; benn ihr als Borquesedung dun ad hien angenommen werben, daß mit der Erscheis wung Christ unter ihan Menschen eine neue Periode in der Geschichte der Menschbeit beginnt, so zerstele und die Geschichte der Menschbeit beginnt, so zerstele und die Geschichte der Menschbeit derivoten, in die vor und in die nach Christi Gaburt, von welchen wir jene die altere; diese die neuere Geschichte neuenn konnten. Allein seberz wann sieht, daß wir, auf diese Weise abtheiland, gewaltssem den Zusammendang der Wegebenheiten zerreißen würzden; westwegen man; auch gewähnlich die altere Geschichte den das sinas sinaste Nachtwardert mich Christis Geburt hins ausgedehnt hat, nach mainer Meinung halb mit Racht, die mit Unrecht. Abnu man die Geschichte der Menscht, beit als einem stellaus Berlauf zu behandeln sucht, wird

man wie mit Gewalt von ber roben Manier ber Chros niften abgelentt, welche nur nach bem Fruber und Gudter bes Geschehens bas Fruber ober Spater in ber Uns ordnung ber Erzählung bestimmen; benn bas Wiffenswerthe geschieht zugleich an berschiebenen Orten, und wenn man einen Zusammenhang in ben geschichtlichen Thatfachen zur Darftellung bringen will, fo tame man nicht vermeiben. Fruberes oft nach bem Gratern zu eradhlen, weil es erft in spatern Beiten Einflug und Bebeutung für die Geschichte gewann. Gine eben fo robe Manier wurde es fein, wenn man nach bem ortlichen Busammenfein, etwa in einem Canbe, die Begebenheiten fich anordnen wollte. Etwas mehr Bebeutung jeboch gewinnt diese Erzählungsweise, wenn bas gand ein Boll umfaßt, und bie ethnographische Anordnung ber Geschichte bat baber auch immer eine bebeutende Rolle gespielt, und verbient folche au fpielen, benn bie: Entwicklung eines Bolks hat allerdings eine gewiffe Ginheit, und die Bolter bilben bie Einheiten, in welchen bie Menschheit ges schichtlich sich fortbilbet. Nach bissen Grundsate scheint man auch hauptsächlich verfahren zu sein, wem man mit bem Absterben bes westromischen Graats und bes wahren romischen Bolls bie alte Gathichte folog.

Allein auch die ethnographische Erzählung hat ihre Unbequemlichkeiten, welche man besonders dann sicht; wenn ein Bolk abstirbt, sich auszulösen und seine Einheit zu verlieren beginnt. In diesem Fall ist nun wirklich das römische Wesen, wenn auch nicht sogleich, doch auch nicht gar zu lange nach der Verbreitung des Christenthums. Auch das Christenthum hat sich allmälig verbreitet; ehe

es bemertbar wird in ber Geschichte, ift von ber Geburt Chriftet an eine geraume Beit vergangen, fo bag man fein erftes Aufsteinnten, bei welchem es überbies noch von mantherlei beibnifden Worftellungen getrübt war, nicht wohl zum Abschnitt in der Geschichte machen kann; nachbem es aber bemerkbar wird in Gefinnung, Sitte und Wiffenschaft ber Menschen, loft es auch bie Ginbeit bes romischen Bolls auf, ober will man bies nicht zugeben. to ift boch bis Auflösung biefer Einheit mit ber allge meinern Berbreitung bes Chriftenthums gleichzeitig. Dies fes wird befonders in ber Geschichte ber innern Bilbung ber Menfcheit febr offenbar, wenn es auch in ber soges nannten Staatengeschichte, welche mehr bas Neußere bes manfcbichen Lebens zu ihrem Gegenstande zu machen pflegt, nicht so auffallend hervortreten follte. Wer eine Geschichte ber Religion schreiben wollte, ber wurde wohl nicht umbin konnen, nach Christi Geburt in bem gewals tigen romischen Reiche zwei gang verschiebene Reihen ber Entwicklung, unter ben Chriften namlich und unter ben Beiben, ju sondern, gwei Reiben, welche gwar in einer gewiffen Bechfelwirtung fich uns zeigen, aber boch nicht anders, als auch bie Geschichten zweier Bolter, und welche in ber That zwei gang verschiebnen Geschichten angehoren, bie eine ber alten, die andere ber neuern. Daffelbe offens bart fich in ber Geschichte ber Literatur, benn es giebt in biesen Zeiten unter Griechen und Romern wirklich zwei gang verschiebne Literaturen, eine Literatur ber alten Bil bung und eine Literatur ber Chriften; bie erftere nimmt, wenigstens in den ersten Jahrhunderten, von der andern faft gar keine Rotig, Die aweite wohl von ber erftern,

jedoch auch nichtseben sehr burchbringend; es geziemt der jüngern Literatur, pon der ältern zu lernen. Sie giebties zu einen Beit und in einem Bolle, oben wenigstens in einem Gteate, poei "Beschichten", und wer beiber ins der Erzählung nicht von einander trennen wollte, würde wer wig des Wesen seines Gegenstandes berückschigen.

Man kam sagen; das romische Wesen ist am: Ales stenthum gestorben, weil es der Entwicklung der Manschebeit, welche dieses einkeitete, nicht folgen konnte. Schoesp die christliche Religion sich im: römischen Volke ausbreis tate, gab as ein doppeltes Interesse in ihm, das Interesse der Romer und das Interesse der Christen; damit war die Einheit des Bolls ausgelöst. Das hierzu noch andere Ursachen wirken, soll keineswegs geleuguet werden; das schrisskatische Volk war reif zum Tode, spust wurde das schrisskathum nicht zu diesen Zeit sich in ihm verdreitet haben; aber sobald ein belebendes Interesse wegsällt, muß ein enderes Interesse an seine Stelle treten, wenn nicht die Entwicklung der Menschbeit aushören soll, und diese mende Interesse gewährte nur das Christenthum.

Wenn wir num diesen Grundschen in unserer Geschichte der Philosophie folgen, so werden wir zwei Theile dersels ben zu unterscheiden haben, die Geschichte der altern und die Geschlichte der neuern Philosophie; allein diese deiden int einem ansenologisch sestzusehenden Abschnitte von eine ander zu trennen, will und nicht gelingen; unsere Unterscheidung gleicht meniger einer mechanischen Theilung, als einen chendschen Scheidung verschiedenstüger Elemende der Wildung. Wie zählen daher zu der Geschichte der ältem Philosophie alles des, was unter den Orientalien,

ben Griechen und ben Romern, welche fich bem Chriftenthum nicht anschlossen, philosophirt worden ift; zu ber Geschichte ber neuern Philosophie bagegen rechnen wir alle bie Philosopheme, welche fich unter ben christlichen Briechen und Romern und unter ben neuern driftlichen Bolkern entwickelt haben. Der minber ober mehr mittelbare ober unmittelbare Einfluß bes Chriftenthums auf biese neuere Philosophie ist nicht leicht zu verkennen, und man wurde fie baber auch nicht mit Unrecht bie driftliche Philosophie nennen konnen. Es ift jedoch zu erwähnen, daß in die Entwicklung dieser Philosophie auch ein burch bas Christenthum nur wenig berührtes Element mit ein= greift, indem die arabische Philosophie auf die Ausbildung ber Philosophie im Mittelalter einen bebeutenben Ginfluß ausgeübt bat und baber in bie Geschichte ber neuern Philosophie gezogen werben muß.

and the second of the second o

## 3 weites Buch.

Der alten Philosophie Vorgeschichtliches und Eintheilung.

Nun hat man gemuthmaaßt, so wie viele andere Kunste und Anfänge der Bissenschaft aus Asien nach Europa gekommen, so sei es auch mit der Philosophie. Niemand hat es bewiesen; aber die Sache ist der Untersuchung werth.

Wir befinden uns hierbei auf bem vorgeschichtlichen Gebiete; wir haben es mit ber altesten orientalischen Bilbung und mit ben mythischen Beiten ber Griechen zu thun. Ber biese Gegenstände einigermaaßen kennt, der wird nicht erwarten, bag es bie Absicht sei, etwas Erschöpfenbes ober auch nur etwas gang Entscheibenbes barüber mitzutheilen. Das Mutbische wird immer mythisch bleiben, und wenn auch bei ben Drientalen jum Theil fruber geschichtliche Runde beginnen mag, als bei ben Griechen, so fteht boch bies Gebiet ber geschichtlichen Kenntniffe noch zu vereinzelt ba, als baß es nach seinem Werthe fur bie gange Geschichte erschöpfend geweuft werben konnte. Ueberbies ftebt bem Berfaffer biefer Geschichte entgegen, bag ihm bie Renntnig ber orientalischen Sprachen zu fremb ift, als bag er aus ben erften Quellen unmittelbar schopfen konnte. Bie die Dinge jest stehen, verlangt die orientalische Literas tur ein eignes Studium, auf welches fich ber, beffen Sinn auf allgemeinere Dinge gerichtet ift, wohl kaum grundlich einlassen kann. Eine oberflächliche Runde aber verbirbt in biefen Dingen, welche noch so fehr genager und in bas Einzelne eingehender Rritik bedurfen, mehr, als fie nugen Indessen ift die Betrachtung bes Prientalischen von ber Geschichte ber Philosophie jest nicht gut abzuweisen; benn selbst wenn wir ber orientalischen Philosophie an fich teinen großen Werth beigulegen hatten, wurde es auf unfere Beurtheilung ber griechischen Philosophie von graffen

Einfluß sein, wenn wir ihr einen orientalischen Ursprung anweisen mußten, ober irgand ein Eingreisen ber orientalischen Philosophie in sie nachweisen kannten.

Bon ben Drientalisch-Gelehrten werben wir bier Rachficht zu erbitten haben; benn naturlich muffen fie über Bie les beffer urtheilen fonnen als wir. Ibre Rachficht zu verbienen foll aber auch unfer Bestreben fein, indem unfere Absicht mehr barauf gerichtet ist, ihnen Fragen vorzulegen, als fie au belehren, außer etwa in ben Dingen, welche auf bas griechische Alterthum fich beziehen, ober zu beren Beuttheilung nur bie Kenntnig bes menfchlichen Befens nothig ift. Diefe Rothwendigkeit, um Rachficht zu bitten, in welcher wir uns befinden, foll uns jedoch die Freiheit unfers Urtheils nicht rauben, vielmehr werden wir fie in biefen Dingen um fo mehr und bewahren, als Me Behanptungen vieler Drientaliften nur zu febr aus jemem Leichtsimn bervorgegangen find; welcher neue Entbedungen und neue Studien ben Berbramungen, aber auch ber Beranderlichkeit ber Mobe. Preis giebt. Um uns naber zu erklaren, wir glauben, ben gelehrten und besonnenen Drientalisten wird es nicht gewiber fein, wenn wir einer gewiffen unreinen Begeifterung, welche mir bie Reuheit ber Gade und ber verbungelinder Medel aber ihr geboten hat, zu widerfprechen wagen; pber Zweifel gegen bie Richtigkeit beffen, was jene gesunden zu inden glaubt, außern. Unsere Meinung dabei ift nur biefe: wir wollen zeigen, bag bie Beweise; welche und bis jest von mandeit Drientalisten geboten worben find, und, bie wir aufern feben ; wicht genligen, und baburch aufforbern, grunblichere Weweise zu fuchen, ober eine Sache aufzugeben, welche nicht geschichtlich Bewiesen war-Gefch. b. Pbil. I.

ben kann. Unfere Behamptungen bagegen werben mit bem Bewußtsein ber Unsicherheit ausgesprochen werben, welche in biesem ganzen Gebiete ber Forschung herrscht.

Buerft wollen wir uns bas Gebiet unserer Untersudungen beschwänken. Es scheint mir vergeblich, nach ber Philosophie solcher Boller zu forschen, beren Literatur ums unbekannt ober boch nur aus spetern und unkichern lieberlieferungen zuganglich ift. Denn wenn man auch vielleicht einige bedeutende Bruchstude über ihre Kosmogonie oder Theogonie finden sollte, so kann man boch in solchen Bruchftuden, beren medricheinlicher Bulammenhang nicht nachzuweisen ist, den philosophischen Charafter nicht erken: nen, wie ich schon in ber Einleitung auseinanbergesetzt habe. Nach biefen Grunbfagen übergehe ich bas, was man von ber Philosophie ber Aegupter, ber Phoniker und Chalber gemuthmaßt bat; benn bie Schriften und Bruchflude bes Manethon, bes Sanduniathon und bes Berofos find theils nicht vom Berbacht gegen ihre Echtheit ober gegen ihr Afterthum frei, theils aus Beiten, in welchen bie Sigenthumlichkeit jener Bolker fcon verwischt war, theils find bie Worftellungen, welche in ihnen berefchen, offenbar ohne philosophischen Gehalt. Bir tomen über biefe, fo wie über einige andere Boller, in Auchsteht auf ihre phis losophische oder nicht philosophische Bodung, nur nach ber Analogie untheilen, welche fie mit anbern, und bekunntern grientalischen Bolkern verbindet.

.. Non einigen affatischen Wilbern, deren Literatur und besser bekannt ist, magen wir es zu versichern, daß sie in den altern Zeisen keine Philosophie gehabt haben, ohne eben geoßen Widerspruch befünsten zu mussen. Zu diesen

A .... 3 .....

gehörn bis Gebratu: Wer sich ben Geift des alten Teflaments verzegenwärtigt, wird an der Wahrheit meiner Bedauptung nicht zweiseln, und daß in keiner der von ihm umfasten Schriften, so verschiednet Art sie auch sind, ein philosophischer Zufannnenhang sich sindet, ist wohl seht zimmich allgemein anerkannt. Einheit der Gestinnung sindet sich in ihnen, abst nicht Einheit der Wissenschaft, auch nicht einmal ein Steden durtach; denn die Verfasser leben in ihrer unmittelbaren theberzeugung, und wollen diese als einen ihrem Bolle gemeinsamen Grund des Heils anerkannt wissen. Dabei ist es nicht möglich, daß man auf das allgemeine Wesen der Vertnunft, aus welchem die Wissenschaft kannnt, zurüssehe.

Achnliches möchts von bem parfifch mebischen Bolke gelten. Doch bürfte ich über biefes Bolk ober über biefe Bolker mehr Wideschpruch ersuben, nicht weil bei ihnen Schriften eines philosophischern Charakters gofunden werden, als dei ben hebtdern, sondern weil man bei ihnen mehr erwarten möchte, als offenbar ist. In den heiligen, melft läneglichen Schriften der Pansen, welche man unter dem Altei Bend Avosta zusammengesaßt und geösteitheils sie Schriften des Berduscht ober Idraafter ausgegeben hat "), laffen sich, wir wollen es nicht verbennen, Spulen

Denbellvesta gibt ich, piedlich dies unter indgentiem Sprachen gebrauch, im Palgenden alle die heiligen Schriften der Parsen genannt, welche Anquetil du Perron in der Uebersetung bekannt gemacht hat, mit Einschluß ves Bun Debesch, welcher nicht zum Jendelle gehört, aber für eine Uebersetung alter Jende Schriften angesehen worden ist. So spreche ich auch von der Jende Sprache mach gewöhnlichem Gebenuche, obgleich der Ausbruck sicht recht passend ist.

speculativer Lehren finden. Die mythische Ansicht, welche ber religibsen Borftellungsweise biefer Schriften gum Grunde liegt, ift viel finnreicher, wenn auch nicht so phantafiereich. als die Mythologie ber Griechen, ja in einigen Theilen bes Bend Wefta zeigen fich Berfuche, ben Ginn ber gangen Lebre in allen ihren Berzweigungen, so wie fie unbewußt ber Denfroeise bes Bolles entouollen ift, jur Ueberficht que fammenzuftellen, zu beuten ober an bas Licht bes. Bawushfeins zu bringen, turz auf ben Grund nationeller Einenthimlichkeit ein philosophisches System, wie beschränkt es auch fein moge, zu errichten. Es ift nun aber zweierlei im Benb-Avefta zu unterscheiben, die mythische, blog religible Anficht, welche an fich febr bemertenswerth ift, aber feinen Anspruch an eine Stelle in ber Befchichte ber Phis losophie hat, und die zulett erwähnten Bersuche, die religibse Ansicht zu beuten, b. h. in wiffenschaftliche Einsicht au verwandeln, welche lettere in der Geschichte ber Philos sophie nicht unbeachtet bleiben burfen. Bas nun die erftere betrifft, fo mochte ich ihr Alter nicht leugnen, werm es auch nicht bistorisch zu bestimmen sein sollte; guch über bie ethnographische Berbreitung bieser Lebre mochte mit geschichtlicher Sicherheit nichts au ermitteln fein; beim wir faffen freilich unter ben Ramen ber Perfer und Meber vies les zusammen, was getrennt werben mußte, wenn es wiss senschaftliche Bestimmtheit erhalten follte, und was bie Griechen Mager nannten, burfte auch kaum als richtig aufgefaßte Einheit zu betrachten fein \*). Dem fei nun wie

representation (COOS)

<sup>\*)</sup> Many abnlich geht es uns, wenn wir von ber Lehre ber Brahmanen sprechen.

ihm wolle, wenn die Lehre, welche im Zend Avesta ents hatten ist, der Nate Dualismus mit dem Monotheismus im Hintergrunde, wirklich Lehre der ganzen medischepersission Bollerschaft zur Zeit des Darius und des Lerces ges wosen sein sollte, so wirden die Schilderungen des Aeschips los und des Herveds von den religiösen Meinungen und Sebräuchen der Perser ein starter Beweis sein, wie wenig die Griechen ihrer Zeit geneigt waren, auch nur das Oderssächschen der Lehre der Barbaren sich anzueignen.

Seben wir nun aber and bab bobe Alterthum ber religiosen Anficht, welche im Bent'-Avefta gelehrt wirb, vormus, fo folgt barans noch feineswegs bas Alter ber philosophischen Bersuche, welche fich an fie anschloffen. Denni ber Bend : Avefta ift aus verschiebenartigen Bruch: finden verschiedner Berke, verschiedner Zeitalter, verschiedner Sprathen, verschiebner Lebrweise zusammengesett. Auf Die Berfchiebenheit: ber Sprachen muß man befonbers merfen, wenn man ein außeres Kennzeichen fur bas Meltere und Jungere in ben Bruchsticken haben will. Dabei ift es uns nun wichtig, bag ber lette Theil bes Benb-Avefta, ber Bun-Debesch, nicht in ber alten Benb-, sonbern in ber Pehlevi-Sprache geschrieben ift. Denn eben in biesem Theile wird das gefunden, was speculativer Art im Zend: Avefta ift. Es schließt fich bies an zusammenstellenbe Musjuge, an Erlauterungen, ja an gewaltsame Auslegungen ber alten religiofen Gefete an, und wenn bies schon bas Mter ber Schrift ober vielmehr ber Sammlung verbachtig macht, fo noch mehr, baf fie Dahrchen enthalt, welche mit ber alten Sage nicht übereinstimmen, und Erzählungen, welche ber Zeit nach ber Eroberung Perfiens burch bie Araber angehoren 1). Wenn nun auch bie sogulatinen Theile bes BunsDebefch alter fein magen, so ift es boch wohl offenbar, das fie, so wie alle Theile des Zend-Avesta. welche im Pehlevi gesthrieben find, wenigftens erft nach einer großen Ummalzung bes genzen perfischen Wesens verfaßt ober überarbeitet sein konnen, und eine solche vor ber Berfidrung bes versischen Beichs burch ben makebouischen Meranbros anzunehmen, bafür finden wir keinen geschichts lichen Saltpunkt?). Die neue Gprache und Literatur konnte fich wohl erft bei einer Erneumg bes Balkstebens aushilben, und wenn wir biese in die Zeiten ber vorthischen herrschaft feten, so ift zu bemerken; bag fie nicht ohne bedeutenden Einfluß der griechischen Literatur geschellen kannte, ba seit Jahrhunderten das Bolk unter griechischen Berrichern und witten unter gefechieben Staaten gelabt batte, es auch bekannt ift, das unter den Parthern gelechiiche Kunfte und Wiffenschaften gesucht waren. So barfte die perstiche Philosophie, wenn es exlaubt ist, von einer folden zu sprechen, nicht so ganz unabhängig von der gefechischen Philosophie authanden sein, obgleich ihre perfische Eigenthumlichkeit nicht verkannt merben soll, wie sie

<sup>1)</sup> Genügend erklart sich barüber Rhobe: Die heilige Sage und das gesammte Religionssystem der Basterer, Weber und Persex, S. 44 f.

<sup>2)</sup> Das Pehlevi soll erst unter ber parthischen herrschaft Schriftssprache geworden sein; das Parsi, in welchem andere Stude des Bend-Avesta geschrieben sind, blübte erst unter den Sassanden. Rask, über das Alter und die Echtheit der Zendsprache und des Zend-Avesta, übersetzt von v. d. hagen, S. 41, 42, nimmt an, die Pehlevi-Uebersehung sei erst unter dem Sassanden Arbeschir Babegan, ungescher 230 n. Chr., gemacht worden.

bem unzweidentig anwiennt wird, wenn man fie aus bem Bewußisein über die religiöfe Grundlage der ganzen Bollobildung ableitet. Bei ben alten Perfern aber Phislosophie zu fuchen, haben wir keinen Grund \*).

Schwieriger sand die Untersuchungen über einige andere. Wilder des Drients, und nicht so leicht zu einem Endurrtheil über ihre alteste Wildung zu gelangen, theils weil ihre Sosthichte in der größesten Dunkelheit liegt, oder doch durch griechische oder römische Machrichten nur selten bewahrheitet werden kann, theils weil ihre Literatur und nur eben erst zugänglich zu werden ansängt. Bon ihnen will ich nur die vornehmsten, die Chinesen und die Süder, einer Untersuschung unterwerfen, indem das Urtheil über andere Wölfer Usiens moch mehr im Dunkeln liegt, auch schwerlich angen neuwen werden kann, daß andere Wölfer jene an Wilsdamg übertrossen haben.

Mit einer allgemeinen Anmerkung zu beginnen, wird vielleicht micht unnothig sein. Wenn wir das orientalische Wesen dem europäischen eutgegensehen, so thun wir im Grunde nicht viel besser, als wenn die Griechen alle Nichts-Griechen Barbaren naunten. Eine gewisse Gleichartigkeit dürsen wir wohl, im Gegensatz gegen unsere Art und Weise, den Orientalen puschreiben; aber auf unserer hut: mussen wir sein, wenn wir nach der Analogie mit einem oder mit mehreren orientalischen Wilkern andere beurtheilen:



Darfellung, ben Gefage und Gebrauche biefes Bolls wird niemand unter bemselben eine bedeutende Stufe von Kunft ober Wiffenschaft erwarten." Daß ich auf ben Dabiftan und Deffatir teine Rutificht genommen habe, wird niemand befremben.

wollen. In bem Drient finbet vielleicht eine geobser Bolkerperschiebenheit Satt, als im Abendlande. Wer kann bie Betschiebenheit auslichen ben Bolkern semitischen Stamms und ben Bolfern, beren Sprache man aus bem Benb ober aus bem Sanffrit ableiten mochte, verkennen? Und bie Chinefen mit ben ihnen verwandten Rollem sondern fich wieder auf das Bestimmteste von den übrigen asiatischen Bolfersamilien ab. Go anerkannt bies ift, so üben boch Worte eine fust magische Gewalt über bas Denken aus, und weil einmal die affatischen Bolter von und Drientalen genammt werben, find wir nur zu geneigt, ba eine Uebereinstimmung unter ihnen zu finden, wo die Berschiedenheit ju Zage liegt, wenn wir nur bie Dibe einiges Forfcbens nicht scheuen. Go bort man wohl bie Meinung, bag, so wie bei ben Orientalen, welche uns burch Griechen und Romer bekannt geworben find, fich teine eigenthumliche, burch Philosophie genahrte Wissenschaft finde, so sei überhaupt ber orientalische Geift ber Philosophie nicht holb. Auf dieselbe Beise aber konnte man auch schließen, weil unter ben semitifchen Bolfern weber bie bramatifche Dichtung, noch ber Roman je sich ausgebilbet habe; werbe auch bei ben Inbern und Chinesen von diesen Dichtungsarten nichts gefunden werben, obgleich fich jest unerwarteter Beise ergiebt, bag unter jenen von ber erften. unter biefen von ber anbern ein großer Reichthum fich finbet.

Also ohne solchen Borurtheilen nachzugeben, wollen wir zu erforschen suchen, was unter ben genannten Boltern von philosophischen Lehren vorhanden sein moge. Das bei find wir nun von der einen Seite besser daran, als bei ben meisten ber vorher betrachteten Wäller, beim wir haben nicht bloß Sagen und einzelne Kruchstück voor Lehren von und, sondern ganze Wücher dieten sich unswere Beurtheilung dar; von der andern Seite aber haben wie es auch schlimmer, denn die Zeitbestümmung unterliegt bei ihnen den größesten und dis jest, wie es scheint, unübers steiglichen Schwierigkeiten.), Und doch ist gerrade wieser Punkt uns einer der wichtigsten, wenn wir die Rölker welthistorisch betrachten und zu bestimmensssssssischen was das eine dem andern oder der ganzen Menschleit geseistet has den möge.

Mit bem chin'e fischen Bolke ift ed, wenigsens schinder, noch bessein Budsticht auf die thronologischen Bessimmungen bestellt, als mit den Indentiz dem seit langer Jeit zu einernschanschaft vereint, hat es doch seinem Beschichtserzählungen einem abereinshimmenden Verlauf zu geben gewußt. Alle sinn und außer Stand, die Wahr hastigkeit ihrer altern Geschichte zu prüsen; soviel ist gewißze daßissen nicht schwachen sieben hangt. Der

<sup>1)</sup> Ibeler Sandbuch ber mathematischen und technischen Shronologie I. Bb. S. V sagt: "die oftasiatischen Boller, die hindus und Chinesen, sehe ich mich leiber genothigt von meinem Plan auszuschließen. Ich habe ofters persucht, mich in ihre Zeiterachung hineinzuarbeiten; es hat mir aber nis gelingen wollen.

<sup>2)</sup> Riap roth in seiner Asia polygbotta E. 12 batiet bis gemisse Geschicker Chinas von 282 vor Chn.; ber Englander David bagegen (Mamoir concerding the Chinese in ben Transact. of the roy. As. soc. tom. I.) hält die gange ättere Geschichte Chinas bis ins das 2. Jahrh. v. Chr. für sabethaft. Mir scheinen zwar die großen Umrisse ihrer altern Geschichte Glauben zu verbienen, abet ihre Geschichtschrer bis auf den hentigen Aag nicht die Aunst zu versteben, das innere Leben des Bolls zu schiedern. Ihre

Charafter bes Bolls beginnfigt eine große Ausbildern im ben bendmerksmissen Rimften, scheint fich aber nie bem wissenschaftlichen Forschen in seiner Absonderung von den Bebürfnissen: bes: prodiktionen Lebens augeneint au baben 3. Die gamen und gebrochnen Linien bes Auschi, in benen bie Chinefen fodterer Beit eine tiefe Beisbeit gesucht haben, white ich mar nicht errodhnen, wenn man nicht auch uns ter 1986 jest noch soweilen Philosophie in ihnen vermes thet hatte; es ist wer gewiß, bag biefe Gegenstande bas Aberglaubens. bei ben Chimeson, beren Ursprung in bis mythische Beit fallt, jest nur noch zu Spielen bes Bites bienen : lannen. iBad : bie. Schriften bewifft, welche bem Confucius (Rongefu-theu) nigefchrieben werben und bas Shinefen : als Amellen ber : Bedsheit gelten, fo bemertt man an ihnen leicht, ibag ben Shinefen etwas gang Ums bered als Weitheit als, als uns als Philosophie; berm biefe :abgegriffenen Lebenbregeln: und Sinnfpruche, welche fie enthalten, und biefe Kormen außerlicher Gebrauche, welche sie porschreiben, ohne allen Zusannnenbang, konnen

Geschichte besteht in Staatsverhandlungen, bie unter allgemeinen Formeln bas Charafteristische verbergen.

<sup>\*)</sup> Davis a. a. D. S. 11, nachbem er der Shinesen große Geschlektichsteit in Handarbeiten erwähnt hat, sagt: of science, bewerer, they are and appear always to have been entirely destitute. Dies kunn natürich nur in krung wissenschaftlichem Ginne gelten. Medinengen, welche nach einem wissenschaftlichem Character fireben, scheinen am meisten in der Schule des Lao-tsew bei den Rao-se vorzutommen; aber diese Schule wird auch für sehr ausschweisend in ihren Meinungen gehalten. Wis seht ist wenig Scheres über sie in Europa bekannt. S. Abel-Romusat die-langes asistiques I p. 88 ff.

ums nur ein Lacheln über ben fleifen Ernft, ber fie als etwas Gewichtiges empfieht, abgewinnen. Daffelbe gilt von ben Schriften bes Mencius (Meng-tfeu), welcher ble Werke bes Confucius enflatte. Enned mehr wertes tives Gehalts fcheinen bie Berte bes Lao = tfeu gu fein, eines dinefischen Weisen, welcher noch vor bem Confucius, etwa 600 vor Chr., gelebt haben foll. Seine ganze Ge fcichte jedoch ift in unwahrscheinliche Zabeln, fo wie bie Seichichte bes Confucius in einen wahrscheinlich klingenben Roman gehullt. Noch bunfter find die Aussprüche bes Lao=tfeu, welche man wohl beuten mochte, aber mit Sicherheit nicht beuten tann, ba uns jebe Bergleichung fehlt. Uebrigens ist auch in biefen ber Zusammenhang febr loder, und toum ein Unfang wiffenschaftlicher Folge ber Gebanken, wesmegen fie mehr ben Ausbruchen unmittelbaren Gefühls, als ber orbnungemäßigen Entwicklung wiffenschaftlicher Gebanken gleichen. Daß fie nicht auf bem Bege fortidreitender Ginficht gewonnen, bafur zeugt auch, baß fich an fie unmittelbar keine wissenschaftliche Entwicklung unter ben Chinesen angeschloffen hat. So find wir geneigt, das Dafein einer philosophischen Lehre bei ben åltern Chinesen zu bezweifeln \*).

<sup>\*)</sup> Wer sich in der Karze hiervon abenzengen will, den versweise ich auf den 1. Ahl. 1. Abch. von Windischung nun's Wert: die Philosophie im Fortgang der Weitgeschichte, welches die hierher gehöusgen Maderialien in großer Bollskabigleit umfaßt. Ein Ived ist ein anderer, als der unsers Wert's dahr hat Wissenweitsinst der das gehandelt, was er chinestiche Philosophie nannt. Auf die Sicharheit der chinestischen Geschichte daut er viel zu vielz auch sieht er das chinesische Alterthum in einem verkärzniden, wiewohl schwachen Lichte. Geit der ersten Ausgabe ist nun

## Zweites Capitel.

Wen der indischen Philosophie. Borgeschichtliches.

Richt so leicht werden wir über das, was man von der Plilosophie der Inder gesprochen hat, uns ins Reine seigen können, vielmehr ist es zu unserm Zweck unumgang-lich, hier in eine etwas aussührliche Untersuchung einzugehen, der wir bedauern nur nicht die ganze Bollständigkeit geben zu können, welche sie wohl verdiente; uns mussen hierüber entschuldigen die Schwierigkeit, zu den Quellen zu gelangen, und der beschränkte Zweck unsers Werkes.

Bei ben Chinesen war und die Einfachheit ihrer Gesichichte zur leichtern Uebersicht behülflich; die Inder dagegen, welche, wie es scheint, niemals ein Bolk und einen Staat gebilbet haben, zeigen auch in ihren Erzählungen, welche ben Anschein des Geschichtlichen haben, wenig Zusammenshang und fast gar keine Uebereinstimmung. Nach ben

eine Recension über bieses Werk erschienen, welche man vergleichen kann, von Reumann im hermes 32. Bb. 2. Ht. Reumann behauptet, die Geschichte der chinesischen Philosophie beginne erst unter den Song zwischen 954 und 1279 nach Chr. Die kanonischen Bücher (die King) enthisten so wenig ein philosophisches Spitem als die 5 Bücher Mosis, welches leatere wir allerdings untersschrein müssen. S. S. 345. Wie schwierig übrigens Untersuchungen dieser Art sind, seicht für Kenner der chinesischen Sprache, darüber s. Klaproth's Recension von Pauthier Memoire zur l'arigine et la propagation de la doctrine du Tao etc. im Nouv. journal asiat. tom. 7. p. 465 ss.

Bengmiffen ber beften Kenner ihrer Literatur haben fie keinig Gefdicte, und felbft aus Denkmalen und anbern Sulfsmitteln verzweifelt man Auskunft über die volitische Grunds lage ihrer Entwicklung zu erlangen 1). Wenn man nun bebenkt, daß uns frembe Rachrichten über ben Buftanb Indiens erft nach ben Eroberungszügen Alexander's bes Großen, und auch bann nur in febr farglichem Maage aus gekommen find, bag bie entzifferten Inschriften in ber Sanstrit = Sprache und in andern verwandten Dialetten gar nicht in ein hohes Alterthum binaufreichen 2), baß fast alle dronologischen Angaben ber Inder im bochften Grabe unficher find, und bag auch ihre Machrichten über Berke ber Kunft und ber Literatur, mogen sie alt ober neu fein, ben Charafter bes Dothischen nicht verleugnen, so erftaunt man über bie Sicherheit, mit welcher Biele ben indischen Schriften ohne weitere Prufung bas bochste Alterthum auauschreiben pflegen.

Geschichtliche Untersuchungen über Zeitverhaltniffe tonnen einen boppelten 3wed haben, theils einen voller-,



<sup>1)</sup> Jones in b. Aniatical researches ps. I. p. 430 nach ber londoner Ausgabe. H. T. Colebroeke ib. IK. p. 898. Man vergleiche, um ben ganzlich ungeschichtlichen Geist ber hindus kennen zu ternen, was Wil ford von einem Chronikenschreiber erzählt, ib. IX. p. 183, und von ber Art, wie die Hindus die Englander schildern, ib. p. 134. Indische Werte, welche Ausprücke auf einen historischen Charakter machen, wie die Chronik von Kaschmir und die Geschichtswerke von Explan, bestätigen das Gesagte.

<sup>2)</sup> Gine Inschrift, welche Anspruch auf hobes Alter macht, wird von ben Kennern mit Recht für unecht gehalten. As. res. IX. p. 446. Die alteste entzisserte Inschrift scheint turz vor ober turz nach Chr. Geb. versaft zu sein. As. res. I. p. 128 f.; IX. p. 444.

theils einen weltgeschichtlichen. Geben wir uns nach ben lestern, wie billig, querft um, fo belfen bie gewohnlichen Bernfungen auf bie Alterthamlichkeit bes inbifchen Befens und nicht weiter. Denn wenn auch ber Charafter bet indifchen Sprache, welcher ben flurtften Beweis abgiebt, entschiebene Beichen enthalten follte, bag in ihr ber ge meinschaftliche Grund ber sogenannten inbo : germanischen Sprachen Klarer hervortritt, als in ber griechischen und in 'ambern Sprachen beffelben Stammes, fo geht boch baraus noch keinesweges bervor, bag ihre schriftlichen Denkunle ein boberes Alter hatten, als bie diteffe Literatur bei ans bern Bollern, benn auf jeben Hall haben boch alle biefe Literaturen fpater fich ausgebilbet, als bie Trennung ber Sprachen erfolgt ift. Die meiften Berte ber Inber, welche und erhalten worben, sind ohne Iweifel junger als felbst bie Bluthe ber griechischen Literatur, und ben Beitraum zu bestimmen, welcher zwischen ben fpatern inbischen Berten und ben altesten Schriften biefer Sprache liegen mochte, fcheint bei ben bisherigen Sulfsmitteln unmöglich ju fein, ba nur zwischen ben alleralteften Schriften und ber neuern Literatur eine bemerkliche Berschiebenheit ber Sprache fich findet und alles woll erwogen überhaupt kein Maaß sich angeben lagt, in wie kurzer ober wie langer Zeit eine Berenderung ber Sprache vorgeben Bune, wenn man bie Geschichte eines Bolkes nicht aus anvern Angaben tennt. Etwas anberes wurde es fein, wenn aus ben aftenomischen Angaben, welche in indischen Schriften fich finden, über bas Bestatter ihrer Abfaffung etwas mit Sicherheit, erschloffen werben konnte; aber wenn wir auch bas hohe Alterthum ber indischen Uftvongentie

augeben, fo waren boch biefe Aufange ber Wiffenfthaft gewiß nicht genau genng, um eine Grundlage ficherer Schliffe abzugeben \*). Wenn wir baber auch geneigt find einen, welthistorischen Einfluß ber altesten inbifchen Entwidlung amunehmen, so liegt biefer boch außer bem Bereiche ber Geschichte, welche wir zu erforfchen vermos gen, und geht vielleicht in die Zeiten: zurick, in welchen bie Scheidung ber Bolker und ber Sprachen eben nur im Beginnen war. In bie uns einigermaaßen auginge liche Geschichte anderer Bolter scheinen bie Inder erft eingegriffen zu haben burch bie bubbhistische Religion, während die altere brahmanische Religion die Absonderung bes inbischen Bolles und seiner Kaften zu ihrer Grund: lage batte und baber nicht geeignet fein mochte, einen weiten Einfluß zu gewinnen. Daber lagt fich auch eine Sicherstellung ber indischen Zeitrechnung burch Bergleichung mit ben Zeitrechnungen anderer Boller nicht vor ber Entstehung ber bubbhiftischen Lehre erwarten; wenn man aber ben Zeitpunkt biefer feststellen konnte, so wurde vies für die weltgeschichtliche Wurdigung ber indischen Buffanbe von ber größeften Wichtigkeit fein. Nicht gern mochten wir nun die hoffnung aufgeben, daß hiericher noch einmal etwas Sicheres fich finden ließe; was aber bisher gefunden worben, bietet freilich kein brauchbares Ergebnif, wenn es nicht etwa bies fein foffte, bag wir

<sup>\*)</sup> Roch neuerdings hat v. Wohlen in seiner Schrift über das alte Indien auf diese Augaben großes Gewicht gelegt. Dies schnicht darum zu liegen, daß er sie aus der zweiten hand hat; dum Colebro ode, der von benfelden Angaben ausgeht, neunt selbst seine Bermuthung eine vage. As. res. VII. p. 484.

nicht hoffen durfen, mit einiger geschichtlichen Sichenheit in ein hohed Alterthum der indischen Dinge vordringen zu können. Denn wenn man einigen vereinzelten und abentenerlichen Angaben den Glauben versagt gegen zustammenhangende Ueberlieferungen, so hat man nur zu wählen zwischen der Annahme, daß der Buddha Sautama oder Sakyannuni, welcher als Urheber der buddhistlichen Gecte angesehen werden muß, im 11. oder im 6. Jahrh. v. Chr. gelebt habe \*). Es muß hieraus erhellen, daß

<sup>\*)</sup> Bergi. P. a Bohlen de Buddhaismi. erigine et actate definiendis. Regim. 1827 p. 27 f.; vollstånbiger berf. über bas alte Indien p. 315 ff.; Colebrooke Transact. of the r. Asiatical soc. I p. 521; Klaproth Mem. relatifs à l'Asie II, p. 56; Burnouf et Lassen Essai sur le Pali p. 48 ss. Die frubern Bubbha's find naturlich gar nicht gu rechnen, wie Bur = nouf gegen Bogbfon richtig bemerkt. Journal des savans 1834. p. 22. Die Zeitrechnung, welche ben Bubbha in bas 10. ober 11. Jahrh. v. Chr. fest, herricht bei Chinefen, Japanefen, Mons golen, auch Tibetanern, auch ungefahr in ber Chronit von Rafche mir, welche aber fur bie altern Beiten gar feine Glaubwarbigfeit hat. Diefe Beftbeftimmung hat Bettrauen erweckt wegen ber dronos logischen Genauigkeit ber oftafiatischen Boller, von welchem aber viel abgezogen werben, muß; weit biefe Bolter erft im 5. Jahrh. nach Chr. ben Bubbhaismus und feine Zeitrechnung empfingen. Daber erfüllen auch in biefen Ungaben 28 Rachfolger bes Bubbha 1445 Jahre, eine Schwierigkeit, welche Abel = Remusat aus bem Bege gu raumen vergeblich verfucht bat. G. beffen Melanges usiatiques I p. 126. In ber Annahme, bak ber Bubbber im 6. Jahrh. v. Chr. gelebt habe, ftimmen bie Chronifen von Ceplan, bie Birmanen und Siamefen überein; auch bie Beitrechnung ber Dichainas trifft bamit nabe ju. Diefe Uebereinftimmung wurbe ein großes Sewicht haben, wentt es nicht mahrscheinlich ware, bas bie gueft angeführten Boller ben Bubbhaismus unb feine Beitredmung aus berfelben Quelle empfangen batten: G. Burnouf, at Lausen a. a. D. &. 52.

vie welthistorische Bedeutung des indischen Bolls, so weit sie geschichtlich nachgewiesen werden kann, noch nicht über die Zeiten hinausreicht, in welchen men mit wenigstens ebenfo großer Wahrscheinlichkeit die Ansänge einer eigensthämlich europäischen Bildung aunehmen darf.

Sehen wir dastigen auf das Welkergeschichtliche, so machten wir allerdings höhere Zeiten erreichen. Deum der Wuddelsmus ist mit der größesten Wahrscheinlichkeit eine spakere Entwicklung des indischen Geistes. Wir mussen und hierdei in eine Untersuchung der indischen Lieteratur einkassen, gestehen aber gern, das die allgemeinen Erzebnisse, welche wir dier mittheilen werden, sem von der Genantgleit sind, welche wir zu erwichen wünschten. Wach kennen wir die wichtigsten Schriften der Inder nur Muchtieben wir der Auschstellen werden, den erwichen wir die erwichtigsten Schriften der Inder nur Muchtieben in Wruchtlieben wir den Ausgegen. Besonnen Tenner dies setzeratur raumen gern ein, das es voreilig sein wurde allgemeine Erzehnisse über dieselbe mit Zuversicht abschlies sen zu wollen \*).

Man nimmt gewöhnlich brei Derioben ber inbifchen

en de la companya de

<sup>&</sup>quot;) So urtheilt Barn ouf am angef. D. im Tourn. des sav. und beruft sich dabei auf Colebroole, Willst, Wopn, A. W. Schlegel. Bergl. dagegen Stuhr, die hinesiche Raichkreigion und die Spsteme ber indischen Philosophie u. f. w. (Berlin, 1835.) S. 44; 46; 104. hier wird mir der Borwurf gemacht, daß es mix an einer Karen und lebendigen Anschauung tur Geschichte der Inder schle. Nie habe ich eine holde zu hasigen behauptet; gern hatte ich sie von Stuhr angenommen, wenn eine Anschauung sich mittheilen liebe. Es sollen auch Wieresche in mehren Meinung sen mir nachgewiesen werden; als wenn Meinungen, die noch nach entgegengesetzen Seiten hinschwanten, ohne Widersprücke sein könne ten. Wenn ich die Widersprücke verbedt hatte, wurde ich Aabel verbient haben.

Literatur an, bie Periode ber Beba's, ber heiligften Schrift ten ber Brahmanen, die Periode ber großen Selbengebichte, welche Itihasa's genannt werben, und die Periode ber verfeinerten Ausbildung ber Poesie am Hofe bes Rabscha Bi= framabitja. Damit bezeichnet man aber nur die Perioben Der altern indischen Literatur vor Christi Geburt, eine vierte Periode muffen wir nach Chrifti Geburt feten, welche wir die Periode ber Commentare nennen wollen, indem in ihr wenigstens ein geoßer Theil ber literarischen Thatigkeit fich auf Commentare ber Beba's und anberer alteren Schriften richtete. Daß aus ben beiben letten Perioden ber inbifchen Literatur bie meiften Schriften bis jest erhalten fein mogen, ift an fich wahrscheinlich; auch läßt fich bie Zeit bleser beiben Perioden allein mit einiger Bahrscheinlichkeit bestimmen, wahrend bie beiben erften Perioden gang in ber Grenzscheibe zwischen ber mothischen und ber historischen Beit liegen, ungefahr wie bie Abfaffung ber Mofalfchen Schriften und ber homerischen Gebichte, beren Beit ju bestimmen uns zu tubn scheint. Es ift jedoch aus baufi= gen und unzweibeutigen Unführungen in ben fpatern Schriften gewiß, bag biefe Perioben in ber angegebenen Reihe sich gefolgt finb.

Alle diese vier Perioden mussen und beschäftigen, wenn wir die indische Literatur in Beziehung auf die insbische Philosophie betrachten; nicht als wenn wir der Meinung waren, daß die Hindu's in allen diesen Perioden philosophirt hatten, sondern weil die Uederlieserung in alle diese Perioden solche Schriften oder Aeußerungen sett, welche philosophischen Charakter an sich tragen.

Mit welchem Recht bies geschehe, barüber mussen wir uns zu verständigen suchen.

Im Allgemeinen ift nun querft gu errodhnen, bag in keiner Literatur fo viele Berke vorhanden find, welchen ein bobes Alterthum und uratte Berfaffer mit Unrecht beigelegt werben, als in ber indischen. Dies ift meistens ber Untunde, ja der Berachtung bes historischen, welche, wie schon gezeigt, bei ben Indern herrschen, zuweilen wohl auch bem Betruge augufchreiben. Aber auch in ben Berten, welche mit Recht auf hobes Alterthum Ansbruch machen mochten, find Berfaffebungen und eingefchobene Stude nicht felden angutreffen. Dagu'labet, wie ein Benner ber Genskrit-Litterature bemerkt W. fcon bie Korm ber Berte, welche nur einen bodern Biffammenbang gewaltet, ein, und bie indischen Belehrten felbft gefteben, bag tein Buch ficher vor Beranderungen und Ginschiebfeln fei, bis man einen forthurfenben Commentar beffelben befige 2). Wenn nun bas Sommentiren, wie früher bemerkt, erft in ber vierten Periode ber indischen Literatur gewöhnlich geworben ift, fo mochte es uberhaupt mit ber Unverfalfchibeit inbischer Schriften nicht febr ficher fteben.

Gehen wir in bie Untersuchung bes Singelnen ein. Bas bie heiligsten Schriften ber Inber, bie Beba's, be-

<sup>1)</sup> With. v. Humbolbt, über die unter bem Ramen Bhagavab - Sita bekannte Episobe bes Maha-Bharata in ben Abh. ber
Berl. Akad. d. W. J. 1825, S. 52. "Es ware bei dieser Beichassenheit bes Sedichts in der Ahat zu bewundern, wenn noch
Aues darin so geblieben ware, als es von dem ursprünglichen
Sanger ausgegangen sein mag."

<sup>2)</sup> Colebrooke As. res. VIII. p. 480.

trifft, so wird ihnen bas bochfte Alter augeschrieben, und gewiff find fie alter als bie gange übrige Literatur ber Sinbu's, ba es nicht leicht eine indische Schrift giebt, in welzher sie nicht envähnt wurden. Ob sie beswegen im 14. pher gar 16. Jahrhundente por Christi Geburt verfaßt ober aesammelt find, verüber migen wir nicht autscheiden \*), weil gine jede wochrschliche Beitrechnung bieses Alter noch lange nicht erreicht. Die Beba's find von norfchiebnen Berfaffern; fie bestehen theils aus Gebeten, abeils aus exligiblen Worldriften, theils aus theologischen Kehren, welche alle in keinem Zusammenhange untereine amber feben. Gesammelt soffen fie sein wan Dpapajona, welcher unter bem Beinamen Bjafa, b. b. bes Sommler, bekannt ift, einer burchaus muthischen Derfon, welcher eine Ungahl von Werken beigelegt wied. Run ist aber ju bemerten, bag vallfichtigt Sommlungen ber Beba's febr seiten find, und noch wertwurdiger ist es, daß die Einrichtungen ber Dinbu's felbst banauf abwoeden, eine geschloffene Sammlung, we nicht ummöglich zu mechen, boch zu erschweren. Die Beba's werben namlich in vier Theile getheilt, welche wieder verschiedene Unteraktheilungen habeng wun foll schon Mjafe biefe vier Abeile nicht in Werer Gesammtheit einem jeben seiner Schiler gelahrt, sonbern nur einen Theil bem einen, ben anbern einem ans bern, und so sollen auch seine Nachfolger verfahren sein,

<sup>\*)</sup> Die erste Annahme ist von Colebrooke, As. res. VII. p. 284, welcher jedoch stillschweigend seine Bermuthung zurückgenommen hat. As. res. VIII. p. 489. Die zweite Annahme ist von Iones, Borr. zu Manu's Berordnungen p. XV. der beatschung. Uebers., nach einer sahr unschwen Ueberstessung und Bereichung.

s bag aismals alle Beba's in einer hand waren Di Anderben aber verwahnt bie Neberlieferung Berunftaltungen ber Beba's und verschiebme Offenbarungen, auch neue Badamgen ihrer einzelnen Theile, to bag felbft awei febr verschiedne Terte eines gamen Theile, bes Dichagur:Beba. vorhanden find, und endlich bie Berschiebenbeit ber Weba's fo welt gegangen fein foll, baf 1100 verfchiebne Schulenentstanden, von welchen eine jebe andere Beba's ober andere Borfchriften zu ihrent Gebrauch besichen will 2). Fast med merkwarbiges ift es, baff es bei ben hindu's als Bosschrift gilt, bie Bea's burften nicht in einen Band amfammengebunden, fondern nur auf einzelnen Blattern aufbewahrt werben ). Isber fieht, wie hierburch ber alls maligen Bergrößerung bei Sammalung ber größefte Borfond geleiftet wird. Run führt mar Golebrooke, ber und bie besten Nachrichten aber bie Beba's gegeben bat, einige andere Mittel an, wodurch die unsvelngliche Gestalt ber Sammlung zu bewahren bezweckt werbe, als be find: Abschriften zu abergläubischen Lehrweisen. Inbaltsverzeiche niffe, Gloffere, Commentare 1); aber alle biefe Mittel bien nen boch nur feit ber Beit jur Bicherung bes Tertes, feit welcher fie gebraucht werben, und bie Commentare wes nigftens ftheinen nicht febr alt ju fein . folgen wir

<sup>1)</sup> Spatere Einrichtungen scheinen hiervon abgegangen zu sein. As. res. VIII. p. 381 not. Ober ist die jesige Einrichtung neu, und mit ihr die Arabition, welche auf ihr berubt?

<sup>2)</sup> Colebrooke on the Vedas p. 382 f. in b. As. res. VIII.

<sup>5)</sup> heeren's 3been II. S. 549. 1fte Ausg. nach Polier.

<sup>4)</sup> Colebroote a. a. D. S. 480 f.

<sup>5)</sup> Einer ber altesten und berühmtesten Commentatoren bet Beba's, Santara Atscharja, foll etwa vor 808-900 Jahren ge-

num der Meinung der indischen Gelehrten, daß kein Werd vor Beränderungen sicher ist, dis es vollständig commenstirt worden, und bemerken wir, daß wahrscheinlich alle Commentare der Beda's nur einzelne Theile derselben destressen, wenigstens kein vollständiger Commentar disher den Gelehrten bekannt geworden ist: so sehen wir durchs aus nicht ab, wie weit die Umgestaltung und Erweiterung dieser altesten Schristen gegangen sein mag.

Bis jette find uns die Beba's nur fehr mangelhaft aus zufälligen ober absichtlichen Auszügen bekannt, boch hinlanglich, um nicht nur Spuren, sonbern bie offenbarften Beichen fpaterer Ginschiebfel zu entbeden. schon der vierte Theil der Beda's, ber Atharva-Beda, in bem Berbacht, daß er spatern Ursprungs als die meisten alten Schriften ber Sindu's fei, indem in biefen gewohnlich nur brei Beba's, ber Rig =, ber Dschagur = und ber Sama-Beba, ermabnt werben. Colebroofe hat awar bas Alterthum jenes Beda zu vertheidigen gesucht \*), aber nur, weil er in einer Stelle bes Sama = Beba erwähnt wird, wahrend vielmehr hieraus, und weil auch die übrigen Theile ber Beba's in biefer Stelle angeführt werben, geschlossen werben muß, daß biese Stelle ein spater, erft mit ober nach der Sammlung ber Beda's verfastes Stud sei; benn vor ber Sammlung ber Beba's konnte boch ihre Eintheilung nicht vorhanden fein. Solche Stellen aber, in welchen die Beda's sich selbst und alle ihre Theile

test pasen. Prabod'h chandro'daya or the moon of intellect etc. transl. by J. Taylor. Lond. 1812, p. V.

<sup>\*)</sup> A, a. D. 6: 580.

vorausfeigen, : find ; wicht :felten in ben Studen, welche man und mitgetheilt hat '), und es geht aus folchen Stellen mit Gewißheit bie nach ber erften Sammlung geschehene Berfalschung bes Werts bervor. Wenn man nun ferner annimmt, bag bie Beba's in ber altesten Des riobe ber indischen Literatur verfaßt find, so muß man auch augeben, bag in ihnen bie großefte Ginfachheit ber Denkweise und des gesammten gesellschaftlichen und lie terarischen Buftanbes fich barftellen werbe, folde Stellen aber muß man fur Einschaltungen gelten laffen, welche fich von ber alterthumlichen Einfalt entfernen und einen ausgebildetern Buftand ber Gesellschaft und ber Literatur verrathen. Auch von biesem Gesichtspunkte aus find wir genothigt, viele Stude ber Beba's als spatere Einschieb: sel zu betrachten. Dabin geboren bie Stellen, in welchen bie evischen Gebichte ber hindu's, bie Itibasa's, ober bas. was man die indischen Theogonien genannt bat, die Dus rana's, erwähnt werben; ja es zeigt fich, bag felbft Grammatit, Lexiton, Erklarung ber schweren ober veralteten Borter ber Beba's, daß Prosodie, Aftronomie und Logik ben Berfaffern ber Beba's nicht unbekannt waren 2). Außer biefen offenbaren Beichen spaterer Abfaffung finben fich manche andere Spuren, welche auf eine von ber alteften religibsen Denkart ber hindu's abweichende Lehre

<sup>1) 3.</sup> B. a. a. D. S. 379; 409; 415; 444; 474. As. res. VII, p. 251. Sogar bie höchste Autorität ber Beba's wird in ben Beba's selbst geleugnet. S. 444.

<sup>2)</sup> Colebrooke l. l. p. 444; 475. Un ber ersten Stelle giebt Colebrooke eine erzwungene Erklarung ber Commentare an, welche boch bie Schwierigkeit nicht gang hebt.

beuten, und beswegen schon von bem verdienstvollen Coles brooke als die Stude, in welchen ste enthalten fist, verbachtigend bezeichnet worden find ").

Nun ist es nicht zu leugnen, daß sich in den Beda's manche Stellen sinden, welche auf philosophische Lehren ziemlich bestimmt hindeuten. Sie sinden sich hauptsächsich in den sogenannten Upanischad's, d. h. in den Auszügen aus den Brahmana's, welche den zweiten Theil eines jeden Beda's bilden?). Allein es ist auch klar, daß alle diese Stellen uns so lange als Quellen für die Geschichte der indischen Philosophie zu benutzen verdoten ist, die wir irs gend ein Mittel gesunden haben, die Zeit ihrer Absassung einigermaaßen zu bestimmen. Ich glaube eben keinem besdeutenden Widerspruche zu begegnen, wenn ich die Weistung ausspreche, daß alle Theile der Beda's, welche einen entschlieden dogmatischen Charakter an sich tragen, erst später, und nicht in der ersten Periode der indischen Litstatur,



<sup>1)</sup> L. l. p. 493 ss. Ich füge hingu, daß selbst die orthoboren hindu's untergeschobne Stellen der Beda's annehmen. Transact. of the R. As. Soc. I. p. 448. And einer hinme, welcher gang die alterthamiliche Sprache und Berekunk der übrigen Beda's sehlt, schließt Colebrooke, daß die jehige Sammlung der Beda's erst nach der völligen Ausbildung der indischen Sprache und Poesse gemacht worden sei. Ib. p. 461. Sollten nicht vielmehr solche Stade noch nach der ersten Sammlung der Beda's eingeschoben worden sein?

<sup>2)</sup> Beildusig bemerke ich, bas die Sammlung von Upanisschad's, welche aus einer persischen Nebersehung Anquetil dus Percon unter dem Aitel Dupnek'hat bekannt gemacht hat, erwiesener Masken viele Berdrehungen und Umdeutungen der Lehre enthalt, und daher ganz undranchbar für die historische Forschung ist. Bal. Rhobe über relig. Bildung, Wrotzel und Philos. der Sindu's. 1. 286. S. 99 f.

nach und aus der Sammlung der Neda's antstanden, sind. Denn die Dogmatik erzeugt sich erst aus dant unsprünzlis dem Aeste der heiligen Schrift. Aus demselden Geunde hat auch Colebrooke den Brahmana's mit ihren Upanisschad's eine spätere Entstehung, als den Gebeten und Ippus nen der Beda's zugeschrieben '). Doch nurst ich nach der merken, daß die spätern Sinschiedsel in die Sammlung der Beda's sich nicht auf die lehrenden Theile deschränkt haben, sondern auch Gebete gesunden werden, welche offendar dar nach der Sammlung der Beda's versast werden sind.

Ehe wir nun zu ber zweiten Periode ber indischen Lie teratur übergeben, verdient noch die Sammlung indischer Gefehe, welche unter dem Litel: die Verordnungen des Menn oder des Manu, befannt ift, unsere Beachtung. Man hat von diesem Werke angenommen, daß es seinem Alter nach zwischen den Beda's und den Itihasa's in der Mitte stehe. Auf die sprachlichen Gründe, welche dasiet von Iones ausgeführt worden sind "), kann ich nicht ains



<sup>1)</sup> L. l. p. 387. hymnen bes Rig. Beba hat neuertich Rossen (kondon 1830. 4.) heransgegeben, und man kann mun in einem größern Umfange die Beschaffenheit dieser Art heiliger Poesse überssehen. Es kann kein Zweifel sein, daß sie einer andern Zeit and gehören, als die lehrenden Theile ber Beda's.

<sup>2)</sup> S. oben. So auch bas Gebet, in welchem bie brei Theile ber Beba's als aus bem Opfer bes eingekörperten Geistes hervorgehenb gebacht werben. As. res. VII. p. 251.

<sup>5)</sup> Borrebe zu Menu's Berordn. S. AII f. Jones sein nach einer abenteuerlichen Combination bas Alter dieser Sammlung um 880 v. Shr. Sein Aberglaube für das Alterthum der indischen Sache läst sich nicht verkennen. Fr. Schlegel, über die Sprache mad Beisheit der Indier S. 95; scheint Manu's Gesehn ein noch böheres Alter zuzuschreiben, indem er sie ein Denkmal nennt, "dem

geben, boch versichert ein Renner ber. Sanstrit : Sprache, daß Sones' Behauptungen hierliber von Uebertreibung nicht frei seien... Es bleibt mir nichts übrig, als aus bem Inbalte jener Sammlung ihr relatives Alter abzuschäten. Run ift au bemerken, daß bieses Werk, gleich vielen andern ber indischen Literatur, nur eine Zusammensehung aus vie len verschiedenartigen Beftandtheilen, eine Gesessammlung, aber nicht ein nach einem Plane ober gar von einem Manne gegebenes Gefetbuch ift. Dafür laffen es ichon bie Einleitung und ber Beschluß, noch mehr aber die verschiebenartigen Gesetze über ein und baffelbe Berbrechen, enblich die gang lockere Zusammenreihung des Gefammels ten erkenmen \*). Es kann also wohl fein, bag biefes son= berbare Berk, welches von ben seltsamften Berordnungen und Grunden für die Berordnungen voll ift, aus Bestandtheilen sehr verschiedner Beitalter besteht. In manchen ber Berordnungen mochte man alterthumliche Einfalt finben, andere bagegen zeugen von einem Zeitalter ber Gultur, welche nicht ber erften Entwidlung eines Bolfs gemäß

keine gesunde Kritik ein geringeres Atter anweisen wird, als dem altesten, was die westliche europäische Welt irgend auszuweisen hat." Also alter als Homer's Gestange. Der Ausspruch Schlegel's hat das Ansehen eines gewissen Arobes auf sein eignes Ansehen, welchen wir nicht gern erwiedern möchten, wiewohl Arob zu Arob aussowert. Damit unsere Kritik nicht für gar zu ungesund gehalten werde, berufen wir uns auf das Ansehen anderer Nanner, welche anderes, als Schlegel, geurtheilt haben. S. Schlosser's universsahlisterische Uedersicht d. Sesch. d. alten Welt 1. Ahl. 1. Abth. S. 149. Rhobe über religiöse Bildung u. s. w. 1. Ahl. S. 124. 125.

<sup>\*)</sup> Der Rurge wegen berufe ich mich auf Abobe's angef. Schrift 2. Ahl. S. 581. 588.

iff, noch andere von einem tiefen Werderben und eines allgemeinen Berwilderung bes Bolls, unter welchem fie nothig waren. Es mag fein, daß Gift und Dolch, Berschnittene, bas außerste Mistrauen ber Sauptlinge untereinander, gegen ihre Staatsbedienten und gegen bas Boll felbft uralt im Drient find, aber bag eine fo raffinirte Spionerie und eine fo fconungstofe, mit volligem Bewußtfein ber Gelbftsucht gelibte Politit, wie fie Manu's Gefetsfammlung ben Kurften zur Pflicht macht, bag bie Erlaubniß, falsches Zeugniß abzulegen, daß auch der Atheismus in Maffe, welchen fie tennt, einem Bolle in seiner anfangenben Bilbung angehoren follten, konnen wir uns nicht benken '). Auch finden wir in diesem Berte Spuren bavon, bag bie alten Einrichtungen bes indischen Lebens, wie es auf ber Kaften : Eintheilung beruht, gur Beit seiner Sammlung nicht mehr in volliger Achtung ftanben 2), daß fich schon verschiedne Deinungen über Gegenstände ber Religion gebilbet hatten ), und alles bies muß uns jum Beweise bienen, bag es nicht ein Bert ber jugenblichen Literatur ber hindu's fei. Bum Ueberfluß zeigt fich benn auch, bag ben Berfaffern ber Gesetze nicht nur bie Brahmana's und Upanischab's ber Beba's, sondern auch die Purana's, die Bedanga's und Sastra's, b. h. die gelehrten Schriften über Grammatik. Metrif, Mathematik und bergleichen, bekannt find, bag



ıt.

<sup>1)</sup> S. Rhobe Bb. 2 8. Abichn. Bergl. außerdem Manu's Berordnungen II, 11; VIII, 22; 108.

<sup>2)</sup> Manu's Berorbn. IV, 84; VIII, 21.

<sup>3)</sup> Ib. IV, \$2; XII, \$28.

sie es einschürfen, die Beda's nach den Accentun zu lesen, daß sie auch die Nicusta, d. h. die Glossare über die Beda's, erwähnen '). Was würde man wohl meinen, wenn man griechischen Schristen, in welchen solche geslehrte Kenntnisse erwähnt würden, ein hohes Alterthum beilegen wolltet Dder gelten dei der Betrachtung orienstalischer Dinge nicht dieselben Gesehe der Kritik, welche sich bei der Untersuchung der Werke des Hermes Trismesgistod, des Orpheus und der Sidyllen dewährt haben kan würde Nacht haben, andere Gesehe für jene als sin diese Dinge zu verlangen, wenn die Gesehe nicht auf der Wetrachtung des allgemein menschlichen Wesens beruhten.

Weswegen wir dem vorgeblichen hohen Alter aller Sesetze, welche in Manu's Berordnungen stehen, eine weitläusige Prüfung gewidmet haben, liegt darin, daß man aus ihrem hohen Alterthum das hohe Alterthum der indischen Philosophie hat dewelsen wollen ?). Denn nicht nur enthält das Gesetzuch selbst manche philosophische Sätze, sondern es erwähnt auch zwei Arten der indischen

<sup>1)</sup> Dies möchte man der Meintung über die atterthümliche Sprache des Mann-Gesehduchs entgegenstellun, indem doch ein Glossauerst dann entstehen konnte, als die Sprache der Beda's schon sehr veraltet war. Bergl. Manu's Berordn. Borrede; II, 105; III, 185; IV, 98; 99; 100; XI, 265; XII, 109; 111. Ich bemerke noch, daß unter den fremden Wölkern, welche Manu's Geseh, X, 44, ausührt, die Chinesen und Perser wohl nicht verkamt werden können, aber auch die Zavana's vorkommen, welche doch, nach allgemeiner orientalischer Sprachweise, die Gesechen bezeichnen sollen.

<sup>2)</sup> Fr. Schlegel a. a. D. S. 96.

Philosophie, die Mjaja und die Mimansa.), und anstatt daß man hatte schließen sollen, weil philosophische Spessene in ihm erwähnt werden, könne das Werk nicht so gar alt sein, hat man geschlossen, weil das Werk nicht so gar alt sein, hat man geschlossen, weil das Werk nicht so gar alt sein, das mäßte auch die darin enwähnte Philosophie alt sein. Nachen Schliss beruht auf der Voraudsehung aber Kinsicht, das die Philosophie nicht das Werk einer sa eden beginnenden und noch in der ersten Ausbildung begriffenen Nachun, sondern das Werk des männlichen, oder wenigstens das veisenden Alters, somohl der einzelnen Menschen, als saus zer Völler sein.

1 กระการสการ รายกา<mark>ชิกส</mark>

<sup>1)</sup> XII, 109; 111.

<sup>2)</sup> Bergt. Stubr ic a. D. Gi. 464 welcher nathrich aber folde 3weifel hinmeg ift. Er findet es unbebenklich, bas bie Inber fraber Mathematit, Grammatit und Metrit, als Gefese fannten. Dies beraht auf feiner tlaren Unfchaumig ber inbifchen Gofdficht. gu welcher ich nur fchmeigen lang. Aber er fuhrt auch einen Grund gegen meine Grunbe an, namlich bag Grammatit, Detrit und Mathematit auch in' bem Ramajana und Maha Bharata etwahne warben. Dagegen hobe ich zu veinnegen D'ift ber Beweit fo, als wenn jemand fagen wollte, anaragorifche Philosophie konnte auch im Befiobos vortommen, weil fie im Guripibes vorfame; 2) batte Stubr fich erinnern follen, bag ich geneigt bin, auch viele Stude jener Belbengebichte fur fpater eingeschoben gu halten, wenn namlich biefe Belbengebichte fo alt fein follten, als gewöhnlich angenommen wirb, wovon ich benn wohl eben bie Stude nicht aus nehmen werde, welche Dathematif u. f. w. fennen. Deine ubrigen 3weifel find von Stuhr gang übergangen worben. Barum hat er uns nicht gefagt, wie es tonine, bas bie Purana's, bie Rirutta, bie Savana's und ber Streit verschiebner Religionsmeinungen in ben Gefegen Manu's errodhat werben? Doch bies find fritifche Alekalgflotten; worder ich mich aber comfilich: zu bellagen habe, das ift, bag Stahr batide Gage verbusht, wenn er anführt, baß ich die Alterthumlichkeit ber Gefete bes Manu in Abrebe ftollte, indem er alles, was in hiefer Gammlung enthalten ift, in ein Gam-

Bie kommen auf die zweite Periode ber indischen Literatur. Ueber bas, was von' ber ums bekannten indischen Atteratur zu biefer Periobe gehore, kunn gestritten werben. Gewöhnlich pflegt man wohl, außer der Abfaffung ber beiben Itihafa's, b. h. bes Ramajana und bes Mahn= Bharata, anch bie Abfassung ber achtgehn Purana's ), welche bem Bjafa zugeschrieben werben, ihr zuzuweisen. Allein bas bobe Alterthum ber Purana's, wenn fie auch in Stinken ber Beba's und in ben Berordnungen bes Manit erwähnt werben, ift burch neuere Untersuchungen als fabelhaft bargestellt worden 2), und selbst die Anntahms, bag nur einzelne Theile berfelben aus jungerer Beit maren, scheint fich nicht balten zu laffen. Sie tonnen mit un= fern Encollopabien verglichen werben, indem fie fast alle Wissenschaften ber Inder umfassen 3), welches schon ein siemlich spottes Zeitalter verrathen mochte. Dafür spreden auch ber Stil und bie mahrchenhaften Uebertreibungen, von welchen fie voll find; am entschiebenften aber beweisen es ihre sogenannten prophetischen Abschnitte, welche bei mehrern berfelben bis auf bie Beiten ber Erobefung Indiens burch die Muhammebaner und des Rabscha

ses zusammenfaßt; ich habe nur behauptet, bas nicht alles in ihr pon bem hohen Alter ift, welches man ber ganzen Sammlung beis gelegt hat.

<sup>1)</sup> Go viel werben gewöhnlich gezählt. Jones As. res. p. 841. Genaueres giebt Wollheim, De nonnullis Padma-Purani capitibus. Berol. 1831. 4. p. 1 as.

<sup>2)</sup> Bopp bie Sanbfut nebst brei antern ber wiefinften Epischen bes Maha-Bharata S. IX; XXIII; Wollheim l. b. p. 1; v. Bohlen bas alte Indien II. S. 189 ff.

<sup>5)</sup> Colebr. as, res. II. p. 202; Sthobe I. S. 111.

Bhobscha, b. h. ungefahr bis in bas 11. Sahrhundert unserer Beitrechnung, herabreichen 1).

Das bobere Alter ber Itihafa's bagegen fann nicht bezweifelt werben. Es fallt unftreitig zwischen ber Abfaffung ber Beba's und bem Zeitalter ber zierlichen Aus: bilbung ber indischen Dichtkunft; womit: wir ihm freilich eine nur febr mbeftimmte Stelle amveifen. Dit biefen Werken find wir nun auch beffer bekannt; als mit ben Purana's und ben Beda's, aber um so mehr sehen wir auch an ihnen die Schwierigkeiten ein, welche die Kritik noch zu überwinden bat, ehe fie zu einiger Sicherheit über bie indische Literatur fuhren kann; fo. fehr ift in ihnen Mtes mit Neuem gemischt. Was zuerst den Ramajana betrifft, so wird uns von ihm erzählt, er fei von Balmiti, einem alten Beisen, ber schon in ben Beba's erwähnt wird, verfaßt worden, ju den Zeiten bes Kalibafa aber nicht mehr in seinem ganzen Busammenhange vorhanden gewesen, und feiner habe ibn wieber berzuftellen gewagt, außer Kalidafa. Diefe Ueberlieferung fcheint menigstens so viel zu beweisen, daß erst, in spatern Beiten die Masse von Erzählungen, welche ben Ramajana bilben, geordnet und in eine Art von Busammenhang gebracht worden sei; dem der Zusammenhang ist noch immer. loder genug. Ich barf mich hier auf die Unterfuchungen Rhobe's über biefes Gebicht herufen ), welche



<sup>1)</sup> As. res. VIII. p. 201; 243; 244; IX. p. 133; Transact. of the R. A. S. I. p. 223; Colebr. as. res. VII. p. 280; VIII. p. 487; 3thobe 1. ©. 114.

<sup>2)</sup> I. S. 126 f. Sie fußen auf ber englischen Uebersehung von BB. Caren und J. Marthman, von welcher aber nur ber 1.

theils aus innern Grimben, theils aus einem alten Inhaltsverzeichnisse barthun, bag viele Episoden und andere kürzere Stellen der Sammlung des Gedichts eingeschoben worden sind. Dies geht unter andern auch daraus bervor, daß der ganze Ramajana in der jetigen Sammlung als schan vorhanden vorausgesetzt wird. Die Spisoden sind so bedeutend, daß sie im ersten Buche drei Biertel des Ganzen ausmachen.

Doch erforbert, bei unferer Absicht auf bie Geschichte ber Philofophie, ber Ramajana nicht eben febr unfere Beachtung, ba nur Weniges in ihmi auf philosophifche Lebren beutet. Weit wichtiger ift uns ber Daba Sharata, bas zweite große Belbengebicht ber Inber: besonders wegen der Eptfode in ibm, welche unter bem Ramen bes Bhagavab-Gita beruhmt ift, und einen entsthieben philosophifchen Charafter an fith tragt. Die Bufammenfehung bes Maba-Bhardta ift uns weniger befannt, als bie bes Ramujana, auch finben Renner bas gange Bert nicht gur Bekanntinadjung geeignet, inbem zu viel bes Dinberbebeutenben "in baffeibe verflochten" fei \*). "Es wird ebenfalls bem mythischen Bjafa zugefchrieben, und ift eine Bufammenfehung aus ben mannigfaltigften Gpifoben von verschiednem Berthe, fo bag es, nach bein Urtheile Bopp's. für fich allein eine Literatur ausmachen ober eine mythologische, philosophische, poetische und historische Entolio-

und ber 3. Ahl. nach Europa gekommen find. Bergt. auch Bilten in den heldelb. Jahrb. 1814 G. 381.

<sup>\*)</sup> Bopp's Arbichuna's Reife Borrebe G. V.

pabie vertreten konnte \*). Hiernach kann nun wohl kein Zweifel sein, daß es nicht sowohl ein Werk, als eine Sammlung von Werken ift, in welche Erzeugniffe febr verschiedner Zeitalter und mehrerer Verfasser, verschieden an Beift und an Talent, zusammengefloffen fein mogen. Ms eine Episobe Beses Werks muß nun auch ber erwahnte Bhagavad : Gita angesehen werben, welcher ein langes Gesprach Rirschna's und Arbichung's im Momente bes Schlachtanfangs erzählt, belehrenben Inhalts über bie Pflicht bes lettern, bie Feinde zu vernichten. Die Frage nach bem Alter biefes Gesprachs ift eine Frage, gang unabhangig von ber Frage nach bem Alter bes Belbengebichts, in welchem es enthalten ift.

Diese Helbengebichte, besonders ber Ramajana, sind oft mit ben Gebichten bes homer verglichen worben, ih= rer kunftlosen Schonheit, ber Einfachheit ihrer Denkart, ihres hoben Alters wegen. Wollten wir annehmen, baß bie Sindu's zur Beit ber erften Abfassung biefer Gebichte ungefahr auf berfelben Stufe ihrer Entwicklung geffanben hatten, als bie Griechen gur Beit ber homerischen Dichtungen, so wurden wir viele ihrer Episoden als spatere Einschiebsel zu betrachten haben. Denn es wird in ben= felben nicht nur eine viel zusammengesetztere Staatsform vorausgesett, als in ben homerischen Dichtungen, son= bern auch auf kunftliche und wohllautende Berfe wird ein fehr großer Werth gelegt, ja bie Ausbilbung ber indischen Wissenschaft in ben Anga's und Upanga's ift ben

make any Cropolitic

<sup>&</sup>quot;) Bopp's eigene Borte, G. VI.

Berfassern bekannt, d. h. sie haben Kenntnis von ber Grammatik, wissenschaftlichen Metrik, Musik, Mathematik u. s. w. 1); ich will nicht erwähnen, daß sie nicht nur ein System der Philosophie aufstellen, sondern auch schon frücher ausgebildete Systeme der Philosophie kennen. Es entgeht mir micht, wie mislich, ja wie unstatthaft die Bergleichung der indischen Heldengedichte mit dem Homer ist; aber ich glaube doch, daß alle die oben angesührten Umstände Zeichen einer spätern Zeit sind, als in welche man gewöhnlich die ursprüngliche Absassung iener Gebichte zu seinen psiegt?).

Die Sprache in den Helbengedichten der Hindu's ist nach den Urtheilen der Kenner schon vollkommen ausges bildet; die spätere Zeit hat nur eine noch größere Ziers lichkeit der Wortfügung und der Versmaaße ihr zugefügt, und so können wir die Periode, in welcher Kalidasa seine bewunderten Gedichte schrieb, als diesenige betrachten, in welcher man von der natürlichen Kunst zu einer Kunst, welche sich der Kunst bewußt ist, gekommen war. Als einen Uebergang aus sener epischen Dichtkunst zu dieser, welche das dramatische Gedicht so gut wie das epische

<sup>1)</sup> S. z. B. Ralas und Dam aja nti Gf. 12; Ramajana gu Anfungs in bem Bhagevad-Gita wied ein grammatisches Aunstwort erwähnt. S. 87 ber engl. Liebers. v. Th. Willins.

<sup>2)</sup> hierbei muß ich erwähnen, daß Wilson aus der häufigen Erwähnung der Javana's im Maha Bharata vermuthet, daß dieses Gebicht von Beiten nach den Feldzügen Alexander's des Gwoßen handele. S. Klaproth, Mem. rel. a l'Asie II, p. 231 f. Diese Bermuthung ist besonders wichtig, weil sie den Kern des Maha-Bharata betrifft, von welchem uns disher fast nur Episoden bestannt geworden sind.

pflegte, kann man die Ausbildung der lyrischen Dichtart ansehen, deren Haupt Dschajadeva, der Berfasser der Gista-Sovinda, vor dem Kalidasa geledt haben soll. Mit dem Zeitalter des Perikles das Zeitalter des Bikramaditja, des indischen Beschützers der Kimste und Wissenschaften, zu vergleichen, verhindert uns unter andern die Vermisschung der Dichtarten, welche zu dieser Zeit stattgesunden haben soll, indem Kalidasa der Versasser nicht nur der Sakuntala, des berühmtesten Schauspiels der Hinsburg, sondern auch eines Hedugedichts über die Retrik genannt wird. Dies deweist uns, das zu dieser Zeit die Dichtskunsk ihre Formen mit vieler Wisselfung wählen konnte, und daher mehr von der ressectivenden Betrachtung, als von einer bestimmten Richtung des Bolks abhängig war.

Für dieses Zeitalter der indischen Literatur haben wir num einen unschätzbaren Vortheil vor den frühern Perioden voraus, daß wir namlich mit einiger Wahrscheinlichkeit die Zeit bestimmen können, in welche es fällt, ein Bortheil, durch welchen es uns erst möglich wird, einen welthistorischen Zusammenhang zwischen den Hindu's und den übrigen Völkern auf geschichtliche Weise bestimmen zu können. Diese Zeitbestimmung hangt daran, daß Kalidas in seinem Prolog zur Sakuntala ansührt, dies neue Stück solle vor dem Hose des Vikramaditja vorgestellt werden, und daß vom Tode des Vikramaditja eine Aera, welche noch jeht dei den Hindu's in Gebrauch ist 2), die

<sup>1)</sup> Colebrooke, As. res. X. p. 425.

<sup>2)</sup> Doch wahrscheinlich nur in kirchlicher Beziehung, benn im bürgerlichen Leben rechnet man nach Jahren ber Debichra.

Babl ber Sabre rechnet. Rur ift freilich bierin zweierlei. was einer genauern Bestimmung bedurftig fein mochte. Buerft kann nicht mit volliger Gewißheit gesagt werben, ob ber Rabscha Biframabitja, an bessen Sofe Kalibasa bichtete, berfelbe fei, nach beffen Tobesjahr bie Zeitrechnung ber Hindu's bestimmt ist; benn es hat mehrere Rabscha Vikramabitja gegeben 1). Wenn wir aber bebenfen, daß die allgemeine Ueberlieferung die Ginerleiheit beiber annimmt, und daß wohl auch eine für Indien allgemein mertwurdige Regierung jur Bezeichnung einer Epoche für bie indische Zeitrechnung allein passenb war, so werben wir febr geneigt, bierin ber allgemeinen Ueberliefes rung und ber Meinung fast aller, welche über indische Literatur geschrieben haben, beizustimmen 2). 3weitens ift freilich auch nicht gewiß, nach welcher Sahreslange bie Hindu's vom Beginn ihrer Aera an gerechnet haben;

<sup>1)</sup> S. Wilford's Abhandl: Vicramaditya and Salivahana in As. res. IX. Bentley, ib. VIII. p. 243. 244, sucht zu zeis gen, daß der Bikramaditja, zu dessen Zeit Kalidasa lebte, der Sohn des Radscha Bhodscha war, also etwa im 11. oder 12. Jahrh. n. Chr. lebte. Seine Gründe wurden auch genügen, wenn sie nicht aus indischen Schriften waren, d. h. aus Schriften, welche Altes und Reues ohne Unterschied unter einander mischen.

<sup>2)</sup> Dafür könnten auch wohl aus Inschriften indirecte Beweise gezogen werden, wie aus benen, welche As. ros. I. p. 128. 134. 284 mitgetheilt werden. Derselbe Mann, welcher in der Inschrift Amara: Deva heißt, wird sonst Amara: Sinha, einer der neun Iuwelen des Bikramaditja, genannt; die Inschrift ist vom Iahre 1005 nach Bikr., also aus dem 10. Iahrh. n. Chr. Zu dieser Zeit mußte der Tempel, welchen Amara: Sinha daute, wieder in das Gedäckniß zurückgerusen werden, Amara: Sinha war also offendar viel alter als Rabscha Bhobscha.

aber ihr Sahr kann boch wohl von bem mabren Sonnenjahre nicht sehr abweichend gewesen sein, so baff mes nigstens die hieraus entstehende Ungenauigkeit nicht sehr bebeutend sein mochte, indem es bei einer so unfichern Geschichte, wie bie indische ift, auf die genaueste Bestimmung bes Jahrs nicht ankommt. Wir konnen es also mit ziemlicher Bahrscheinlichkeit annehmen, bag Ralibafa und bie neum Ebelfteine ber Literatur am Sofe bes Biframaditja, zu welchen Kalidasa gezählt wird, in dem letten Jahrhunderte v. Chr. G. lebten 1). Aber wir konnen auch nur mit Erstaunen bemerken, wie eine Zeit, welche fo bell gewesen sein muß burch ausgezeichnete Geifter, faft gang verbunkelt worben ift in ben Sagen ber Nachwelt 2), nicht burch eine barauf folgende Zeit ber Barbarei, fonbern allein burch bie Schuld bes Bolts, welches feine Dankbarkeit und seine Liebe gegen bie großen Geifter, seine geiftigen Bater und Lehrer, nicht burch mahre Gefdichte, fonbern nur burch vergotternbe Fabeln über fie auszubruden verftanb.

Indem wir num bei allen diesen Untersuchungen über die indische Literatur unsern 3weck festhalten, über das, was von den hindu's selbst über ihre Philosophie ungussammenhangend und voller Widersprüche uns überliefert

<sup>1)</sup> Die Aera bes Biframabitja wird vom Jahre 56 v. Chr. Geb. gezählt. Die neun Ebelsteine heißen Dhanvantari, Kichapas naka, Amaras Sinha, Sanku, Betalabhatta, Ghatakarpusta, Kalibasa, Barahas Wihira und Bararutschi. As. res. VIII. p. 242. Die uns näher bekannten sind durch den Oruck ausgezeichnet.

<sup>2)</sup> S. Bilford's oben angef. Auffas.

and de menigent au einiger Wahrscheinlichkeit mit Benertung wie und einer allgemeinen Bemerkung bendel Injenigen nicht enthalten, welche gern allem, was ne indische Rache tragt, bas bochfte Alterthum gewinnen, und von indischem Urfvrunge allen Bollern Lebre unb Einrichtungen bes Lebens ableiten mochten. Dan bebauptet, alle menschliche Bilbung fei alter bei ben Inbeen, als bei ben Europadern 1), und wer etwas fo gang nach oberflächlicher Berftellung Gewagtes ausspricht, bem ift bann auch wohl ber Schluß gie verzeihen, weil bies ober jenes bort früher gewesen sei, so sei es hierber von bort gekommen. Golden vagen Behauptungen ichlieff nun aber Thur und Thor ein machtiger Riegel, bad, was als ber einzige mahrscheinliche Haltwurkt in ben Erzählungen ber hindu's erscheint, namlich bie Ansicht, welche wir von bem Zeitalter bes Biframabitia nach allen glaubhaften Beugniffen faffen muffen. Die bramatifche Runft, welche man nicht mit Unrecht für ben bochften Gipfel ber Dichtfunft ju halten pflegt, überhaupt bie Blathe ber Lis teratur, wie fle mit Bewuftfein ihrer Abfichten fich frei und befonnen bewegt, ift brei bis vier Jahrhunderte junget bei ben Inbern, als bei ben Grischen 3). Daraus

<sup>1)</sup> A. B. Echlegel, Borrebe zum Bhagavab: Sita, S. XXV, sagt: Quod si omnia, quae ad cultum humanitatis spectant, longe antiquiora apud Indos et Aegyptios, quam apud Graecos suisse constat: quidni illis Pythagoram suum vel Platonem concedemus multis saeculis ante, quam hi, quos nominavi, philosophi, et ipsi sacerdotum Aegyptiorum disciplina imbuti, in Graecia storerent?

<sup>2)</sup> Bon ber Bluthe ber indischen Literatur fprechen wir, wie wir von ber Bluthe ber griechischen Literatur ju ben Zeiten bes Pe-

mag denn mit Recht geschlossen werden, wenn überhaupt unsere mangelhafte Kenntniß des indischen Wesens einen Schluß erlaubt, daß auch das meiste bessen, was Zeichen einer höhern Bilbung in Wissenschaften und Kunsten ift, bei den Indern später war, als bei den Griechen.

Doch dürfen wir mus hieraus nicht unüberlegt folgern, baf auch bie übrigen, vor bem Beitalter bes Biframaditia vorhergehenden Perioden ber indischen Literatur fpater find, als die entsprechenden Perioden bei ben Grie den. Immerbin mogen bie Gefange, aus benen ber Remajana hervorgegangen ift, alter fein, felbft als bie Befange bes homer; bathber enthalten wir ims bes Uttheils; benn es laft fich and nicht einmal annaherungsweise bestimmen, wie lange eine Entwicklungsperiobe bei einem Bolle gebauert haben moge. Dies hangt von au-Bern Umftanben und von ber innern Regfamteit bes Bolls ab. Ja indem wir unserer Ueberzeugung getreu bleiben, bag Indien einer ber früheften Berbe menschlicher Bildung gewesen sei, find wir geneigt, die frühern Perioden ber Selbengebichte und ber Beba's als fehr lange bauernd zu betrachten, und finden auch nicht merhebliche Grunde für diese Meinung. Denn die Inder scheinen, wie die Chinesen, immer in einer gewiffen Absonderung von anbem Bolfern gelebt zu haben; fo forbern es ihre uralten Sinrichtungen, bem Chatafter bes Bolfs entnommen; fo finden wir auch bei ihnen keine Kriegs = ober Sandelsun-



rittes sprechen. Daraus folgt nicht, daß es nicht größere Dichter vor dem Kalidasa, als dieser selbst, gegeben haben konnte, so wernig, als wir Willens sind, die Homerischen Dichtungen ben Aragdbien des Sophokles nachzusehen.

ternehmungen nach außen, so keine Colonifirungen '), keine Reisen in bas Ausland, um fich zu unterrichten, wie alles bies bei ben Griechen vorkommt; Alles bleibt bei ben Inbern in ber alten beschränkten Ordnung. Dies aber eben ist ber Unterschied zwischen bem, welcher babeim beim Berbe fist, und bem, welchen Luft und Muth treiben, fich in ber Frembe etwas zu versuchen, bag jener vom Alten nur febr langsam weicht, immer nur, wie viel er auch in fich nachfinnen mag, in seinem beschränkten Gesichtsfreise kleinen Bortheil absehend, biefer bagegen, Neues erfahrend, auch Neuem nachstrebt, und nicht nur in ben althergebrachten Beschäftigungen größere Fertigkeit gewinnt, sondern auch ganz andere Wege versucht2). So ift es nicht nur bei biesen, sondern auch bei andern Drientalen geschehen, daß sie die Abhulfe der nothwendigsten Bedürfniffe gefunden, barauf wunderbare Kertigkeit in ihr erlangt haben, aber nur wenigen unter ihnen es gelun= gen ift, in geiftiger Entwicklung fortstrebend, an bie Befriedigung forperlicher Bedurfniffe geistige Erregung und geistige Luft in gleichem Maage zu knupfen wie ber Europder. Ein anderes hindernig einer schnellen Entwicks lung bei ben Sindu's war offenbar ihre Kafteneinrichtung. Rur in ber Kafte ber Brahmanen konnte Gelehrsamkeit querst entstehen, und meistens bat fie sich auch wohl in ihrer Fortbilbung auf die Rafte ber Brahmanen be-

<sup>1)</sup> Man hat zwar Bieles von Prieftercolonien ber Inder gefprocen, aber aus bloßer Muthmaagung.

<sup>2)</sup> Diesen Unterschied haben schon bie Alten zwischen ben gas bebamoniern und Athenern gefunden.

schränkt \*). Indem aber diese Kaste für die religibse Uesberlieferung und sür die Berwaltung der heiligen Geremonien erzogen wurde, darin ihre Beschäftigung, ihre Macht und ihre Würde fand, konnte nicht leicht eine freie Behandlung der Künste und der Wissenschaften bei ihr auskommen. Die Kasteneinrichtung muß sich überall den ersten Entwicklungen im geistigen Leben günstig zeigen; aber die wahre geistige Freiheit und Mündigkeit der Bolsker wird sie immer zurückhalten. In der That möchte man dei Betrachtung dieser Gestaltung des indischen Wolkslebens auf die Vermuthung gerathen, es habe eine dußere Erregung das Rolf und die Gelehrten aus der Erstarrung ihrer Formen aufrütteln müssen, ehe sie zu einer freien Bildung gelangen konnten.

Rach biesen allgemeinen Bemerkungen wollen wir noch einiger Ueberlieserungen über das Zeitalter des Bikramas ditja erwähnen. Sie enthalten manches Sonderbare. Unster den neun Edelsteinen sinden wir, außer dem Dichter Kalidasa, mehrere Gelehrte, den Amara = Sinha und den Bararutschi, zwei Lerikographen, und den Baraha = Nishira, einen Astronomen, und außerdem wird der Bruder des Bikramaditja, Bhartri = Hari, als Bersasser eines grammatischen Werks genannt. Es ist ausfallend, zu sinden, daß zu den Zeiten der höchsten Zierlichkeit der Dichtkunst, dei einem Volke, welches sich rein aus sich selbst heraus gebildet haben soll, die wissenschafts

<sup>\*)</sup> In ben Ueberlieferungen ber hindu's finden wir einige Ausnahmen, welche ein hiftorisches Ansehen haben, g. B. den Bhartrihari, ben Bruber bes Bitramabitja.

liche Entwicklung icon als fo weit gebieben angenommen wird, das Grammatik und Lexikon nicht nur vorbanden, sondern in der größesten Bollkommenheit, welche fie unter biesem Bolle erreichten - benn fo lautet bie Ueberliefernna 1) - vorbanden gewesen sein follen. Ueberlieferung geht noch weiter: Bhartri-Sari wird ber aweite Nachfolger in Berbefferung ber Regein bes Danini, bes berühmteften Grammatifers ber Sindu's, genannt, und auch Panini ift nicht ber altefte Grammatifer, fonbern erwähnt felbst Borganger in feiner Biffenschaft, beren Regeln er verbefferte 2). Demnach wurden wir annehmen muffen, bag bie Grammatik bei ben Sindu's, ohne aus Ueberlieferung von andern Bolkern ents ftanben zu fein, früher ihren Urfprung gewommen habe, als ihre Sprache sich bis zur bochsten Bierlichkeit ausbilbete, welches gegen bie Ansicht fein wurde, bag bie Grammatit erst bann sich ausbilbe, wenn die schaffende Thatigkeit eines Bolks nachgelassen und die Refferion über bas Geschaffene sich gebildet habe. Dasselbe gilt von bem Lexison. Es hat wohl stwas Umwahrscheinliches, boch wir wollen es nicht burchaus unglaublich finden, daß die Sache mit ben Grammatikern und Lerikographen fich so verhalten habe, wie fie oben nach ben Ueberlieferungen erzählt worden ist; denn in der Dunkelheit des indischen Alterthums schweben uns manche Moglichkeiten vor, woburch es fo hatte werben konnen. Es giebt aber in bies

<sup>1)</sup> Ueber bas Lexison bes Umara : Ginha f. Colebrooke, As. res. VII. p. 214; über Bararutschi ebenbas. p. 218.

<sup>2)</sup> Colebrooke l. l. p. 202 f.

fen Erzählungen noch gar manches Fabelhafte, was uns Bweifel erregen mochte an ber Areue ber Ueberlieferung aberhaupt, wie benn Panini und seine Nachfolger, Relibasa und andere ber Dichter und Gelehrten am hofe bes Bikramabitja, an ben fabelhaften Beisen ber Purana's gehören 1). Man kann fich bei biefen mythischen Ueber: lieferungen nicht wohl bes Gebankens erwehren, bag bie gange Erzählung von ben neun Ebelsteinen mehr ober we niger eine mythische Zusammenstellung fei, ungefähr wie bie Erzählungen ber Griechen von ben sieben Weisen. Darauf führt auch, bag andere Ueberlieferungen biefelben Mamer an ben hof bes Radicha Bhobicha versetzen "), und bag es aus ben Schriften, welche bem Aftrenomen Baraha - Digira beigelegt werben, bewiesen ift, bag ber Berfaffer nach Chrifti Geburt lebte 3).

So steht es mit den Ueberkteferungen der hindn's über die Zeit ihrer ersten wissenschaftlichen Entwicklung; sie dieten wenig Sicherheit dar. Man nuß mehr der insnern Wahrscheinlichkeit, als den außern Zeugnissen trauen. Dies ist auch von den Ueberkieferungen über die Ausbildung ihrer Philosophie zu sagen. Es ist keinem Zweisek

<sup>1)</sup> Colebrooke l. L; Rhebe II. &. 82.

<sup>2)</sup> Bentley, As. res. VIII; Transact. of the R. A. S. I. p. 219.

<sup>3)</sup> Es wird namlich die Aera des Saca, welche mit dem I. 78 n. Chr. beginnt, von ihm erwähnt. S. Bentley a. a. D., S. 242. Bentley meint, astronomischen Gründen solgend, Bassaha Mihira möchte zwischen 700 — 800 n. Ihr. gelebt haben. Ueberhaupt bezweiseln die Astronomen das hohe Alterthum der ins dischen Astronomie. Bergl. v. Bohlen, das alte Indien II. S. 273 ff.

unterworfen, daß in der vierten Periode der indischen Literaturgeschichte eine große Ungahl philosophischer Berte vorhanden war 1); aber wann biese Schriften entstanden fein mogen, ist schwer zu bestimmen. Als ihre Berfaffer werben großen Theils mythische Wesen bes bochften 211terthums genannt; aber bas mythische Zeitalter bat bei ben Hindu's nie aufgehort. Wenn ferner ein Beweis für bas hohe Alterthum ber indischen Philosophie baraus abgenommen werben foll, daß aus ber Sankhia : Philoso= phie die buddistische Religion entstanden sei?), so berubt bies auf einer von hiftorischen Grunden nicht unterftutten Muthmaagung Colebroofe's. Auch fann aus ber Reibe von Commentaren über bie altesten Werke einer jeben Secte nicht viel geschlossen werben, ba die indische Literatur wenigstens bis in bas siebzehnte Sahrhundert mit Commentaren fich bereichert hat 3). Die Schriften, aus welchen die Renntnig ber indischen Philosophie geschopft werben kann, tragen, fo weit ich fie kenne '), nicht ben

<sup>1)</sup> Colebrooke, Transact. of the R. As. Soc. I. p. 19 f. and p. 92 f., giebt zu Anfange seiner Abhandlungen über die Sankhia- und Joga-, über die Njaja- und Waiseschies-Philosophie ein ziemlich reichhaltiges Berzeichniß philosophischer Schriften.

<sup>2)</sup> Franth's Bjafa, 1. 286., 1. Oft.

<sup>8)</sup> Colebrooke, As. res. VII. p. 212 not.

<sup>4)</sup> Bon bem Bhagavads Gita ist schon oben bie Rebe gewesen. Prad od h Chandrodaya or the moon of intellect an allegorical drama and Atma Bodh or the knowledge of spirit, translated etc. by J. Taylor. Lond. 1812. Der Berfasser bes ersten Werks heißt Krischna Wista. Schon die allegorische Form lätt spätere Zeiten vermuthen; Sindu Radscha, welcher 2 Mensschnafter vor Radscha Bhodscha lebte (Transact. of the R. A. S. l. p. 223), wird darin erwähnt S. 52; auch Tempel, in welchen

Sharakter eines hohen Alterthums an sich; und noch weniger kann aus dem, was uns sonst über die indische Philosophie in Auszügen gegeben wird, auf hohes Alterthum geschlossen werden, indem es zum großen Theil aus gewiß sehr neuen Commentaren entnommen ist, deren Tert selbst wenigstens zum Theil den Geist einer erstorbenen Formelweisheit verrath\*). So, wenn wir nicht aus unserm Nicht-Wissen auf das Nicht-Sein schließen sollen, sehen wir uns außer Stande, nach historischen Ueberlieferungen über das Alter der indischen Philosophie zu urtheilen.

Bei diesem Zustande der geschichtlichen Hulfsmittel bleibt uns nur übrig, wenn wir nicht ganz über einen jest viel besprochenen Gegenstand schweigen wollen, einige Muthmaaßungen, gewagt genug, über die Geschichte der indischen Philosophie mitzutheilen. Dies mochte immer noch besser sein, als mit dem Schein der Sicherheit Ue-

tein Bildniß Sottes enthalten, S. 78; ber Ueberseher meint zwar, es sei einleuchtenb, baß von Tempeln einer indischen Secte die Rede sei, obgleich er eine solche nicht kenne; sollte nicht von achristlichen ober muhammebanischen Tempeln die Rede sein? Auch wird Rumarila Svami in dem Werte erwähnt S. 81, welcher einer der spätern Commentatoren der Mimansa ist und etwa vor 1000 Jahren lebte. Transact. of the R. A. S. I. p. 441. Das zweite Berd ist von Sankara Atscharja, dem berühmten Wiederhersteller der Bedanta-Philosophie, desse Beitalter sehr verschieden destimmt wird, der aber gewiß lange Zeit, vielleicht 900 Jahre, n. Shr. lebte. Die Santhya «Kerika (Gedächtnisverse) des Iswarakrischna, welche Busson herausgegeben hat, tragen zwar keine Spur einer spätern Zeit an sich, aber eben so wenig machen sie auch darauf Unspruch, von sehr hohem Alterthum zu sein.

<sup>\*)</sup> Ø. 98. 4. Ø. 858.

berlieferungen zu folgen, welche gar keinen Glauben verbienen '). Um und jedoch den Kreis unserer Muthmaas ßungen zu beschränken, wollen wir annehmen, daß die Hindu's ihre Philosophie, ohne außern Einstuß dabei zu exsahren, rein aus sich gesunden haben, ohne Rudsicht banauf zu nehmen, daß die Nachbarschaft der griechischen Reiche und der politische Verkehr, in welchen sie mit dies sen geriethen, ihnen wohl hatten Beranlassung werden können, griechische Worstellungen nach ihrer Weise zu des nutzen '), so wie sie auch offendar christische und muhams medanische Ueberlieferungen in ihre Mythologie ausgenoms men haben.

Die Entwicklung der indischen Philosophie steht in der nachsten Beziehung zu der Religion der Hindu's, so wie denn alles, was bei diesem Bolke hervorgetreten ist, eine religidse Beziehung hat, und auch noch die jungste indische Philosophie die Spuren ihres Ursprungs an sich trägt, indem sie sich als Deutung oder Auslegung der Beda's ankundigt. Wir mussen daher hier in die Untersuchung



<sup>1)</sup> Baß bies nicht zu viel gesagt ist, werden nur wenige, welche bie Ueberlieferungen kennen, leugnen. Zum Beweise diene, daß auch Colebroode, nachdem er die Erzählungen über den Kapila, den angeblichen Stifter der Sankhja. Philosophie, mitgetheilt dat, die Muthmaasung dußert, jener Kapila mochte wohl gar keine historische Person sein. Transact. of the R. A. S. I. p. 22. Dassesde hat auch Wilh. v. Humboldt über den Wjasa, den angeblichen Uebeder der Mimansa. Philosophie, in Schlegel's indischen Wild. gedusert, indem er ihn mit den Wusen der Griechen, welche auch alerkei erfunden und eingegeben haben sollen, vergleicht.

<sup>2)</sup> Im Dupnet hat finben fich offenbare Spuren von Lehren, beren griechischen Ursprung wir nachweisen konnen; boch last sich, bei ber Beschaffenheit bieser Uebersehung, barans nichts ichtieben.

der indischen Religionsgeschichte eingehen, obwohl nur das Besentlichfte berselben zu bezeichnen unserer Absicht entspricht. Die Religion ber hindu's ift nicht immer biefelbe geblieben, fondern fie bat mehrere Entwitklungsverisben gehabt, fo wie die Schriften, welche unter ihnen religibses Ansehen genießen, sich nach und nach vermehrt Bir konnen, in Uebereinstimmung mit biefer Erweiterung ihrer beifigen Schriften, brei Perioden ber religibsen Entwicklung bei ben hindu's annehmen, namlich die Periode ber Beba's, die Periode ber großen helbengebichte und die Periode ber Purana's. In ben altesten Theilen ber Beba's herrscht bie Naturreligion, b. b. die Raturfrafte, welche am meiften ben Renschen machtig ober auffallend sich erweisen, wie die Gestirne und die Elemente, werben als Gotter verehrt; von Berforverung bes Gottlichen in menschliche Gestalt ift bagegen nicht bie Rebe. Colebroofe bemerkt zwar, bag in einigen Studen bes wierten Beba's bie Berehrung bes Rama und bes Krischna vorkommt, allein er bezeichnet eben biese Stude als folde, welche spätern Ursprung verrathen, theils weil ber game vierte Theil ber Beba's nicht frei von Berbacht ift, theils weil jene Berehrung mit bem Charafter ber übrigen Beba's nicht übereinstimmt \*). Bon ber uralten Berehrung bes Mondes und ber Sonne bei den hindu's scheint mir auch ein Beweis zu fein, dag ihre Belben und Konige theils Mond:, theils Sonnen-Kinder find.



<sup>1)</sup> As. res. VIII. p. 498 f.; cf. p. 598. Als hauptsächliche Segenstände ber Berehrung werben genannt: bas Firmament, bas Feuer, die Sonne, ber Nond, bas Wasser, die Luft, die Schutzgeister, die Utmosphäre und die Erbe.

Dabei scheinen die allgemeine Befeelung und allgemeine Bermanblung ber Natur, wie sie ber Emanationslehre gemäß find und bie Lebre von ber Seelenwandrung begunftigen, gu ben Grundanfichten ber Sindu's gu gebos ren 1); auch finden sich biese Borstellungen in allen ihren spatern Lehren wieber. Daburch gewinnt aber auch bie Meinung ber Ausleger große Wahrscheinlichkeit, bag bie vielen in ben Beba's angeführten Gotter fich auf brei, auf bie Luft, bas Feuer und bie Sonne, gurudführen laffen, baff aber auch biese brei wieber im Grunde nur eis nen Gott uns barftellen, ben ber Inber jum Rig-Beba bie große Seele nennt 2). Fur biefe Meinung spricht auch, baß überhaupt in ben Beba's bie Geftalten ber einzelnen Sotter gar nicht bestimmt hervortreten, sondern ihr Berfließen ineinander durch die verschiedenen Ramen und Anrufungsformeln immer hindurchleuchtet, so bag barin wohl bas Gefühl ber gottlichen Einheit noch zu erkennen ift. In einem Bolte, beffen Religion wefentlich von ber Einheit feiner Priefterkafte ausgeht, konnte fich bas Gefühl ber Einheit nicht so leicht verlieren. Aber freilich ift biefer Monotheismus mit ber größeften Mannigfaltig= keit polytheistischer Formen gepaart. Bielleicht giebt es nichts Belehrenberes in bem indischen Alterthum, als, um mich so auszubrucken, die Durchsichtigkeit ihrer Mytho-

<sup>1)</sup> Ich spreche nur beswegen zweiselhaft, weil man, ohne bas Original gesehen zu haben und ohne die Sprache zu verstehen, nicht über bas Alter ber Stude ber Beba's urthellen kann. Sonst wurde aus hymnen, wie die As. res. VIII. p. 402 angeführte, das Gessagte leicht zu beweisen sein.

<sup>2)</sup> As. res. p. 396.

logie, welche und erkennen licht, wie wit dem allgemeinen Gefühl bes Göttlichen sich das besondere Gefühl des seinen gefonderten Erscheinung werkniupft, und so in der Rorstellung aus dem einen Gott eine Mehrheit der Götter wird.

"In ben Itibala's findet fich min eine ganz andere veligible Ansicht, welche jedoch aus ben New's felbst fich berausgehilbet bet. In ihnen merben Gelben und bus fende Priefter als Gotter verebet. Dies ift ber naturliche Gang aller polytheistischen Religionen, daß vergot= terte Menschen und vermenschlichte Gotter an bie Stelle vergotterter Naturfrofte tieten.'). Dan mußte ichon eine bebeutende geschichtliche Entwicklung und ein allgemeines Interesse baben, als man Gelben und Priester, überhaupt Bohlthater bes Menschengeschlechts ober ausgezeichnete Beispiele ju Gegenständen allgemeiner Berehrung ju machen anfing. In den Belbengebichten wird, Indra selbst, ber Konig ber untern Gottheiten ober auch ber Gotter überhaupt, bein man with hierin Bestimmtheit nicht ers warten, welcher früher bas Firmament bebeutete, ju eis nem Menfchen, welcher burch Opfer gottliche Wurbe er langt hat 2); Rama und Krischna find als Menschen er-

<sup>1)</sup> Stuhr a. a. D. S. 75. nennt bies Euemerismus. Dies scheint nun freilich nur zu beweisen, welch eine bunkele Kunde vom Wesen bes Euemerismus ihm zugekommen sei; boch will ich sichtige Leser auf bas ausmerksam machen, was gleich auf ben folgenden Geiten über biese Umwandlung ber indischen Religion gesagt ift.

<sup>2)</sup> Schon in einem Upanischab ber Beba's wird von der Ards nung des Indra zum König der Götter gesprochen. As. res. VIII. p. 409. Doch ift nicht davon die Rede, daß er früher Mensch ges Gesch. d. Phil. I.

fichienen und bann gir golftichen Alleber geleiniger foreft es auch Bubbha, wennt et als Wonter bes Wischul was edrt wird. Diermit entfeht nun ein wahrer Bulpsbeile mus, elle Werehrung won Gothern, nicht eine Werehrung bes Gottlichen in verschiebnen Gestalten. Dung Die Der fonifieleung bes Gottlichen verlangt nothweidig igenme absectrenate: Einheiten ber Sotter : Es ift als stross Chas enkerifiliches ber indichen Druthologie gutterwähnten; was nlicht eigentilich Selbenthaten bie igotilide Winde vertie ben, fordern bie hochten Difter, bus. Mugarfet, over Butungen wond Sethbetung alber riedischen Bufterind Uns buft. Wennt ein Ablilg Apflopfet bringt ober fichtin bie Bufte begiebt, übermenfcifiche Bufangen zu begehen und tlefer Betrachtung fich pur eineben; bann gittern Inwa und die Gotter im Sienniel, est moge fie vom Abeim fice Bent, bent fie fint felbit mat auf ahnliche Beife Au ibret Birbe gelangt. Auf biefe Beife nun, theils Memfchen, wells vermenschlichte Naturerscheinungen bald in hoberer, bald in geringerer gottlichet Whebe erblickend, hat bis Phantafie ber Sinbu's. ben invifcher Simmel enit einer 

Bei biesem Werfahren finden wie num noch eine Aufmilichkeit mit dem, welches der Religion der Beda's zum Grunde liegt. In dem ausgezeichneten Menschen ist auch eine ausgezeichnete Erscheinung und Offenbarung Gottes, gottlicher Chre werther, als viele andere Erscheinungen, ja fähig gottliche Geeligkeit zu erlangen, wenn sie die

wefen. Uebeigens ift biefer Upanischab aus mehrern Granben für jangern Ursprungs zu halten.

Welle mant him betieret; daß die Leife der Buddige feit nicht and Bewistelni ger Ind befieren und hörgeleicht diisgebildeteil Gelindag ber Ind bifchen Beldengebichte über Menfaf, dahr beitigen Walle bei fich befreiend voll Ver Menfaf, dutch beitigen Walle beit feit befreiend voll Ver Setalunten beit Mitter gettleicht voll Vertreiben ihrter Bett, und wird Wohrte Bett und höhrte Bett ihre Bedrichten Buddigen beitigen beitigen beit beit beitigen beitigen beitigen beitigen beitigen beitigen beitigen bett eine Buddigen in die ber Lebre flete Bedrichten beit bett eller inter inter alle ber Lebre flete Bedringebichte dott eller inter int

ten unfeie Chande and bei voor aber in die eine Bei in

Ab Bits ist bas Moskettliche, der buddiftischen idealigien. Wer Streit, in welchem sie mit andern Religionan über die Entstehung der Welt ist, scheint ihr nicht wesentlich zu sein, wenn er nicht und jesein ungesebneit Gwisspragehtz ausre Dinger dussseinen interen bentlich ist weigend das her Desposehtz ausre Dinger dussseinen interen wickelten Urgrunde, Ratur genannt (As. res. VII. p. 34 f.; 399), wie auch die Geetenwanderung, von welcher nur der zum Buddha Gewordene befreit ist. Daber das Berbot, lebendige Dinge zu opfern. In diesen Lehren stimmen die Buddhisten mit den Oschaina's überein; ein bedeutender Unterschied unter ihnen ist, daß sene Leine Kasten kennen. Ueber Achnichkeit und Unahnlichkeit beider Geeten s. Colebrooke, As. res IX. p. 279; 288.

uble ). Aber man white wohl vergebens much einer Anawife-friden : welche fene Annahme wabricheinlich machen fallte: " itthean: mie meinigftens: teine fich jugentilich fraftig entimitelnibe Rollgion belannt ift , worke ihren Woformug tie einem soitofophifthen: Softeine: gehabt: hatte; indigrend uns viele Beifpiele zeigen, wie relifitofe Glaubensfage Un fange philosophischer Forschung gemesen find ... Go ift es ngturgemaß, indem ber Glaube ber felbitbewußten Ginficht worbergeht. Weberbies finden mir die Lehren ber bubbhiftifchen Religion febr einfach, und gum Theil robe Barftellungen begienstigenb. fo bog. man eine philosophische Brundlage ihnen nicht zutrauen mochte. Ohne uns nun in bie schwierige, vielleicht unguflösliche Frage über bie Entstehung ber hubbhiftischen Religion meiter einlaffen an wollen, fonnen wir boch nicht umbin, die Deinung ju außern, bag. mit ber Kenntnig, welche ben Brahmanen von der buddhiftischen Religion geworden, ift, auch bie Entflehung ber indischen Philofophie in genauer Berbinbung flehe. Fur biefe Meinung werben wir weiter uns ten unfere Grunde angeben; zuvor aber mochte es nothig fein, bie britte Periode in ber Beldichte ber brabinanis fchen Religion au betrachten.

Der Bubbhismus macht, warm nicht ben Uebergang ju bisfer Periode, bod einen wesentlichen Bestundtheil berfelben aus ); benn indem er jum Bewußisein bes

<sup>1)</sup> Diefer Auffcht ift Colebroofe und nach ihm viete Anbere. As. res. VIII. p. 495.

<sup>2)</sup> Er braucht beswegen in diefer Periode nicht erft enistanden ju sein; vielleicht hat er sich in ihr nur erft mit der Religion der Brabmanen vermischt.

Sermbfages; auf welchtmedi Manschaterung iber rubte, fibren mußte, war er geeighet zweine neue Unficht des Meligiofen zu varbeiten : Abert feinde & Matur's noch tonnte : ar : nicht. in : bie religible Denfart ben Brobmenen svengehen, indem: viefe wefentlich auf Wonatheismus ber rubte. Sobalb baber ber Grundfat: des vermenfchlichen: ben Polptheismus sum Bewuftfein gefommen war, wie es im Buddhismus geschehen ift, mußte fich auch ein Kampf gegen ihn und gegen bas Berfahren, welches mit ihm in Uebereinstimmung war, in ber Religion ber Brab; manen regen, um bas Polytheistische, welches in ber zweis ten Periode ihrer Geschichte fich mit ihr verbunden hatte, auszuscheiben. Auf welche Beise bies hemerkstelligt wurde, bas liegt in ber noch gegenwartigen Ausbildung ber Brabmanenreligion vor Augen. Das gange Panthean ber burch bichterifche Erfindung erzeugten und ausgeschmickten Gotter behalt ffe Bei ; aber fie vereinigt es mit ber Lehre von einem Gott, indem angenommen wirb, nur ein Gott fei ber mahre und hochfte Gott, bie übrigen Gotter aber, wie bas Bolt meint, feine Diener, ober, wie bie Beifen meinen, trugerifthe Erzeugniffe feiner Daja, feiner tauschenben Phantafie. Bei biefer Borftellungsart war es nun naturlich, baf fich verschiehne Meinungen barüber bifbeten, welcher Gott unter ben vielen ber bochfte, ber mahre Gott fei. Einige werehren als folden ben Rama, andere ben Krifchna, noch andere ben Siva u. f. w., wobei es ihnen nicht fehlen konnte, in bem bunten Gemifch three Pabein Beweife fire Meitlung zu finden. So bat fich bie Religion ber Brabmanen in viele Se cten aufgeloff, unter welchen verschiedne Meinungen über

vernnthe, schaft der Eifeschiefen wir, daß einisten Perkingen im Sich vernnthe, schaft der Eifeschiefen wisselichem Weinungen in dem Purmit's Hist werigftens wisselsen wir, daß einisse der Suchännts, wedere dem Bischmismussen gehören in eine Eistel der icheigen Davana's lassen wir verd ich ber icheigen Davana's lassen wir verd ich ber ich b

Benn will hult in biefer Entholdlung ber inbifden Beliaton beil Erwachen bes billofophifthen Triebes" eine Stelle ausmittell follen, fo mochte fie woht ichmertith in ben beiben erften Derioben gu finden fein. Denn in bet erften Perlobe hertschte bas allgemeine Raturgefuhl bes Gottlichen, und babel tonnte es zu einer Sonderung ber Principlen ber Natur, welche bon allen philosophischen Unterfuchungen allein bier batte Plat gewinnen tonnen, nicht kommen, well man ju febr in bet bewußtlofen Ans Schauung bes Allgemeinen versunten war. Das Gottliche war in biefer Beit noch bas Ueberfcomengliche, bem Seber nur mit Unbacht naben folle, ohne über baffelbe benfen und überlegenben 3meifeln Raum geben ju wollen. Wiffenfchaft bes Gortlichen white ihr Entheiligung bef felben gewesen fein. Wenn nun bie erfte Periode noch im ungeftorten Gefuhl lebte, fo Tebte bagegen bie zweite Periode, Die Periode ber großen Belbengebichte, in bet bichtenben Phantaffe, welche bem Sottlichen menfciliches Leben und bem Denfchlichen gottliches Leben gutheilte.



<sup>1]</sup> Ahohn: II. S. 56; 57. Damit Pinnet Michaelle Chenein. As. res,: VIII. p. 495; Transact. of the R. A. S. I. p. 575. Derfetbe leitet auch die Spaltung ber indischen Religion in viele Secten von bem Gniffane bes Endehfichialist ab.

Saltte antivisier Beit der philosophinene Berfand, Ab ger rest, er minbe den bintesiden Sina gefehret baben, bas fordernd: und weit euchimmer haltenber mas ihie Mhore taffe, mit Beideigseit und ammittelban ureinbet. :: Man vanheble at fich boch nicht, bestrichente er wie isonft, bie Philosophia: grft .: bonnein; ben, Manchen , ibne; Stelle fine den Kons, ::weim: ,ein- Lwistadit.:in ihne aufgesogenen i. M iher bie Eintereffen armidde ihn jem Jebhafteken ibafchafti: gen , übar: feiner Unfichten : iber ibes if Souliebe, iber bie Ratir : und :ichter fin Beben. Sonft war und jeht ift. mad immer wind :fein iber Boten oller wahrhaft wiffens Chaftlichiet Greinbertriß im beriffen beriffen beriffen wale. der nicht zweiselt ... im elles Forschen nach iber in Behrheit aufgeben zu kommen, sondern um zu untersuchen zu ihr bard die Ainterfachung ein Ende alles Ivoisels zu ger winnen. Erst aus ben Reibungen pptschiehner Bentweit fen unter einenber ... enft gus ben weiftigen "Cannofenilber Menschen wit sich solls und wit Andern entsteht bie mabre Geiftedfreibeit, welche gur Biffenfebaft reif macht, und die eine gant andere Rube mit fich führt als benier nige fühlt, welcher bei beschränfter Denkart seine eigne Beschränktheit aicht bewerft, und, weil er seine Bessel wicht fiebt, sich für frei balt. Man bat gefont inder "hindu fei non Ratur aur Contemplation: geneigt, und haber habe es ihm leicht werben muffen, zur Philosophie zu gelangen. 218 wenn biefe unthatige Contemplation, welche ber Bindu für bas Sochste halt, welche von ihren-Philosof phen felbft mit bem Buffande ber Schilbfrite, welche alle ihre Drgane unter ihre unempfinbliche Dede eingezogen bat, peralichen wird, als wenn eine folche Captemplation

ber Weg zur Philosophie ware, und nicht vielmehr nur bas rege Aufmerken with allen Ginnen, bas lebenbige Ums schauen in der Welt ger Unterscheldung und gum Wegreifen ber Erscheinungen und ihrer Gelinde zur wahren Wiffenschaft führen könnte. In ber That, indem wir ums guweilen bie Reigung: ber: Sindu's gum einfamen Bruten über fich felbft und iber ihre religibsen Pflichten; aufammen mit ber Starke ihrer Borurtheile, recht lebhaft vorgestellt haben, ift und: wohl" bie Wermuthung in ben Sinn gekommen, nur burch eine außere Unregung habe ihnen Philosophie entstehen konnen. Ihre Religion war wenigstens gang bagu geeignet, auf ber einen Geite burth bie, wenn auch nur oberflächtiche, Befriedigung bes retis gibsen Gefühls bas weitere Rachbenken lange in Rube zu halten, auf ber anbern Geite burch bie Aufregung ber Phantafie bem Geifte Beschaftigung ju geben. Doch wir wollen es zugeben, daß auch in ihnen felbft fich ein geis fliger Gahrungestoff erzeugt habe, so war boch biefer, ibi rer ganzen Denkungsart nach, erft bann vorhanden, als fich bie religibsen Zwiftigkeiten, und mit biesen ber relis gibse Zweisel, unter ihnen erzeugten. Also in ben beiben erften Perioden ber indischen Religionsgeschichte kann aller Babricheinlichkeit nach unter ben hindu's nicht philoso phirt worben sein \*); wir werben vielmehr mit einiger

<sup>\*)</sup> Diermit scheint selbst Fr. Schlegel übereinzustimmen, wenn er a. a. D., G. 93, bie Dentweisen ber hindu's, "wiewohl fie, wo nicht gleich, so boch spater, auch sustematisch dargestatt worden sind, " nicht philosophische Susteme genannt wissen will; nur hatte er nicht sagen sollen, sie waren "ursprunglich alle mehr, als bloß Philosophie gewesen" Es Scheint ihm hier die Lust angewandett

Wahrscheinlichkeit die Entwackung der indistinen Philosophie da zu fuchen haben, wo der Buddhismus unter ihr wen bekannt wurde, und die aus ihm und mit ihm sich bildende Entzweiung exligibles Gesten untsat:

Für biese Medmang, benn sür Gemisheit soll sie nicht gogeben werden, sprechen auch mehrere bedautende Uederlieserungen. Wir wollen von den nauesen anfangen. Viele ber berühmtesten nauern Commentatoren philosophis schrescher, ober auch der Bersasser eigner philosophis schrescher, werden als Stügen des sethodoren Glaub bend und als eistige Bedampser des Buddhismus, des mit ihm verwandten Oschinismus und anderer Secten der trachtet, so Aumarila Bhatta, Sankara Atscharja, Bopadeva und andere ), welche lange nach Christi Gedurt lebten. Der Zweis anderer philosophscher Schristen soll gewesm sein, die verschhiedenen Secten der Brahmanen untereinander zu verschnen?), und nachzuweisen, daß ihre Unterscheidungssehren nichts Wesentliches beträsen.

gu fein, bie tinbifde, gebinbene Unfdulb gu loben; nur hatte er es migt auf Roften ber mannitchen Breibell thun follen.

<sup>1)</sup> Transact. of the R. A. S. I. p. 441; As. res. VII. p. 214 not.

<sup>4)</sup> An res. VII. p. 880.

B) Darüber kann man fich eben nicht sehn mundern, indem die Lehre von der Maja gar Manches möglich und sogar leicht macht; aber zur Berwunderung giebt es allerdings Anlaß, daß in einer Inschrift von 1968 n. Chr. G. erklatt wird, es sei kein Unterschied zwischen der Religion der Bischnuiten und der Oschaina's, da doch diese die Autorität der Beda's verwerfen. As. res. IX. p. 270. Rach Transact. of the R. S. I. p. 586 fcheint dies aus politischen Stäcksichten entsprungen zu sein.

redell - cards dies Rebes webl : decignet - A. : Conflict bettiens ble meisten icher alle Dilssowhische Germ ihren findulis. wie bie Unbinger ibei Ganthin wieder Migig grieber : Die manfa = , ber Bebanda z und den Maisefebile = Whilosophie ihren Broud behin india Asbaid eusgestegen: ) prein Beed, meicher erfe dame Bedeutema dund Wichtigkeit gukelten formte. ats verfchiebenartige Erblammgen burgeeligiffen Grundiche unter best Hinbuis bestweichetretenn warfen :: (Sio! zeigt , 1868 Unes derauf hir, ben Alefbrung der indischen Philosophie ber au fuchen, : mo die veligibsen Awistigkeiten folde Wes dentsomfeit erlauft hatten, baf man ihre Ausgleichung. auf: bie erften: Grundsage: ginischehand, fuchen mit fie: Desmegen enthalten auch fchan die Genndschriften der Minania = und ber Santhia : Philosbobie; eine reichliche Polemit gegen bit Bubbiffen und gegen bie Disaina's?). Muf eine ahntiche: Weise gestallet: fiche imitter, bas Werhaltnis ber Philosophie zur Religion, menn biefe mur ingend ber wiffenschaftlichen Wetwading Radeung gewährt.! Aft eine Philosophie vor ber Religion vorhanden, so tann fie Die Mutter ber Ketereien werben; nachher aber wird fie wieder das Mittel, die Regereien zu bekampfen; find aber keine vhilosophischen Meinungen wor ber Meligion ; überliefert worben, so bleibt nur bas Lettere übrig.

Run mochte ich aber auch noch auf einige Mebeelieferungen aufmerkfam machen, welche auf eine Befbindung

<sup>1)</sup> Colebrooke, Transact. of the R. A. S. 1. p. 94; 97; 113; 489; 550.

<sup>2)</sup> Transact. of the R. A. S. I. p. 550; II. 550, besobers aber weitlauftig in Einzelheiten p. 549--- 579.

ber inblichen Philosophie mit ber Raidian ber Baibhie fen, ber Didaina's unt ber brabmanifden Becten 44 ficeren febeinen. Bon ben febigen Sindus, muß ich be metten, werden bie Butbhiften und bie Anblingen tos Didina gewöhnlich ale die Gette betrachtet, und in vet Abat gledt es auffallende Aebiefleiten in ibeer Ledie witht nur, fonbern auch in ihren lieberliefteringen ihrer bie Entstehting ihrer Refigion, Wenn wie ridmitt nicht auf ble aam fibelhaften Beitert fonbern auf bill puruelgeben, was mit einiger Betricheintichleit bes Bettfichen und Derts lichen von ihnen gefagt wirb. Sting auffer aller hiftwis fchen Berechnung flegen ihre Ergablungen von ben fells hern Budbha's und Dichina's, b. h. von ben frubern Beiligen, welche junn Beil ber Meiischheit erfchienen und jum bochften Gott geworben find. Der lette Budbha aber beift Gautama ober Gotama, und benfelben Ramen führt einer ber ausgezeichnetsten Schuler bes legten Dichina. Beiben Gautama's schreiben bie Bubbhis ften und die Dichaina's einen Theil ihrer beiligen Schriften au '). Beibe Secten ftimmen auch in Ruckficht auf bie Dertlichkeit und auf die Zeit ber Erscheinung ihrer Beffen giemlich überein, fo bug man taum zweifeln tann, bem Urtheile Colebroofe's beizustimmen, bag beibe Secten Bweige aus einem Stamme fein mochten 1). Run ift

<sup>. 1)</sup> Transact. of the R. A. S. I. p. 588; 558.

<sup>2)</sup> Ib. p. 520 f. Colebroote führt noch für die Berwandtsschaft beiber Secten an, baß sie beibe bas Pali ober bas Praktit zu ihrer heiligen Sprache haben. Doch werben auch heilige Schriften ber Bubbhisten in ber Sanskritsprache von ihm angeführt, und bas Borkommen bes Sanskrit als heiliger Schriftsprache in Tibet,

es aber wenkundig, daß derselbe Sautama obet Gotes ma.) für den Stifter der Njaja = Philosophie gehalten wird.), und daß auch Kanada, der Stifter den Reises schifte = Philosophie, prischen welcher und der duddhistisscher Lehre man, auch eine debeutende Anglogie demerkt dat.), den Beinamen Kasiapa sührt, mit welchen Namen auch der vonletzte Buddha genannt wird, wahrend; der laste Oschina aus dem Stamme des Kasiapa sein soll.). Diese Uedereinstimmungen, adwohl sie nur Namen detress sen, scheinen doch sast zu genau zu sein, als duß man sie dem blosen Insall zuschreiben sollte. Nun rechne ich hierzu noch, daß auch die Anhänger der Mahesvara = Philosophie, welche den Siva verehren, ihre Lehre auf Ossenbarungen des Siva, die Vischnuiten aus Ossenbarungen des Sira, die Vischnuiten aus Ossenbarungen des Sira, die Vischnuiten aus Ossenbarungen des

China und ber Mongoiei schelat teinem zweifel zu unterliegen. Hr. p. 558 not.; Burnouf et Lassen sur le Pali p. 143; Abel-Rémusat mél. as. I. p. 153 ff.

<sup>1)</sup> Colebroote halt Sautama für ein patronymicum aus Gotama (a. a. D. S. 522), weiches jedoch von den hindu's nicht angenommen wird. Ib. p. 538.

<sup>2)</sup> Hamilton, ib. p. 524; 538.

<sup>8)</sup> Ib. p. 560; 565, Rech ein Paar solcher Zeichen füge ich hinzu, indem ich jedoch bemerke, daß sie mit allen zuvor angesuhrten für den, welcher die Sprache nicht vollkommen kennt, inither nur eine problematische Bedeutsamkeit haben konnen. In dem ich nesischen Penteglotton heißt der Buddha auch Oschina. Gen so wird er regelmäßig im Pali genannt. Burnouf, Journal des savans 1834. p. 20; Abel-Remusat mel. As. I. p. 176. Eine chinesische Lebertiaserung scheint, aber freilich mit bedeutender Umsänderung des Ramens, anzugeben, daß der Buddha in Kapila geboren; Kapila aber heißt der Stifter der Sankiha-Philosophie. Abel-Remusat im Journ. asiat. VII. p. 255.

<sup>4)</sup> Ib. p. 521; 565.

zundstühren \*), und ble orthodoren und halb orthodoren Wahnanen ihre Systeme du Philosophie atten Wasseis der Weda's, wie dem Oschainsten und dun Sammler der Boa's, dem Wass, zuscheiden. Alles dieses scheint zu beweisen, daß auf die religiösen Spaltungen auch die Philosophis der Hindu's gedaut ist, nicht als wenn wir mit dem angeführten Uederlieserungen annehmen wollten, daß die Gennder der religiösen Gecten auch die Gennder der philosophischen Spsiems gewosen waren, sondern und scheint in henen Aeberlieserungen nur der Wennen zu liegen, daß die, welche die verschieden Aweige der indischen Philosophie ausbildeten, dabei die Ledve einer religiösen Gecto wer Augen hatten, so daß ihre Beneichungen mit den Bemahhungen der Gestoren siehen Gestoren machtungen der Gestoren siehen Gestoren fallen konnten.

Dies angenommen, wärde man einigernaßen zu einem chronologischen Haltpunkt für die Geschichte der instischen Philosophie gelangen, wenn man destimmen könnts, wann die verschiedenen religiösen Meinungen unter den Hindu's sich zu zeigen begannen. Dies ist nur sowielch; wie gezeigt worden, die jest nur in einer sehr unvollskommen Weise möglich. Es scheint mir aber der Borrsicht gemäß zu sein, so lange keine bessere Zeugnisse gessunden worden, einstwelig der Zeitrechnung zu solgen, welche das Zeitatter des Bubbha am meisten heradsoch, weil wir dadurch die Gesahr vermeiden, in ein gar zu weites Feld der Vermuthungen uns zu verlieren. Man würde alsbann den Ansang der religiösen Spaltungen in

<sup>\*)</sup> Ib. p. 570; 575.

Simbien : ungeficht : um . biefolbe Beit miffeten ibaben ... als Theled und; Authogosus in Griechenfand philosophister Diefe Manaigne empfiehlt fich und for mehr ife geweifer red ife, bost die metroeschichtliche Abbautung bas Wuddhismus niede niel findter fallte benn nach Ceptun brang er wahre Maintich erfte in: 41 Jahre ber Chu, nach bem Aften Abens near erfeismit bei Sabebe nacht Chr. G. Manimus fich fragen in wichen nes mellemmen, daß, ex fo todas Best and Subject the Charles to the contract of the fred Sandel fich ethalten konntag Bie aber aus bie Antmort ausfallen imder e forift entschieden anzunebann, bas er, seine: volle: Birkfamileit, in jeinem, Lande nicht gewittenen konnte, immeldem bes Raftermefen und blutige Dufer feinen etflen : Grundfeigen : erfigegenstanders Daber: mathe ten wir annehmen, bag er auch nur langfemitimgifich gweifend und aufanger im Stillen in Indian gereitte babe; bis et ign eineste heftigen Bumpfe bie Wermissung wirder welcher ibn: micht im bis Sabrb. nach: Sie-sachte lich aus Indien vertrieb. Bieraus worder fich jauchuges thirte laffen , frie man anfangs geneigt fein Bonstes, it bem weiten Kroife ben indischen Pantheaus auch bem Budbba, obaleich eit bier Lehren ber Bebais vermans ::: eine Stelle : m gewähren, indem er als eine Bertorbenung ibes Wischnu vereint wurde "). Und bemiber darf went fich nicht wendern; wenn man aunimmt, bag in ben Beiten: im

A. 11 ( Ca. 10)



<sup>.\*)</sup> Site - Govinda, übersett v, Majer, S. 26; 27. Der Berg im Ramajana, welcher ben Bubbha als Urheber bes Atheismus bezeichnet, von Schlegel für eingeschoben erklart, ist dabei bis fest nicht in Betrachtung zu ziehen.

welchen bies geftitabe bie Grunbfage befier religisten Got den foch nicht gutter benittichen Beneuftfelte gelichunen was ren : for hole es sein unt woll birrais allein in with ren ift, daß noch in foldern Beten ble Birdbinin bes Bubbla mit bein Brabatalonus verbantenulan : launte 3): 208 mait aber burch-vie House feiten Beibunchen Einer beis Beil Religionebatteien auf ble Grundfige unthacafiart wie wiffen wit, konnte es nicht ausbieben bas vie wiffens Schafflich" gebilbeten Brahmatteri aus willendobilichen Beb een bie Budbhiften, gegen weltheillein Mafeben betligte Scheiften ihnen Bulf, su beftreiten Puchten Michten ?! Wie Ponnen alfo 'nut muthmaßen, buf eift nath ber atheriebeniert Beit bie philosophische Entwedlung ber Inbus begonnen bas Ben sinbeller wie That thee nawhier Conten whe hier bedass nauer ju bellimmen fein nu ete 3. nicht entnehmen.

Sollte es uns nun gelungen sein, doch mit einiger Wahrscheinlichkeit, welche uns seststen mag, die etwas Wessers gedsten wird, den Beitraum zur bestämmen, nuch welchem die Hindu's zu philosophiren angesangen haben mochten, so kann der Wunsch nicht ausbleiben, noch ein nen andern Zeitpunkt zu sinden, vor welchem sie wirft speinlich philosophirt haben mochten, hierzu könnten uns sein ditesten Angaben der Griechen über Indien ein nen Haltpunkt gewähren, wenn wir bieselben kestimmt genug fanden, um aus ihnen auf eine wirkliche Entwicklung der Philosophie dei den Hindu's schließen au düre



<sup>\*)</sup> Davon zeugt z. B. eine Inschrift, in welcher das zakte Derz des Bubbha gepriesen wird, von einem Wtahma Diener verstaße. As. ros. IX. p. 408 f.

fan. Alein so ift es kineswogs, wann wir den Sinn der Werichterster made berücksichtigen, als die Worte, welche sie gekrauchten. Denn von Philosophen zwar und von skreitsichtigen: Sophisten unter ihen hindu's sprechen sie gemug; aben; diese Worte, derneisen, wolche auch, die Druft dem Suichen inchen; gedraucht werden, wolche auch, die Druft dem der Gallion und die Priester der Juden Philosophen neuwen der Gallion und die Priester der Juden Philosophen neuwen der Wuchmanen anflikeen, entspricht mehr religiösen, als inhilosophischen; Indusen, entspricht mehr religiösen, als inhilosophischen; Indusen, Mur. so viel könnte man wahl fün unsern Zweit; zus diesen mit den Hindus bekannt wurz den Zeit, als die Eriechen mit den Hindus bekannt wurz den, unter diesen eine Spaltung der Secten stattfand, welche nach der Phirstigkeit der Nachrichten schwarlich gar nauer zu bestimmen sein möchte?.

i. S Rais

<sup>1)</sup> Rearhos und Megasthenes, welche unter ben altern griedsichen Berichtentum Indien saben, scheinen nicht genug phliosophisch gebildet gewesen zu sein, um über phitosophische Dinge der eichten zu können. Für den Megasthenes ist in dieser Rücksicht die Stelle b. Clem: Alex: Strom. I. p. 305. Syld. charaktiebisch. Er saget üngeren, merra, merra, raged giveren slowuern naged vorz dexasous leverau nat naged vorz ken ihr Ellädos gelocogodon, ta mer nage 'Irdois ünd rür Beaxmaren, ta de kr vij Locks ünd vor nage' indenen berdenen. Ukvigens sehe man, wie Stradon die Berichte der Eriechen über Indien in Berdacht hat, zu Unfange des 15. Buchs.

<sup>2)</sup> Es ift namlich nicht leicht zu sagen, was für Leute die Pramnen, die Germanen ober Sarmanen, ober auch Samander gewesen sein mogen, da es nicht einmal gewiß ift, ob die Sarmanen ober Samander Inder ober Perser waren, indem die Eriechen den Begriff Judiens viel unbestimmter sasten als wir. S. Aares. IX. p. 299; P. a Bohlen l. l. p. 38 f.; Bayer Hist. ragui Graecorum Bactr. p. 21. Der Buddha wied erst von

Benn wir jedoch die lange Beit bedenken, melche mehrfcheinsich zwischen dem Aufkommen den bildbhistischen Religion und ber einen Bekanntifchaft, welche bir Grienden mit den Indern machten, liegt ... so fcheint es und touten zweiselhaft, daß schon zu biefer Beit: eine Aet von Philosophie bei den Sindu's geherrscht : habe. Db dies jehech die Philosophie gemegen fein moge, melde bis in bie fodteften Beiten ber Sansbrittiferatur Ausbilbung und Merehrung gefunden ihat, idanisber darf man bescheidene Imoifel hegen. Man wird wied mobil midt anders als annehmen komen, buf bie: Philosophie: ber ihindule, fo: wie alled, was menschlicher Bilbung angehort, nur allmalig reifen konnte. Runnift es aber auch maturlich, bag bie unvollkommnern : Berftiche in ber Miffenfehnft burch fustere, vollkomitmere Authilbungen in ben Schatten gestellt werben, und ber Wargeffenheit anheimfallen, wenn nicht geschichtliche, Ueberlieferung ihrer gebenkt. Da nun biefe bei ben Inbern fehlt, so kann man nicht anbers, als muthmaagen, beg und mir die vollkommpere Entwicklung ber indischen Philipspie in ben Werten, welche wir noch befigen, suhalten warden fei, wahhrend von der fricheften indifden Philosophie mur fehr unvollkommne Spuren gefunden werben imbeken.

Wir werden speier sauf bas zweinklommen, was sich über diese wermuthen lest. Zuvor aber mitsen wir noch unsere Meinung über bie Beit, warm die vollkommnere Entwicklung der indischen Philosophie eingetreten sein

Clemens Aler. Strom. I. S. 805, ermabnt, man weiß nicht, aus welcher Quelle.

Sefch. b. Phil. I.

mochte, außern. Es gilt als ein allgemeines Wefet ber menschlichen Bilbung, bas sich ein reges Streben bes wiffenschaftlichen Geistes, ohne auch mit philosophischen Regungen vergefellschaftet zu sein, nicht zeigen fann. Dies lagt fich geschichtlich nachweisen, so wie es in ber Ibee ber Biffenschaft selbst gegründet ist. Aber bie Philosophie ist nicht allein eine nothwendige Bedingung ber wiffenschafts lichen Ausbildung, sondern fie wird auch wieder von der wiffenschaftlichen Ausbildung, ja von ber ganzen geistigen Ausbildung bes Menschen bedingt. Ran fann es bei eingelnen Menfchen und bei gangen Bollern genugsam bemerken, wie die Philosophie nicht zu ben Zweigen ber geistigen Thatigkeit gehort, welche in ihrer Kindheit ober in ihrem Junglingsalter mit Glisch geubt werben. Gie verlangt die Reise des Alters, und. wenn die Dichtkunst am meisten in bem Alter feuriger und lebenbiger Phantasie, in ber Jugend bes Menschen, gebeiht, ja von ihr nicht mit Unrecht geruhmt wird, bag fie ben Geift jugenblich erhalte, so ist bagegen bie Philosophie bas Werk allseitiger Ueberlegung und die langsam reifende Frucht einer gründlichen Einficht in ben Lauf ber Dinge und eis ner burch vielfältiges Umberschauen gewonnenen Erfahrenheit. Wenn wir uns nun bie Inber als ein Bolf zu benken haben, welches Anlagen genug hatte zu Kunften und Wiffenschaften, und welches biefe Anlagen großen Theils ohne außere Anweisung und Ueberlieferung ent= widelte, so ift es von vorn berein anzunehmen, daß fie früher in ben Runften zu einiger Sicherheit gelangt fein werben, als in ben Biffenschaften. Demnach mogen wir auch vorausseten, daß in ber Philosophie unter ben hin-

du's zwar fruh mancherlei Berfuche entflanden fein bink sen, daß fie aber zu ber feststehenden Philipsophie, welche ihre gange wiffenschaftliche: Denkurt in manchetlei Richtung gen und verschiedenen Geten genügend aussprach, erft dann kommen konnten, als: fich auch ihre Poesse mit vollem Bewußtsein ber Runft ihnen entwickelt hatte. 3mei Arten ber philosophischen Entwicklung find wesentlich voneinander zu unterscheiden, formie zwei Arten ber bichte: rifiben Entwicklung, und beibe Arten belber feben in Berwandtschaft miteinander... Die vine: Dinft, win Kind ber gludlichen Mater, bichtet, weil fie nicht anbers weißt fie hat beine Bahl, ihr Lieb ift, wie munt pefagt hat, Raturlaut, unwillkurlither Ausbruck ihres Gesighls und bes Gefühls ihres Bulls: Gang anderer Art ift ihre Schwester, welche wählt, welche überlegt, melthe Absidis ten hat und 3wede verfoigt, die der Kunst sich bewußte Runft. Sie lebt nicht fo im Ginklang mit bem Gefahl ber ganzen Nation, daß fie nur zu sprechen brunchte, um ben richtigen Anklung zu finden; sondern ihr Klinftler weiß, daß fo, wie er es meint, nicht Alle Buneinen; er muß barauf finnert, wie er bie Anderse gewinne; er weiß Meinungen gegen Deinangen vergleichen itomen, um feiner Anficht bee Gebens: unb ber Belt: Befall ;pt verschuffen. Daber fest wieser Aunft ischon Entwicklung des Berstandes: voraus, und, ba: biefer: im Großes hut in ber Biffenschaft entwicklt wird, eine wistenschaftliche Euts widlung, welche immer einigermaafen mit Philosophie versett ift. Aber biese Met ber Philosophie, welche bes ausgebilbeten Prefte vorausgeben muß, ift noch eine fowarkende, welche fich aus der Maturpoeffe bevausgebildet

bat, indem die individuellen Richtungen des Einzelnen and ber Gesamminaffe bes Bolls fich bervorhoben, und wen auch jum abjectiven Bewustlein tomten konnten. Diese Philosophie ift naturlicher Beise nur eine umberfühlende und nach verschiebenen Richtungen :. fich :: aussprechende Unficht; fie ift der Poefie noch nahe vermandt, ins bem fie mehr bem eigenthimmlichen Buge bes Philosophen, feinem ABahrheitsgefühle ... folgt , :als aus ninem allemeis nen tebenblate über bas gange Wefen ber Wiffenfchaft, welches fich nach allgemein gultigen. Grunden antwicken will, fich erneugt. Dies offenbart fich auch in bet iffarm ihrer Darftellung, melde bas poetliche Bild liebt, mehr engehlt, els beweift, und nicht fetten auch bie poetische Einfleidung wihlt. Gie wird noth getrieben, wie bie Raturpoesie, von einem unbewusten Erlebe, von einem Princip, bas fich kelbst nicht kennt. Eben beswegen aber fann fie Leinen Beftont baben in einem Bolle, welches mit Macht nach Bewußtsein über fich felbft ftrebt. foldes wird, eine Abilosophie suchen, welche nicht aus der einenthunkichen Reigung bes Ginzelnen, sonbern aus bem allgemeinen Charakter des Bolks beworgeht, und feine Richtungen in ber Agmilie, in Der Religion, in the Bissenschaft und in Staatsleben gustorechen und gum Bewußtein bes Gebanfene bringen fall. Daß fie nun'aber and bas futfklerische Erben bes Bolls mit gum Bewußtsein bringen foll, bas beweift, das fie nicht früher fein tann, als bie-fith ihrer felbft beweißte Runft.; ja nich ber gangen Art bes menschlichen Bebens wird man imnehmen missen, daßefie erft Briter fich entwicken konne, els viefe; denn bie Erkundnig seiner selbst ift die spätiste

Frucht des menschlichen Seistes; sie solgt ver Entwicklung aller der Ariede, welche das Leben des Meinsthen bewes gen. Erst nachdem der Mensch zur Festigkeit seines Chaprakters gekommen, kann er sich auch desseicht seines Chaprakters gekommen, kann er sich auch desseicht bewußt werden. Und ahnlich ist es auch mit den Wöldere. Die Philosophie, welche ein Ausbruck der ganzen charakteristischen Denkweise eines Wolfe ist, kann sich erst dann ers zeugen, wenn das Bolk in allen Auten der Entwicklung sich versucht und zur Sicherheit über sich selbst sich auss gelebt hat.

Wie konnten uns biefer allgemeinen Betrachkungen bier nicht ganz enthalten, weil man da, mo historische Angaben mangeln, nach allgemeinen Grundsähen veristristill suchen muß; vielleicht aber haben wir und darüber zu entschuldigen, daß unsere Betrachtungen weitunsiger ges rathen sind, als nothig; um unsere Meinung anzubeuten, während sie doch hier nicht aussuhrlich gewag gegeben werden konnten, um anders Meinende zu belehren:

Die Anwendung unseren Grindstige wird num wohl nicht schwer sein. Man wird nach der vorhandnen Nes berlieferung, wie ich glaube, kaum zweiseln können, daß die sich ihrer selbst bewußte Dichtung, die, welche allers sei Reizmittel gebraucht, um für sich zu gewissen, welche darauf ausgeht, durch kunstreiche Berstechtung der Berse und der Ersindung: zu gefallen, dei den Inderni ungescher um das Zeitalter des Vistramaditja, als Kalidasa sich in allerlei Arten der Dichtkunst versuchte, ihre hächste Allethe gehabt hat. Dapon giebt auch einen Weweis ab, daß erst zu dieser Zeit die dramatische Kunst der har klinder ausgebildet wurde, welche nicht mit Unweht sie das Klinste ausgebildet wurde, welche nicht mit Unweht sie das Klinste lichste Bert ber Runft gehalten wirb. Denn ihre glichliche Bearbeitung fest bas Bewußtsein von ben Gegen= fagen, welche in ber menfchlichen Dentart zu berrichen pflegen, voraus; und baber wird fie fich erft bann in eis nem Bolle erzeugen, wenn Reife ber Erfahrung und Nachdenken ider ihre Ergebnisse bei ihm sich eingefunden haben. Daraus aber wurde benn auch von felbft folgen, daß and die vollkommnere Entwicklung der Philosophie bei ben hindus erft nach ober mit bem Zeitalter bes Bis kramaditja, b. b. etwa in bem letten Sahrhunderte vor Chr. Geb., begonnen babe; und bag wir zu biefer vollkommern Entwicklung bie noch jetzt unter ben hindu's bekannten Softeme ber Mimania =, ber Santhia =, ber Njaja : Philosophie, und wie fie sonft beiffen mogen, rechs nen muffen, geht schon baraus bervor, bas sie noch jest fartbestehen, und burch ben langen Beitraum vieler Sahrbutberte fich erhalten baben. Sie konnen nicht bas Bert einer jugenblichen Nation fein.

Wir dürfen einige Umstände, welche für unsere Annahme sprechen, nicht übergehen. Dem Zeitalter der umsssächtigen und mit Bewußtsein versahrenden Philosophie pslegt das Zeitalter der schwankenden Meinungen vorauszugehen, und den schwankenden Meinungen gesellen sich sophistische Bestrebungen, oder wenigstens eine leichtsinnige Denkart über Religion, Sittlichkeit und Bissenschaft zu. Dies ist die natürliche Folge davon, daß man die streitenden Richtungen der frühern Philosophie, welche auf insbividuellen Reigungen erdaut war, zu bemerken anfängt. Den natürlichen Sie solcher leichtsinnigen Denkart bei den Hindussen. Sie solcher leichtsinnigen Denkart bei den Hindussen. Sie solcher leichtsinnigen Gedichten,

in ben Ratul's, au welchen bie Schriften bes Kalibafa gezählt werben, suchen, und in ber That hat man in ben Werken bes Kalibafa Spuren religibser Gleichgültigkeit entbeden wollen '). Das Zeitalter in ber Entwicklung eis nes Bolls, in welchem mit vorherrschendem Eifer ben schonen Kimsten gehulbigt wird, pflegt überhaupt auch bas Zeitalter bes Leichtfinns zu fein. Dag bies auch bei ben hindu's ftattgefunden habe, mochte man auch baraus zu schließen geneigt fein, bag Amara : Sinha, ber am Sofe bes Wiframabitja in hoben Ehren gestanden haben foll, ber Lebre bes Bubbha augethan war, ja es sprechen fogar Inschriften aus einer etwas spatern Beit 2) bafür. In ber einen wird ber Rabscha, zu beffen Preise fie verfast ift, ein Swiote, b. b. ein Bubbba, genannt und von ihm gepriesen, bag er jeben in seiner Secte nach ihren Borfdriften leben leffe. In einer andern aber wird bie gegenwartige Beit bie Beit ber Gottlofigkeit genannt, und ber Furft wird gelobt, weil er ben, welcher in ben Berfammlungen ber Gelehrten vergiftet worden war von ber Liebe gum Beweife, spottend verlache, und burch tiefe und schone Reben, ben Lehren ber Beba's gemaß, beschame. Diese Unführung mag zugleich beweisen, daß in ber Zeit, aus welcher jene Inschrift ift, schon die Philosophie, welche im Geleite ber fich ihrer felbst bewußten Runft au geben pflegt, sich bei ben hindu's gebilbet hatte. Benn ich biese Bermuthungen über bie indische Phi-

<sup>1)</sup> S. b. angef, S. v. P. v. Boblen, S. 38.

<sup>2)</sup> Etwa vom 3. 70 n. Chr. S. S. As. res. L. p. 123 f.; p. 189.

losophie, welche und jeht zuganglich zu werben aufängt; gewagt habe, fo ist es wemiger beswegen geschehen, um irgend ein Mesultat über biefe Sache, welche und mur noch so gang, im Roben bekaint ift, abauschließen, als um die Dromung meiner Geschichterzählung zu rechtfertis gent Diese beruht nun auf folgenben Annahmen: Bann fich die indische Philosophie in der Aben, in welcher sie und in Schriften und Auszugen befrunt geworben ift, gebils bet habe, kann bistorist witht ausnemistelt: werten , baber kann auch bie Geschichte nicht von ihrem: Mibungsgange, sondern nur von ihrem Bestehen Notig nehmen, und bas bei au erforichen fuchen, wo kes etwo einen Ginfluß auf bis und befannte Entwicklung whilosophischer: Lebren gewonnen habe. In ber Geschichte ber ditesten griechischen Milosophie ift nun durchaus keine Swur eines solchen Simfluffes zu ffaben \*), auch ift es nicht unwahrscheinlich,

<sup>\*)</sup> Darüber fpater mehr. hier nur bies : Colebroote, in ben Trans. of the R. A. S. I. p. 677, bat versprochen, tainftig gu seigen, baf bie Inber Lehrer ber fruhern griechtichen Philosophen gewesen seien, besonders bes Pythagoras, und in ber That, bas Argument, beffen Schema er schon mitgetheilt bat, ift nicht übel angelegt. Es foll'namilich gezeligt wersett, bie indifche Philosophie habe großere Bermanbtschaft mit ber altern, als, mit ber spatern griechischen Philosophie, und ba es nicht mahrscheinlich fei, bag big Griechen in ber Beit zwifchen ben fruhern und fpatern Philosophenfculen ihre Philosophie ben Indem mitgetheilt hatten, fo foll barans gefolgert werben, bag vielmehr bie Ander: ben Griechen Philofophie mitgetheilt hatten. Es tommt bei biefem Schluffe nur barauf an, ju zeigen, bag bie Berwandtichaft in ber angegebnen Art wirklich ftattfinbe, und zwar in einem Grabe, welcher nicht aus ber Berwandtschaft aller Bolker untereinander abgeleitef werben Bann - Darüber bat Colebr. icon: Chices fallen laffen, aber wemig Genügendes. Er mag wohl ein befferer Renner ber intifden,

bas die indische Philasophie, in ber uns bekannten Gefielt nicht vor ber bediten Blathe ber griechischen Weibesonbie fich ausgebildet habet. Dagegen febeint fie boch nicht rein abgesondert; und dine auft die übrigen Erscheinungen uns ferer Geschichte Ginfluß; auszulaben unter biefen: gestunden au baben, und: uns, welche wir bie Gefchichte ber Denfehr helt gern als: Einheit: begreifen muchten, mits: es im von and gewiß fein! bas auch: biefe bedeutende Erscheimung geiftiger Bilbung: fin: bie Emmidlung, beg: menschlichen Beiftest iberhaupt nitht umfonft gewesen fein werbe. Su: den wir baber nach Spuren bes Giffluffes, welchen bie indifche: Milosochie: auf die neuere. Bilbung ausgeübt baben mochte, so werben wir auf jene Beiten geführt, in welchen die ariechischen Bilbumg mit ber vrientalischen Denk weife fich middle; und aus ber fo, gewonnenen, Anficht von Beben und Welt eine: Philosophie:fich: erzengte; welche griechifdsen und orientalischen Charafter miteinander vermembe. Run ift es mertomebig, bag bies unt biefelbe Beit geschah, so weit wir es verfolgen tommen, um bie Beit bes: Amfangs unferer. Beitrechnung, wo wir vermuthan burfen, bag auch, bie aweite Entwicklung ber inbis

als der griechischen Philosophie sein. Denn daß er die Philosophie der Pythogiveder aus dem Otelkos, und die Lehre des heraklit aus sein Nerdadigen: Angabe (S: 574) schhofen:will, zeigt, daß er nicht eben auf dem sichgerten Wege ist. Verner sindet er die Aehnlichkeit zwischen pythagorischer und indischer Philosophie, daß beide wirklichen pythagorischer und indischen Philosophie, daß beide wirkliche und midsterielle Ursachen unterscheiden, zu groß, als daß sie zuschlich sein sollta. Zuschlich eben nicht; aber den seund liegt nur in der Gleichartigkeit des menschlichen Verschaus. Es giebt wahl kaum zwei Sprachen, welche zwischen Stoff und Ursache nicht zu unterschieden wößen.

schen Philosophie gur Reife gekommen sein moge. Wer mag es nun so gewesen fein, wie wir vermuthen, ober mag fich auch die indische Philosophie schon frither ent: widelt gehabt haben, zweies steht uns fest, welches unfere Unerbrung ber Geschichte bestimmt, namlich zuerft, baff zu biefer Beit, und nicht früher, ber Einfluß ber orientellschen Philosophie auf die griechische wirklich in die Entwicklung biefer eingreift, und bann, bag bie indifche Philosophie au biefem Ginftuffe, wenn auch nur felten unmittelbar, boch in nicht geringem Daage mitgewirft baben moge. Der erfte Puntt tann nicht in 3weifel gezogen werben; ber zweite wird von manchen Einzelheiten unterflitt, welche bier auszuführen nicht ber Ort ift, bangt aber noch mehr baran, bag unter keinem Bolke bes Drients zu damaliger Zeit eine fo ausgebilbete Philosophie vorausgesett werben fann, als unter ben Inbern, und bag also auch bochst mahrscheinlich von bieser Philosophie viele geistige Bewegungen ausgegangen sein mogen, beren Quelle uns fonft verborgen ift.

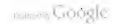
Unsere Meinung ist baher, daß von der ausgebildeten indischen Philosophie erst da gehandelt werden musse, wo ihr Borhandensein mit Sicherheit vorausgesetzt werden darf, und wo ihr Einstuß sich zu offendaren ansängt, d. h. in der Zeit um Christi Gedurt. Ihr hier eine Stelle in unserer Geschichte anzuweisen, dazu drängt uns vor Allem die Betrachtung, daß uns keine orientalische Philosophie aus jener Zeit so bekannt ist, als diese. Wollte man dazgegen die Geschichte der indischen Philosophie vor der Geschichte der griechischen Philosophie abhandeln, annehmend, diese sei aus der Fortentwicklung jener entstanden: so würde

man sich in nicht garinger Verlegenheit befinden, zu erzeilchen, wie eine nicht unbedeutende Masse von Begrissen, Lehren und Untersuchungen, welche in der indischen Philosophie im Gange waren, dei der Ueberlieserung an die Griechen habe verloren gehen können, ja daß diese Erklärung nothwendig wäre, würde, streng genommen, schon nachweisen, daß die Boraussehung, die griechische Philossophie sei die Fortbildung der indischen, oder überhaupt der orientalischen, salsch sei.

Es bleibt uns nun noch übrig, hier einige Bermuthungen zu außern über ble altefte inbifche Philosophie, beren Entwidlung mit ber Entwidlung ber altesten gries difchen Philosophie ungefahr gleichzeitig sein mochte, und ber wir also auch alleis in einer chronologischen Anordnung unferer Geschichte bier eine Stelle anweisen konnen. Wir wollen jeboch von born berein gestehen, daß unfere Bermuthungen hieruber nur febr pag find, und nicht aus bers fein konnen ber Beschaffenheit ber Quellen gemäß. Den Sit biefer erften Versuche mochte ich, was die Phis losophie der Brahmanen betrifft, hauptsächlich in den Upas mischad's suchen, wiewohl keineswegs alle Upamischad's aus ber Beit ber erften Entwicklung ber Philosophie find, sonbern viele einen woch, spatern Ursprung verrathen. ift es nicht unwahrscheinlich, daß sich in folden Episo= ben, welche in spatern Zeiten ben altern Belbengebichten angefugt worben find, Spuren ber altern Philosophie gerettet haben. Aber alle biese Quellen sind, so lange nicht eine genauere Kritik bas Berbaltwiß ber einzelnen Theile der indischen Literatur zueinander bestimmt bat, febr uns ficher, indem man fich jest in der Bostimmung bes 2012 tens eines oder bes andem Theise meistens nur seinem Bakte, welcher nach ben Inhalte abnift, überlaffen sieht

Um nun von einem so unstigern Aubrer nicht zu sehr in ber Bere herungeführt zu werben, muffen wir uns baran erinnern, bag bis indiffhe Philosophie in ihrem er ften Beginn nichts anders sein konnte, als bas allmalige Bewufftwerben bes inbifden Geiftes über fich felbft, unb daß baber auch die Glemente ber religiblen Gesinnung, welche vor der Philosophie sich gebübet hatte, in dieser aufgenommen und zum wissenschaftlichen Bewußtsein gebracht werben mußten. Wir feben also voraus, bag in ber altesten Philosophie ber Hindu's die Ansicht lag, alle einzelne Dinge und Maturfrafte feien aus ber allgemeis nen zeugenden Raturfraft als eben fo viele Meußerungew biefer Rraft hervorgegangen und von ihr nicht geschieben, ferner bie belebende Seele ber Dinge wandere burch verschiedene Kormen des weltlichen Lebens nach nothwendigen Gefegen, von welchen aber auch Befreiung gewonnen werben konne und Grhebung ber Seele zu gott: lichem Leben \*).

Da wir annehmen missen, daß die Philosophie ber Hindu's aus ihrer Religion sich entwickeite, und die Resulzion ber Beda's unspelinglich Naturreligion war, fo tist



<sup>&</sup>quot;) Fr. Schlegel nimmt biese Borftellungsweisen für besonbere, auseinander folgende Epochen in der indischen Denkart, in sanges. S. S. 93; als solche laffen sie sich historisch nicht nachweisen, sie wenigsten in; der Ordnung, in welcher er, sie auseinander folgen läßt. Denn schon in den Beda's ist, wie früher erwähnt, der Naturdienst vorherrschend, welchen er erst auf die Emanationstehre und auf die Edipe von der Seelenwanderung solgen läßt.

fich nicht mobil anders benten, als bag bie erften schilosophischen Forschungen ber Inber bie Frage betrafen, welche Raturfraft für ben Grund aller Erfcheimungen ju halten fei. Dabin beutet auch ; bag wir bie Spaltung ber gelie gibsen Setten als bie Bergntassung gur philosophischen Untersuchung betrachten muffen, und daß die ursprungliche Bebeutung ber Sauptgottheiten bei ben hindu's phofischer Art ift. Jeboch es find nicht blog biefe allgemeis nen Bemertungen, welche unfer Untheil leiten, fonbern mehr noch bie Ueberlieferungen, welche auf die alteffen philosobischen Untersuchungen zu verweisen :scheinen. Dir finden die Meinung Jehr allgemein verbreitet, beg ben Sindu's der Urfprung aller Dinge bas Baffer feit), in welchem fie fich bas materielle und has bilbenbe Pringip vereinigt bachten. - Andere Borftellungen scheinen barauf juridgugeben, andere Elemente, pber bie Compe, ober ben Mond als, bas Wefen zu betrachten, que welchem Alles entsprungen fei. Darauf werben wir weniger burch ummittelhare Angeben, welche boch auch nicht gang feblen 2), als burch polemische Untersuchungen, welche wie

<sup>1)</sup> Ramayana III. p. 454, aus einem spatern Einschiel bies Gebiches. As. res. VIII. p. 462, aus ben Bebal's. Serab. UV, 1. p. 293. Tauchn. Bei bieser Stelle muß ich einen Swerthum erwähnen, welcher ben Griechen sehr nahe lag; bei bem fünften Etemente ber Inder bachten sie an ihren Aerher, und tegten ihm die Bildung bes Gestime bei; aber kas: fünfte Element ist ben hindus nur das Substrat des Schalls. Auf abnliche Irrehumen fommen fast alle schlagende Aehnlichkeiten, welche man zwischen in-bischer und griechischer Philosophie hat sinden wollen, zurück.

<sup>2)</sup> Ueber bie Luft- ale Princip f. As. ven VIII. p. 418, nach ben Beba's.

einer spätern Zeit zuschreiben mussen, geführt. Merkwürsbig find in dieser Beziehung mehrere Stellen der Beda's, welche uns den Sang sehr gut zu bezeichnen scheinen, welchen die Philosophie der Hindu's nahm, indem sie, von der Verehrung einzelner Naturkräste ausgehend, zu der Einsicht kam, daß nur das eine vernämftige Wesen, welches alle Wesen durchdringt, die allgemeine Seele, der Ursprung aller Dinge sei.

In der einen biefer Stellen?) mirb bon einer Bersommlung von Beifen erzählt, welche über die Frage in Berlegenheit sind, was unfere Seele und was Bruhm sei, indem vorausgesett wird, bas Beabin ober ber Grund aller Dinge die allgemeine Seele fd. Die Beifen erhalten Unterricht barüber von einem Konige, welcher fie ben einen nach bern anbern fragt, was er als bie allgemeine Seele verehre. Die Antworten, welche er erhalt, bezeich= nett irgend einen Theil ber Ratur; ber eine nennt ben himmel, ber andere die Sonne, ein britter die Luft, ein fünfter und fechster das Waffer und die Erbe. Aber alle biefe Antworten genugen bem Konige nicht, benn ber himmel sei nur bas haupt, bie Sonne bas Auge, bie Luft ber Athem, ber Aether ber Rumpf, bas Baffer ber Unterleib, und bie Erbe die Fuße ber Seele. Er belehrt fie fobann, bag fie alle nur einzelne Wefen verehrten, und baber auch nur einzelner Luft theilhaftig werben konnten; su verehren aber fei allein bas, was in allen ben Theilen ber Belt fich offenbare, und wer es verehre, ber

<sup>1)</sup> As. res: VIII. p. 421 f.; VII. B. 241.

<sup>2)</sup> Ib. VIII. p. 463 f.

werbe allgemeiner Luft. und Maheung itheilichtig werben in allen Welten, in allen Wesen umbain allen Geelen 1).

Benn in diefer Stelle ber Beda's bie Lehre ohne weis tere Grunde mitgetheilt wird, so treten bagegen bie Grunde berselben Denfart in einer anbern Stelle: mehr bernor.2). Ein Sohn fragt feinen Bater, was Brahm fei; ber Bas ter aber verweift ihn an sein eigenes Nachbenken, indem er nur bemerkt, bas fei Brahm, von welchem alle Dinge ausgehen, bas, burch welches alle leben nach ihrer Geburt, wonach sie streben und in welches sie idergeben. Buerft glaubt nun ber Gohn an finden, Brabm fei Speife, bann, er sei Athem, endlich, er sei Bermunft. Aber alles bies genigt ihm nicht, und wenn er feinem Bater vor: legt, mas er gefunden, weist ihn biefer an tieferem Rachs benten an. Bulest finbet ber Cobn, Brabm fei Glud: seligkeit, benn alle Dinge stammen in ber That aus Luft, geboren leben fie burch Luft, fie ftreben nach Luft und Sludfeligkeit und geben in fie über. Mit dieser Lebre moge man vergleichen, was ber Brahman Manbanis bem Onefitritos gefagt haben foll "): Die beste Lehre fei bie, welche Luft und Unluft aus ber Geele verbanne; Unluft aber fei von Arbeit verschieben, jene ber Geele feindlich; biefe ihr befreundet; ben Korper muffe man an: Arbeit gewöhnen, bamit bie Vernunft ftart werbe; burch welche man bie 3wietracht ber Seele bampfe.

Etwas verschieben von bem Inhalte bes angeführten

<sup>1)</sup> Bergl. ebenb. G. 4\$2 f.; G. 44?.

<sup>2)</sup> As. res. VIII. p. 454 f.

<sup>3)</sup> Strab, XV, 1, p. 298.

Sthats erklätten: sich : andere Stellen : ber: Wod's üben das höchste Wesen; indem sie dasseite auf die Berunft, auf die Wede zumäckingen '). Doch mag bied eben nicht als vine wesentliche Berschiedenheit betrachtet werden, da die Vernunft und die Rede boch auch als ::nit der höchsten Glückseit werdunden betrachtet werden?).

Bertte man inem wierin: bie fchon ausgebilbetern, über ben Standpunkt bes naturlichen: Gegebenseins hinnusgehenden Borfellinigen bei Hinduis wien Gott : erfannt, fo muß auch ihren zur Geite ber Berfuth gestenben haben. die Frage: wie aus ber allgemeinen Geele bie Mannigfattigkeit ber erfcheinenben Dinga fich entwickelt habe, zu beantworten. Wir finden auch bieriber in ben Beda's mancherlei Umbentungen, unter welchen wir jeboch eine ältere, ber blogen Naturansicht angehörige, von einer spåteren, welche Miles zu vergriffigen Krebt, umterscheiben mochten, ohne feboch behaupten zu wollen, bag biefe beiben Unfichten in ber alteften Philosophie ber Sindu's mit Bewußtsein fich voneinander gefondert haben mußten. Ast ber alteften Borfollungsast hieraber angebbrig febe ich namlich die Lehren: an , :: bag : Ach Albes aus. ber Erenmung bes Urgrumbes in die beiben Gefchlichter bes Manntichen. und. Beiblichen ertemptisabe 3), ober bag Alles: aus

<sup>1)</sup> As. res. VIII. p. 402, 427, 448; V. p. 862.

<sup>2)</sup> Ib. VIII. p. 448. Brahme, who is intellect with felicity, is the best path (to happiness) etc.

<sup>1)</sup> Ib. p. 441 f. Spater ift jedoch vielleicht, wie Rhobe, I. S. 232, bemerkt hat, die Berehrung bes Lingam. Das weibe

bem Ei, ober in anbern physischen Berwandlungen geworben fei. Spater bagegen mochten bie Lehren fein, welche die Schöpfung als das Opfer des Brahm darftellen '), wenn man biefes Bilb im Sinne fpaterer Commentatoren beuten barf, als wenn namlich bas oberfte Besen einen Theil seiner Bollkommenheit bahingegeben habe der Sterblichkeit und ber Beranberung, der Qual bes Lebens. Won einer andern Urt, wenn sie auch mit ber vorigen vermischt vorkommen sollte, mochte die Borftellung sein, welche ben Grund alles Daseins auf moftische Beise als weber Sein, noch Richt = Sein, weber Tob, noch Leben, weber Tag, noch Nacht beschreibt, und erklart, die Schopfung bet Welt konnten weber Gotter, noch Menschen erkennen, weil fie aus ihr erft ihr Dafein empfangen batten, fo baß fie allein bem bekannt fei, welder im bochsten Himmel bas Weltall beherrsche 2); aber damit wird boch auch die Annahme verbunden, aus der Rraft ber Betrachtung und aus bem Berlangen im Geifte, welches ber ursprungliche schaffenbe Same sei, werbe die Belt, und erkannt werbe dies Verlangen von ben Beisen burch die Ginsicht in ihren Bergen, welches sie unterschieben im Nicht : Sein als die Fessel bes Seins ).

liche Princip wird als die Kraft der mannlichen Gottheit betrachtet. Cole brooke, As. res. VII. p. 280. Daher die Spaltung der Secten der hindu's in die, welche das weibliche, und in die, welche das mannliche Princip derselben Gottheit verehren.

<sup>1)</sup> Ib. p. 405; VII. p. 251; V. p. 856.

<sup>2)</sup> Ramayana I. p. 574; As. res. VIII. p. 432 f.

<sup>3)</sup> As. res. VIII. p. 404 f. Die englische Uebersehung ift nicht gang beutlich. Then was there no entity, nor non-enti-

Gefch. b. Phil. I.

Diese Borftellungsweise namlich scheint fich von ber aulest angeführten barin wesentlich unterschieben zu baben. baf sie bie Belt als eine Entwicklung und Berwirkli= dung ber gottlichen Kraft betrachtet, indem nach ihr aus bem ungeordneten Gein, welches weber mabres Gein. noch unsterbliches Leben ober heller Tag ift, bas geordnete Sein burch bas Verlangen bes Urgrundes bervorgeben foll, mahrend die andere Ansicht umgekehrt die Beltschöpfung als ein Opfer und als ein Eingehen in die Nichtigkeit bes Lebens fich benkt. Bon biefer letteren Art ift auch die Bergleichung ber Beltschöpfung mit bem Schlafen Brahm's, und seines vorweltlichen ober unweltlichen Seins mit bem Bachen. Db biefe Bergleichung schon vor ber Bebanta = Philosophie, welche wir spater kennen lernen werben, bei ben Hindu's geherrscht habe, wagen wir nicht zu entscheiben , obgleich fie in Manu's Berorbnungen vorkommt \*). In biesem Werke herrscht auf entschiedene Beise die Meinung von der Nichtigkeit der Belt:

ty, — death was not, nor then was immortality, nor distinction of day or night. — But that mass, which was covered by the husk, was produced by the power of contemplation. First desire was formed in his mind and that became the original productive seed; which the wise, recognising it by the intellect of their hearts, distinguish, in nonentity, as the bend of emity. Das Bith bes Berlangens wird and mit bem Bithe vom Mannlichen und Beiblichen verbunden.

<sup>\*)</sup> Fr. Schlegel, über Sprache und Weish. d. Inb., S. 280.

So mit Bachen und Schlaf wechselnb, bies All, was fich bewegt, was nicht,

Bringt jum Leben er ftets bervor, vertilgt es, ftets unwandelbar

Bahllose Beltentwickungen giebt's, Schopfungen, Ber, ftorungen,

Spielend gleichsam wirket er bies, ber hochste Schop: fer für und für \*).

In andern Lehren bagegen, namentlich in ben bubbhistisschen, wird die Welt als der Durchgang zur Vollendung betrachtet. Es mag auch Vorstellungen gegeben haben, welche beide Meinungen zu vereinigen suchten. Ueber ihr Alter wagen wir nichts zu entscheiden, weil uns historissche Andeutungen sehlen, obgleich es uns sehr wahrscheinslich ist, daß sie hohen Alters sind, da sie in der ganzen Denkweise der Hindu's sich tief verzweigt haben.

Ebenso sehlt es ums an bestimmten Aussagen, welche bas hohe Alter der Lehre von einer volligen Wiederversnichtung der Welt seststellen; jedoch scheint es aus der gewiß sehr alten Lehre der Hindu's von den verschiedenen Weltaltern hinlanglich zu erhellen. Die Hindu's namlich haben die Dauer der Weltalter nach gewissen nicht etwa aktronomisch berechneten, sondern ganz willkurlich bestimmten Zeitraumen sestgeseht, und es ist nathrlich anzunehmen, daß nach dem Berlause dieser Zeitraume eine ganzliche Ernenung der Welt stattsinden musse. Eine merkwärdige Vorstellungsart sindet sich hierüber, wiewohl sie wärdige Vorstellungsart sindet sich hierüber, wiewohl sie nicht sehr weit verbreitet gewesen zu seine scheint, nämlich daß die Körperwelt nur als Mittel diene, die von Gott Abgefallenen zu läutern und zu ihm zurückzusühren, aber auch vergehe, wenn dieser Zwed erreicht ist.

Run ift noch zu erwähnen, bag zu ben altern Bor-

<sup>\*)</sup> Chenb. G. 288.

ftellungsarten, welche fich bei ben hinbu's philosophisch ausgebilbet haben, auch gewiß ihre Lehre von ber Seelenwanderung und von der Befreiung von der Seelenwanderung gehort. Ursprunglich mag fich biese Lehre an bie Borftellung von bem ewigen Aluffe ber Naturtrafte, bon ber Banberung berfelben aus einer Form in bie ans bere angeschlossen haben, und so ziemlich materiell aufgefaßt worben fein '); fpater aber ift fie wohl in geiftigerem Sinne gebacht worben. Die Seelenwanderung wird von ben hindu's als ein Zustand ber Unruhe und ber Unseligkeit angesehen, inbem bie Seelen in ber bestanbigen Gewalt bes Tobes burch fie erhalten werben und ber Mube ber Bermandlung unterliegen. Damit verknupft fich nun naturlich bie fittliche Bebeutung bes Lebens. In biesem Bolke ift ein tiefes Gefühl von ber Sunbhaftigkeit bes Menschen, von ber Schuld, welche er auf fich gelaben, und beswegen eine große Furcht vor ber Strafe, welcher er zur ewigen Bergeltung unterliegen muffe. ber bei allen Ceremonien bes inbischen Gesetzes bas beftandig wiederkehrende Gebet um Tilgung ber Sunden und um Bewahrung vor Gunben 3), baher bie Meinung von der Berdienstlichkeit ber Bugungen und die außerste Barte biefer Bufungen ). Wie kann nun bas Leben, welches als Buße ber unendlichen Vergehungen gegen ein auf bas

<sup>1)</sup> S. ben Grabgefang As. res. VII. p. 244.

<sup>2) 3.</sup> B. As res. V. p. 860. Erbfunde bei ben hindu's ebenb. VII. p. 810.

<sup>5)</sup> Man vergl. bie Busungen bes Bisvamitra nach Bopp's Uebersegung, vorzäglich gegen bas Ende.

Meußerste überladenes Ceremonialgeset ) angesehen wird, einen Reig haben? Daber findet fich auch seit ben alte ften Zeiten und in ben alteften Werken ber hindu's überall das Berlangen nach Befreiung von der Seelenwanderung und die Sehnsucht nach ber Seligkeit, welche als vollenbete Ruhe gebacht wirb. Die Mittel zur Befreiung find nach ben altesten Borftellungen wohl keine andere, als, wie schon früher erwähnt, Opfer und andere Ceremonien, befonders Rogopfer und die außersten Bugungen. ben späteren Philosophemen ber Hindu's findet sich nun aber noch ein anderes Mittel, namlich Erkenntniß, welche frei ift von allem Sinnlichen, und sich zur Anschauung bes Unenblichen erhoben hat. Daß biefes Mittel auch icon ber ersten Philosophie ber Sindu's bekannt gewesen sei, bafür spricht in ben Upanischab's die beständige Empfehlung ber innern Beschauung und bes tiefen und feften Rachbenkens über bas Befen Gottes 2), so wie es benn überhaupt naturlich ift, daß schon mit ber Entwids lung ber Philosophie bas tiefe Nachbenken als Mittel zu bem, was man als bas Biel bes Lebens sich benkt, be=



<sup>1)</sup> Bergl. die ungahligen Borschriften über das Essen, die Gessenschaft babei, das Sigen u. s. w. As. res. VII. p. 277. Biesles hiervon mag neuern Ursprungs sein. Man sieht, wie Sitte und Gebrauch das lebendige Wesen in den hindu's überwältigt has ben; sie sind wie die Alten, welche nicht mehr aus ihren Gewohn; heiten können. Man kann sich nicht verleugnen, daß dieses Bolk seit lange sein Tod getrossen hat.

<sup>2)</sup> As. rog. VIII. p. 448; 455. Dagegen p. 448 barf nicht bafür angeführt werben, ba ber Upanischab, aus welchem bie Stelle genommen, spätern Ursprungs ift. Auch in bem Atharva: Beba tommen mehrere Stellen biefer Art vor.

trachtet wird. Wir können hinzusügen, daß auch in dem verhängnisvollen Ringe des Kalidasa\*) das Sinnen in sich selbst über das höchste Wesen als Mittel zur Erkenntznis alles dessen, was ist, geschildert wird. Uebrigens sinz det man in den älteren Werken der Hindu's, so weit sie mir bekannt sind, nichts von den Eintheilungen der Erzkenntnisskräfte, welche die ausgebildetere Philosophie der Hindu's kennt und deren Kenntnis dieselbe zur Erlanzgung der höchsten Seligkeit für nothwendig hält.

Soll ich nun noch zum Schluffe biefer Betrachtungen bingufegen, wie bie Ergebniffe, welche ich aufgeftellt habe, mir febr schwankend und unvollständig bunken ? Es burfte vielleicht nicht unnothig sein, indem oft bergleichen Untersuchungen mit zu großer Zuversicht entwickelt worben find, Unbere auch nicht felten mehr barauf gebaut haben, als bie Urheber selbst. Aber ich hoffe, bag man, billig bentenb, anerkennen wirb, wie in biefem Gebiete einer gang jungen Forschung jeber Schritt nur schwankenb gethan werben fann. Es foll bier nichts abgeschloffen werben; bas, was ich aufgestellt habe, find Sypothesen, beren Berth hier, wie überall, nur barin besteht, bag fie bie Aufmerksamkeit auf einen ober ben anbern Punkt leiten, beffen Sicherstellung noch weiterer Forschungen bedarf. Die Hopothesen find fur ben Versuch und bie Beobachtung. Es tam uns hier überhaupt mehr barauf an, allzusichern Behauptungen 3weifel entgegenzustellen, als felbst etwas Sicheres behaupten zu wollen. Bon einer philoso= phischen Betrachtung ber Menschengeschichte ausgebend,

<sup>\*)</sup> Act. VII. sc. 6.

würden wir vielleicht etwas Festeres aufstellen können, aber wir wollen uns vor allen Dingen, wenn es Darauf ankommt, Thatsachen zu begründen, vor der Bermischung geschichtlicher mit philosophischen Untersuchungen hüten.

## Drittes Capitel.

Bon bem Ursprunge ber griechischen Philosophie.

Wenn wir uns über bas Borgeschichtliche ber indischen Philosophie weitläuftig ausgelassen haben, so sind wir um so mehr gesonnen, über das Borgeschichtliche der griechisschen Philosophie uns kurz zu sassen; den das Borgeschichtliche dieser ist ganz anderer Art, als das Borgeschichtliche dieser ist ganz anderer Art, als das Borgeschichtliche jener; von dem, was für das indische Altersthum noch nicht geschichtlich ist, läßt sich wohl die Hossnung hegen, daß es noch einmal geschichtlich werden dürste, und es verlangt deswegen größere Beachtung; dagegen das griechische Alterthum ist uns wohl hinlänglich bekannt, um einzusehen, wie seiner Geschichte eine bestimmte Grenze gesteckt ist.

Unser Zweck bei biesen Untersuchungen über bas Worsgeschichtliche ist nur, so viel als möglich uns über bas zu unterrichten, woran die erste Entwicklung der griechischen Philosophie sich anschließen konnte. Wir unterscheiden zu diesem Zwecke das, was in der griechischen Denkart zur Erregung philosophischer Gedanken lag, und was etwa

aus frembem Unterricht den Griechen zugestoffen sein möchte. Indem wir das Erste zuerst betrachten wollen, erinnern wir daran, daß es hauptsächlich drei Weisen der geistigen Entwicklung sind, an welche sich die Philosophie ansschließt, namlich das religiöse Gefühl, die Dichtkunst und die volksthumliche Denkweise, wie sie in Sitten, Staatssmarimen und wissenschaftlichen Bestrebungen sich aussbrückt.

Bas nun die religiofen Vorstellungen ber Griechen betrifft, so mochte man fie als bie reichste Quelle fur unfern 3wed ansehen. Biel ist uns von ihnen überliefert worben, und in biesem hat offenbar Bieles Beziehung auf allgemeine Lehren, wenn folches auch nur bilblich in ben Mothen bargestellt sein sollte. Auch schon bie Alten has ben gemeint, manche Philosopheme mochten ihre Quelle in alten Ueberlieferungen ber Mythologen gefunden ha= ben, wie &. B. die Lehre, Alles fei in unaufhörlichem Blusse, auf die Berse bes homer, in welchen er ben Dkeanos und die Thetys, die Meergottheiten, als die Eltern ber Menschen und ber Gotter nennt, bezogen wird, ober wie Aristoteles in bem Anfange ber Theogonie bes Besiobos, wo er bas Chaos und die Liebe als Urgrunde alles geordneten Dafeins befingt, ben Urfprung ber Lehre, welche bas bilbende Princip von der Materie unterscheibet, zu finden glaubte. Allein bas, was die Alten hieruber fagen, ist theils febr ungenügend, nicht selten sehr gezwungen, theils klingt es wie Berspottung \*), und endlich,

<sup>&#</sup>x27;) Die Sophisten scheinen sich auch bamit einen falschen Schein gegeben zu haben, bas sie ihre Meinungen auf febr alten Ursprung

ba es sich nur auf einzelne und meistens sehr versteckte Elemente ber religiosen Ueberlieferungen bezieht, konnen wir barin keinen großen Einstuß auf die Ausbildung ber Philosophie angedeutet sinden.

Bollen wir in der religiofen Denkart die mahren Ans knupfungspunkte der griechischen Philosophie finden, so muffen wir untersuchen, wie in ben Zeiten, in welchen bie Philosophie entfland, biese Denkart beschaffen war: Die Untersuchungen bagegen, welche auf bie altesten mys thologischen Borffellungen und auf bie Ibeen und Gefühle, aus benen fie entstanden sein mogen, fich beziehen, tonnen uns für unfern 3wed gang gleichgultig fein, benn von den religibsen Borftellungen, aus welchen die grie chische Mythologie erwachsen ift, wagen wir zu sagen, baß fie zu ben Zeiten bes Thales etwas Beraltetes und halb Bergeffenes, halb Bernachlässigtes, kurz etwas was ren, was nicht mehr lebendig in die Entwicklung bes gries chischen Geistes eingriff. Doch muffen wir einige allgemeine Betrachtungen über bie Entstehung und Fortbis bung ber griechischen Mythologie außern, ebe wir ihre Bebeutung für bie Entwicklung ber Philosophie jum Berftanbnig bringen konnen.

Es kann wohl kaum ein Zweifel barüber herrschen, daß die ersten Linien der Mythologie aus Asien nach Europa gekommen sind, vielleicht nicht so sehr durch spätere Unbauer, als durch die ersten Einwohner selbst. Diese ersten Grundlinien aber sind unter der Hand der bilden-



zurädfähren wollten. Darüber spottet Platon nicht selten, wie of senbar im Protagoras und Kratplos, aber auch wohl im Theatet.

ben Griechen balb ganglich umgewandelt worden. Benn wir nur irgend ben Ueberlieferungen über bie orientalische Mythologie, wie fie nicht nur in schriftlichen Mittheilungen, fonbern auch in Bilbwerken uns vorliegen, trauen burfen, so muffen wir einen sehr wesentlichen Unterschied zwischen ihr und ber griechischen, wie sie in ber histori= schen Beit uns erscheint, anerkennen. Jene brudt ihre Berehrung gegen bas Gottliche in manchen unformlichen Symbolen aus, thierischer Gestalt entnommen, ober auch menschliche Gestalt mit thierischer vermischend, ober, wenn auch die menschliche Korm überall bervortritt, doch sie zu Berrbilbern ausbehnend; biese bagegen, wenn sie bas Gottliche ausbrucken will, sucht nur bas Rraftige, bas Eble und Schone in ber menschlichen Gestalt barzustellen. Bu viesem Abstande beider Arten der Mythologie ist es nicht auf einmal gekommen, sondern allmälig hat fich die griedifche Darftellungsweise aus ber orientalischen herausges bildet. Noch beim Homeros und beim Hefiodos finden wir manche Spuren ber alteren Borftellungsweise, welche schon bei ben Tragikern fast gang verschwunden ist; sie wurde zwar nicht vollig vergessen, aber sie trat in ben Hintergrund zurud gegen bie Gotterbilber, welche offentliche Berehrung genoffen, mit allem Aufwande ber Kunft geschmudt. Es entstand ein Geschlecht jungerer Gotter, welches bie altern Gotter befiegte 1).



<sup>\*)</sup> Mir ift nicht unbekannt, was Otfr. Muller, Proleg. &c. wissensch. Mythol. S. 373 f., gegen die frühere Berehrung der atteren Gotter erinnert hat. Davon mag auch so viel wahr sein, daß später Manches über die früheren Gotter von Dichtern erfun-

Richt schwer ist es, den Grund dieser Umwandlung der Mythologie bei den Griechen zu sinden. Der Kunstessum der Griechen hat sie hervorgebracht. So wie die die dende Kunst sortschritt, mußten die Ungehauer, die auf wenige Uederbleibsel, aus dem würdigsten Gegenstande der Kunst, aus der Mythologie, verschwinden. Ran hat den plastischen Geist der griechischen Poesie nicht verkannt; man muß seine Wirksamkeit auch in der griechischen Ryzthologie anerkennen.

Es ift offenbar, wie biese Fortbilbung ber griechischen Mythologie ihr allmälig immer mehr ein heiteres und menschliches Unsehen gab. Die Gotter erscheinen wie Denschen, im Umgang mit Menschen, nur machtiger und fluger, als biefe, übrigens benselben Leiben und benselben Leibenschaften unterworfen; nur so find fie ein passender Gegenstand ber Kunft. Aber in bemfelben Maage, in weldem ihre Gestalten ber Runft gerecht wurden, in bemfelben Maage wurden bie mythischen Borftellungen gur Erregung philosophischer Gebanken unpassend. Dit ber rohen Form, in welcher fich die erften Gefühle der Ehr= furcht, ber Scheu, ber Berehrung vor bem Gottlichen ausgesprochen hatten, verloren auch bie Gottergestalten ihre Bebeutsamkeit. Die Gotter, welche menschlich auf bem Olymp wohnten, konnten nicht so bas Nachbenken mit bem Gebanken bes Unenblichen erfüllen wie die mythischen Symbole, welche ein Bild ber bas Beltall schaf-



ben worben; aber ich kann mich nicht überreben, bag Beus früher verehrt worben fei, als Uranos.

fenden oder befruchtenden Kraft zu geben erfunden zu sein schienen.

Doch wenn wir die religiose Denkart ber Griechen gerecht wurdigen wollen, muffen wir ihre offentliche Gots tesverehrung von ber geheimen unterscheiben. Bon ber erfteren handelten wir bisher, und suchen jest ihren Einfluß auf die Entwicklung der griechischen Philosophie zu bestimmen. Go verschiedenartig auch bie Formen waren, in welchen der Gottesbienst bei ben Griechen hervortrat, fo war er boch beim Beginn ber hiftorischen Zeit im Gangen zu einem crassen Unthropopathismus, zu einem roben Ceremonienwesen und zur blogen Ueberlieferung herabges funken. Das Bolk kannte bie Bebeutung ber Ueberliefes rung und ber ursprunglichen Einsetzung ber Gebrauche nicht, bas religibse Gefühl, welches fich an sie anschloß, war nur bas ganz allgemeine einer unbestimmten Chrfurcht bor bem Ursprünglichen, Alten und Gottlichen, ein Gefuhl, welches sich in verschiebenen Kormen aussprach, und theils geschichtliche Anknupfungspunkte in ben einzelnen Staaten fant, theils bei ber Betrachtung ber - Naturerscheinungen sich außerte. Die Gotter waren biefen Griechen von ber ethischen Seite bie Stammvater ihrer Belbengeschlechter, die Grunder und Beschützer ihrer Staaten und ber sittlichen Ordnung in ihnen, die Bachter über ihr Haus; nur wenig schimmerte ein allgemeinerer Gesichtspunkt hindurch, ber im Zeus wohl auch ben allgemeinen Borforger\*) erblicken ließ, und andere Gotter als Boblthater ber ganzen Menscheit bezeichnete.

<sup>\*)</sup> Mnuétus.

fehlte auch die physische Seite nicht, indem die Sriechen in allen Naturerscheinungen göttliche Araste regsam erblickten, und ein tieses Sesuhl der Nothwendigkeit, nach welcher Alles in der Welt göttlichen Sesehen gemäß sich gestaltet, in ihnen nicht vermist wird. Daß eine tiesere Aussassignen des Religiösen in der allgemeinen Denkart det Sriechen zu dieser Zeit nicht lag, wird darans bewiesen, daß ihnen die Sesange des Homeros und des Hesiodos als Quellen der Götterlehre galten \*).

Wenn wir uns nun fragen, was eine folche Religion für die Entwicklung ber Philosophie vorbeteitet habe, fo ift es wohl klar, daß es nur fehr allnemeiner Art fein tonnte. Bon ber Einheit des Grundes aller Dinge, wels chen zu erforschen ber 3wed ber Philosophie ift, leitete ber Polytheismus ber Bolkbreligion mehr ab, als bie bunkeln Spuren bes Monotheismus in ihm barauf binleiteten. Doch konnte allerbings bas philosophische Stres ben auch in biefen bunkeln Spuren einen Saltpunkt fine ben. Die fittliche Ordnung ber Dinge, auf welthe ferner bie religiofen Borftellungen führten, konnte ebenfaus au philosophischen Gebanken erregen, und hat es wahrscheinlich gethan, woran sich benn auch wohl bie, wenn auch febr unbestimmten, Borftellungen von bem Leben bet Berftorbenen im Sabes und von ber Bergeltung ihrer Thaten anschlossen. Um meisten aber mußte wohl bie . physische Seite ber Bolkbreligion, in wiefern fie itberall in ber Ratur bas gottliche Leben zu erblicken aufforberte

<sup>\*)</sup> Darüber giebt Derobot, II. 53, nicht nur feine Dei-

und Alles bem Naturgesetze unterordnete, das philosophisse Nachdenken erwecken.

Doch alle diese Anregungen ber Philosophie find sehr untergeordneter Art; weniger ift bessen in ber offentlichen Religion ber Griechen, was Philosophie erweden, als was der philosophischen Denkart widerstreben konnte. Abe eben ein solches Biderstreben ift die beste Erwedung ber lebenbigen Rraft, und so kann man sagen, mehr Rugen habe die griechische Philosophie baraus gezogen, das bie Religion ihr nicht entgegenkam ober ihr widersprach, als daß sie ihr einige Gedanken zur Erforschung überlieferte. Denn je mehr die Gotterlebre zur blogen Ueberlieferung ohne tiefern Sinn beruntergekommen war, um fo mehr ließ sie auch das wissenschaftliche Nachdenken frei, und inbem fie Umwirdiges von ben Gottern aussagte, rief fie bas philosophische Streben bervor, bem Bedürfniffe ber menschlichen Seele, fich über bas Berbaltniß zwischen Gottlichem und Weltlichem zu unterrichten, burch eigenes Forschen Grüge zu leiften. Davon findet man ben Beweis in ben Werhaltniffen, in welche schon die ersten Philosophen sich gegen bie Rolksreligion ftellten. welche fich nicht etwa gang gleichgultig gegen alle religibse Ueberlieferungen zeigten, haben entweber ben Aberglauben des Volks und die alten Neberkieferungen von den Got= . tern verspottet und geschmabt, wie wir beim Xenophanes, Berakleitos und Anaragoras finden werben, ober fie has ben es sich berausgenommen, wie Parmenibes und Em= pedokles, sich eine eigene Theogonie und Rosmogonie zu erfinden. Das fromme Befen der Pythagoraer, welche unter ben alteren Philosophen allein auf religiose Borfiels

lungen hindeuteten, mochte wohl mehr an die Scheimsehren, als an die offentliche Berehrung der Gotter angernufpft werden.

Positivern Einfluß, hat man gemeint, mochten die Defterien auf die Philosophie ausgeübt haben. Doch ift bierüber, wie es mir scheint, ein fast undurchbringliches Dunkel verbreitet. Guten Grund namlich scheint mir bie Un= terscheidung zu haben, welche man zwischen ben Gebrauden ber Mysterien und awischen ber Lehre gewisser priesterlicher Schulen, die fich an die Mysterien angeschloffen haben, gemacht hat, indem man meint, daß jene gur nicht nothwendig mit diefer verbunden gewesen feien. 34 aber bies ber Kall, so konnte auch in bas, was man gewohnlich heilige Sage (iepds doyos) mennt, etwas ande res von spateren Zeiten gelegt werben, als was ber un fpringliche Ginn bes geheimen Gottesbiefftes war. Dies wurde nun das schwierige Berftandnig ber abgeriffenen Rotizen, welche wir über die Mosterien ber Alten finden. noch um Bieles schwieriger machen. Nach zuverfoffigen Untersuchungen \*) ift so viel gewiß, daß vor bem homer, benn homer ist alleinige Quelle für; die Beit vor ibm, tein geheimer Gottesbienft nachgewiesen werben taun, aber auch bochft mahrscheinlich, daß vor ihm kein geheimer Got-

names COSIC

<sup>\*)</sup> Lobeck, Aglaoph. p. 255 ss. Die Grunde, welche Creuzer, Symbolik III. S. 152 f., für das Gegentheil anführt, beruhen auf einer ganz unsicheren Chronologie. Lobeck geht wenigs stens den Weg, welcher in solchen Untersuchungen allein zu einem Refultate führen kann. Ueber die Bebeutung des lagds loyas ist bekanntlich auch bei ihm Auskunft zu sinden. S. Aglaoph. p. 148 ss. Bergl. aber auch Plat. Phaod. p. 62; Aglaoph. p. 795 s.

tresbienft fattfand. In ben Schriften, welche bem Des fiobos jugefdrieben werben, geschieht zuerft feiner Del-Wir find nun geneigt, mit ben erwähnten Unterfachungen anzunehmen, daß bie mpflischen Religionen in Griechenland ein Bert bes reifenben griechischen Geiftes waren, in welchem mit bem Bewußtfein über fich felbft auch ber Zweifel und bie Bangigkeit über sich und fein Leben um fich griff '), mit einem Worte, bag fie ben Uebergang bezeichnen aus den Spielen ber Rindheit in ben Ernft bes reiferen Alters. Go wie nun bie offentliche Religion fich immer mehr fur die kunftlerische Darftellung und in Berbindung mit biefer ausgebildet batte, so scheinen bagegen bie mostischen Gebranche und Erzählungen mehr bem philosophischen Gebanken vorgearbeitet zu baben, ohne boch selbst auf den Namen der Philosophie irgend wie Anspruch zu haben ").

Wenn man ein so zusammengesetzes und durch taussend Bufälligkeiten verworrenes Gewebe, wie die griechissche Mythologie, öffentliche und geheime, vor sich hat, so muß man natürlich in Irrthum gerathen, wenn man es als das Resultat einer Richtung des Geistes oder einer Stufe feiner Entwicklung betrachtet. Uns kommt es das her auch gar nicht in den Sinn, aus der philosophischen Richtung des griechischen Geistes die geheimen Gottes-

<sup>1)</sup> Ib. p. 312 s.

<sup>2)</sup> Lobeck, de mysteriorum argumentis, ps. III. p. 4. Haud equidem repugno, hierologiis aliquantulum ex physica ratione et e philosophia admistum fuisse, ea videlicet, quae fuit ante philosophos.

bienfte ber Griechen erflaren zu wollen, sonbern nur, bag biefe. Richtung in die Ausbildung der Mofferien mit eingriff, mochen wir behaupten. Wenn fich ber offentliche Polytheisnmis ber Griechen immer mehr von ber uripringlichen religiofen Bebeutung enthernte, bem Gebanten, melcher fich an ban religiofe Gefühl nothwendig anschlieft. faft gar keine: Befriedigung gmodbute; ja felbft bem fittlichen Gefühlei mehrfaches Aergewiß erregte, so list es fich nicht anders beuten, als daß ber nachdenkliche Geift ber Griechen; auch noch ehe er jur Entwicklung ber Philosophie fam, an einem andern Orte seine Befriedigung gefucht habe. Dazu boten fich bie geheimen Religionen bar, bazu wurden fie jum Theil gebildet. So feben wir eine Reibe geheimnispoller Minner in ber Zwischenzeit zwischen der mythischen Urwelt und der geschichtlichen Deriobe aufstehen, welche ba, wo ber offentliche Gottesbienft nicht ausreichen wollte, eingriffen, und felbst auf Befehl bes Staats burch frembartige Gebrauche bas von Schuld belaftete Gemuth fiehnten. Die geheimen Beihungen febloffen fich bochft wahrscheinlich an altere Religionen an, wie bie Mufterien in Samothrake und in Eleufis an Ueberbleibfel velasaischen Gottesbienften, wurden eber mahl erft jett, im Gegenfat gegen bie neuere Ausbildung ber Religion, gu geheimen Orgien. Schon bas Gebeimnis und bas Dunkel, in welches bie alten Ueberlieferungen von ben im Lichte ber Runft bargestellten menschlichen Gottern gurudgebrangt worden waren, mußten die Andacht, aber auch das Rachdenken erregen. Außerdem aber mochte auch wohl ber Inhalt ber alten Ueberlieferungen zum Theil noch bebeutsamer erscheinen, als bie fast ganz vermenschlichte Gefc. b. Dbil. I. 10

Geschichte ber neueren Schler. In mehr befrembend er ben Norstellungen der neuern Griechen war, um's mehr wurde man ausgesodder, durch neuere Deutung, in Erzschlungen, Wildern oder Borschriften, das Alte, wenn nicht verständlich zu machen, doch gewissermaaßen der Borzskellung zu nähern. So schen wir an die geheimen Lehren eine Art von geheimer Dichtbunst sich anschließen; die Namen des Orpheus, das Musäch, des Lines und Anderer werden berühmt; an diese reihen sich geschichtliche Versonen, wie Apalutas, Epimenides und Inomakritos, an diese aber schließen sich zulegt Philosophen ahnlicher Bishtung an, wie die Pythagorder und Empedaktes.

Ohne mun wie Aviftoteles ') fagen zu woßen, bag es nicht eben ber Dabe worth fei, ernftich über bie mutbologischen Lehren der alten Abeologen nachausorschen, burfen wir boch woht behaupten, baff ibre ganze Borftellungsweise nur in wanigen und in wenig entwickelten allgemeinen Meinungen fich bewegte. Da aber eben biefe Deis nungen im späterer Zeit weiter ausgebistet worden sind, und wir nur von Spateren Rinde aber fie erhalten baben, so liegt hierin eine große Schwierigseit, ben Grab iboer Ausbildung zu bestimmen; bein bie Swäteren baben fich schwerlich enthalten, fibre Wilbung in die alten Meberlieferungen bineitzulegen. Deswegen ift bieraber nur ben altesten Machrichten einigermanfen zu trauen. herodot und feine Beitgenoffen tenmen orphische und batchi= sche Orgien, und bei jenen steben sie offenbar in eines gewiffen Berehrung, indem er fie auf agpatifchen Arfprung



<sup>\*)</sup> Met. III. 4.

aurudfabren will '). Bei Spateren bagegen fend fie in Berachtung 2), und gewiß nicht mit Unrecht, indem fich ellerlei: Aberglaube und Betrug an fie angeschloffen batte. Dies ift kein geringer Berveiß für bie oben entwieselte Annahme, daß bie Denfterien fich im Uebergange aur Phis Insambie ausgebildet helten, benn als einem folchen Uebergange angehörig, beben fie ibre furze Beit gehabt, nachber eber find fie in Berfall und in Bergebtung gerathen. Pleton erwähnt zwer auch ihrer Entattung, spricht aber fonst; wenn auch mit einigem Anstig von Fronie, boch nicht ohne Achtung vom probischen Leben und von orphischer Lebre. Rach ibm erscheint bas orphische Leben als ein ascetisches, burch Mäßigkeit die Geele orbnendes, wodurch auch forverliche Seitung bezweckt werden fonne?): die alten Weiben werden von ihm au jenner Art ber Wes geifterung gezählt, welche ohne Bewuftiein bie Seele erbebe und reinige 1). Ueber die Lehre der alten Theologen führt Platon freilich manches an, was als willfürliche und den Sophisten machgebildete Deutung erscheinen machte, wie wenn er ihnen die Lehre des Berakleitos bellegt, daß Alles beständig flieffe.); Anderes bagegen scheint bem Chorakter alter mothischer Rebren gang entsprechend au seine Hierzu rechnen wie die Meinungen über bas gegenwah

<sup>1)</sup> II. 81.

<sup>2)</sup> Plat. de rep. II. p. 364; Euthyd. p. 277; Isocr. laud. Busir. p. 229 ed. Steph.; Theophr. charact. 16, 25. Lebeck Aglaoph. p. 642 sqq.

<sup>8)</sup> De legg. VI. p. 782; Charm. p. 156 sq.

<sup>4)</sup> Phaedr. p. 244; 265.

<sup>5)</sup> Cratyl, p. 402.

tige und das zukunftige Leben, daß jenes ein Leben wie im Grabe fei, jur Strafe alter Frevel, worant bie allgemeine Rothwenbigkeit reinigender Gebrauche gegrundet werben mußte, bag aber auch im gufunftigen Leben bie Gerechten Lohn ihrer Thaten, so wie die Ungerechten Strafe erwarte!). In biefe Borftellungen fchlof fich auch hochft mahrscheinlich die Lehre von ber Seelenwanderung an 2). Ueber bie kosmogonischen Lehren, welche biefen Mosterien zugeschrieben werben mochten, finden wir feine sichere Auskunft beim Platon; Aristoteles aber meinte gefunden zu haben, daß ben altern Theologen überhaupt bie Meinung vorgeschwebt habe, bas Beffere entwickle fich aus bem weniger Guten, die Ordnung aus bem Ungeordneten 3), indem fie aus der Nacht, dem Chaos, dem Uras nos ober bem Ofeanos bie Dinge hervorgeben liegen, aber nicht aus dem Zeus, der jett die Welt beherrsche. Diefe Meinung bes Ariftoteles gewinnt große Bahrftheinlichs keit, wenn man fie sowohl mit spateren Lehren ber Phis losophen, welche fich hieran anschloffen, ale mit antes ren Borftellungen ber Orphifer von ben Gottern vergleicht: Denn von biefen muffen wir voraussetzen, bag fie noch febr roh waren, und an physischen Erscheinungen ben Begriff bes Gottlichen fich anschaulich machten 1); bas

<sup>1)</sup> Cratyl. p. 400; Meno p. 81; Phaed. p. 62. Cf. Philolai Fragm. ap. Clem. Alex. Strom. III. p. 486.

<sup>2)</sup> Meno 1. 1., wo Pinbar erwähnt wirb. Auch Phileb. p. 66 hat D. Maller Prolegomena S. 385 ben Bers bes Orpheus bahin beuten wollen; vergl. bagegen Lobeck Aglaoph. p. 790.

<sup>8)</sup> Met. XII. 6; XIV. 4.

<sup>4)</sup> Arist. met. III. 4; XII. 8.

Bernanftige also wahrscheinlich als eine spickere Entwicklung ihnen erschien. Uebrigens scheint in ihren physischen Borstellungen eine Bermischung, ober vielmehr Nicht-Uerterscheidung medanischer und dynamischer Ansicht stattgefunden zu haben, wie sie auch in der hesiolischen Theorgonie und in der orphischen Lehre, in welcher vom Ei die Geburt der Dinge abgeleitet wird\*), nachgewiesen werz den kenn.

So gering auch und so unsicher bie Ausbeute fein mag, welche wir aus ben mothischen Borftellungen für unfern 3weck schöpfen konnten, so konnen wir boch noch weniger aus unserer Kenntnig ber Dichtfunst und ber sitt; lichen und wissenschaftlichen Denkweise jener Zeiten entnehmen. Diese beiben Quellen, aus welchen die Philosophie schopfen konnte, find oben fast nur zu bem 3mede angebeutet worden, um die Lucke bemerklich zu machen, welche in ber historischen Betrachtung über bie Biege, aus welcher die griechische Philosophie bervorging, uns bleiben muß. Wir sind nicht so kubn, aus den wenigen Aragmenten, welche uns von den Dichtern um die Zeit bes Thales übrig geblieben find, über ben Charafter ihrer Dichtfunft etwas bestimmen zu wollen, außer nur bas Allgemeinste, namlich daß in ber lprischen und gnowis fchen Dichtfunft, welche jest fich auszubilben anfing, ein nachbenklicher Charafter berrschte, wie er biefen Arten ber

<sup>\*)</sup> Bon biefer Lehre ist zuerst beim Natarch, Sympos. II, S, 2, bie Bebe; ihr Alter barf baher bezweiselt werben, b. h. nicht bas Alter ber orphischen Lehre vom Ei, welche Aristophanes av. 695 erwähnt (vergl. Lobeck Aglaoph. p. 474 sqq.), sonbern ber Lehre, daß das Ei das Princip aller Dinge sel.

Dichtkunst geziemt, zur Erregung philosophischer Gedautken aber wohl geeignet ist. Sinzelne Gedanken der Dichtur anzusühren, warde nichts frommen, da sie nicht wothwendig von der herrschenden Denkart, Condern vielleicht nur von der Stümmung des Augenblick zeugen wurden.

Un bie gnomische Dichtfunft febloffen fich am nachften bie Gemeinplage für bas thatige Leben an, welche in ben Spruchen ber fieben Beisen gesammelt worden find, und welche mit ben Unfangen ber griethischen Philosophie ungefähr gleichzeitigen Ursprung gehabt haben mogen. Bon einer Philosophie ber sieben Beisen, wenn man ben Thas les ausnimmt, wird jeboch niemand, welcher Philosophie von andern Erzeugnissen des Geistes zu unterscheiden weiß, sprechen wollen. Eine Art Lebensweisheit mochte fich bei ihnen ausgebildet haben, welche fie aus bem Bertehr mit den Menschen schöpfend in kutzen Ginnsprüchen bem Berkehr aberlieferten. Eine tiefere Beisheit in biefen zu suchen, find wir keinesweges geneigt, ja wir modten nicht einmal aus ihnen über bie Attliche Gefinnung ber Griechen bamaliger Best irgend etwas folgern, ba ihre Sammlung wenig Juvetlaffigkeit hat, und die gange Bufammenftellung ber Bieben ju einet Gefellschaft, bereit Mitglieder überbies auf verfchiebene Beife genannt werben, ju bem Gebiete ber Sage, wicht ber Geschichte ge-So mogen fie benn bier nur erwähnt worben fein, um anzubeuten, wie zu bes Thales Zeiten ber Geift ber Ueberlegung und bes Nachbenkens bas gange Beben ber Griechen zu burchbringen begonnen hatte.

hiervon giebt auch die wissenschaftliche Bilbung bies fer Beiten Beugniß. Denn nicht nur in ber Philosophie,

fonbern auch in ber Geschichte, foweil ber Refut, all ber Menfthen, wurden zu derfelben Zeit bie erften Bew fredhe geneacht, inthem man fo auf simmal ith ben entace gesehten Gesten bet Missenschaft zu arbeiten begann. Die empirische Raturbunde bat ihren Anfang in der Armeie kunde gehabt, auch die erfitn wiesgemangen wiffenschaft: lichen Aerate unter ben Griechen finden wir in awei von der Philosophie impringlich madbangigen Schwien etwa am die Beit des Thales and des Posthagoras. Mohr noch aber, als diese wenig bedamite Raturgefchichte, erregt um fere Beachtung bie alteste Gefchichte ber Grieden. Diefe, wie fie aus ben Handen eines Rabimos, Pheredydes und Gelatics hervorging, ift nicht viel junger als Thates, und scheint der Philosophie noch nicht so fein gestanden 21 baben, als bie fpetere Geschichtschebung. Denn Phi= bosobie und Geschichte baben eine gemeinsame Awelle gebadt in den religiod = poetischen Theogonien und Kosmoe gomien und in ber Sage über Gotter und Menfchen. Diesen gemeinsamen Ursprung konnten sie auch in ihrer erften Ausbildung nicht verleugnen. Daber finden wir bei ben altesten Philosophen Manches über Entstehung ber Menscheit und über Stiftung ber Staaten. Die erfte Beschichte aber schloß fich an bie Nachforschung über Ents . ftehung aller Dinge an, und verband mit der Gotter Ursprung die Geschichte ber Belben und Menschen. Da= von fieht man die unzweideutigen Spuren noch im Des probot. Den alteften griechischen Geschichtwerken mothte auch wohl bas fehr abnitch gewesen fein, was Pheretybes ber Spret über die Bermischung und Geburt ber Got: ter fcbrieb. Bon biefem Manne, welcher zu ben alteften

Schriftstellern in Profa gezählt wird, beutet Ariftsteles an, daß er auf ber Grenze zwischen ber muthischen Does fie und ber Philosophie gestanden habe 1), und die Ueber: lieferungen, welche uns von seinem Werte Rachricht as ben, klimmen barin überein, daß er unter gewissen ums thischen Bilbern feine Borftellung von bem Ursprunge ber Dinge mittheilte: Dag biese Bilber fur uns schwer zu beuten sind, ist naturlich, weil sie schon den Alten, welche boch bas Ganze überseben konnten, bunkel vorkamen, uns aber nur wenige Fragmente seiner Allegorie gerettet worben find. Daß er Alles aus bem Beften babe bervorgeben lassen, schließt Axistoteles 2) wohl nur baraus, bas er ben Zeus als bas Erste gesetzt hatte 3). Außer bem Beus aber scheint er eine bilbbare Masse, angenommen zu haben als zweites Princip, welches er bie Erbe nannte ), und indem er den Zeus als das befruchtende Princip in die Liebe fich verwandeln lieft, ftand er wohl in der Mitte zwischen ber mechanischen und bynamischen Raturlehre, beren Sonderung wir in den ersten Anfangen der gries dischen Physik sich bilbend finden ).

<sup>1)</sup> Met. XIV. 4.

<sup>2)</sup> L. l.

<sup>3)</sup> Diog. L. I. 119.

<sup>4)</sup> Wenn Diog. L. l. l. bie Zeit als brittes Princip genannt wird, so scheint mir bamit nur bie Ewigseit ber Zeit, in welcher bie Principe waren, angebeutet zu werben.

<sup>5)</sup> Die Pauptstellen über die Lehre des Pharedydes außer den schon angesührten sind: Clem. Alex. Strom. VI. p. 621; Procl. in Tim. III. p. 156; Herm. irris. phil. 12. p. 222. Worth; Max. Tyr. diss. X, 4. p. 174. Reisk.

Weren man nun diese Clemente geleckstiser Bildung, aus welchen die Philosophie sich entwickeln konnte, ber trachtet, so wird man wohl nicht daran zweiseln können, daß sie hinseichend waren, den philosophischen Tried der Griechen zu wecken und zu nahren. Sindet man ein Wolk auf der Stufe der Bildung siehend, auf welcher das grieschische zur deit des Thales stand, so muß man erwarten, daß es sich bald seine Philosophie bilden werde, wenn nicht unglussige Umstände sein Fortschreisen auf der des gomenen Bahn hemmen sollten. Wan dann undedenklich sagen: die Griechen bedurften keiner Unweisung zur Philosophie; ohne fremden Unterricht konnten sie sich zur Philosophie; ohne fremden Unterricht konnten sie sich zur Philosophischen Erkenntniß erheben.

Doch wer weiß, zu ihren eignen guten Gaben kann noch ber frembe Unterricht als ein willsommenes Geschenk binzugetreten sein, nad wenn sie auch nicht einen eigentslich philosophischen Unterricht genossen haben sollten, so sind boch vielleicht Gebanken und Ueberlieferungen aus ber Frembe, in den guten Boden des griechischen Geistes auszgeset, frachtbar geworden zur Erzeugung der Philosophie.

Wir werden also hier noch zu untersuchen haben, ob sich einigermaassen sichere Sparen in den Ueberlieferungen barüber nachweisen lassen, das die Griechen Elemente ihrer altern Philosophie von fremden Bolkern entnommen hatten. Dadurch werden wir wieder auf die orientalissehen Bolker geführt, denn bei andern kommen wir keine Bildung suchen, welche der griechischen Philosophie hatte soberlich sein kommen.

Wir haben jedoch hierbei nicht bloß auf die alten Ueberlieferungen, sondern auch auf einige der wichtigsen

neuern Unterfischingen : gu feben, denn ijene findt au ungenügend, und muffen baber durch mancherlei gelehrte Busammenskellungen arganzt werden. Bieles beruht hienbei auf allgemeinern Borftellungen und auf Bahrscheinklich Leiten welche man aus ber Borftellung über bas Berbeitniß ber Griechen jum Drient entnahm und entwimmt. Men bat es gang natirtich gefunden, angurehmen, die prientalische Bisbung fei auf die spatenen Brietben über gefloffen, und so auch philosophische Lehren; ein Bufammenhang zwischen ber griechischen und ber erientelischen geistigen Entwickung sei auf jeben Kall anquerkennen. Wer wird so theright sein, bies Lestere im Allgemeinen zu leugnen? Wenn man aber bieraus etwas folgern will. besonders zu unferem Zwecke, so muß man einen doppelten Einfluß bes Orientalischen auf bas Griechische unter fcheiben, einen fribern und einen fritern. Den fribes ren fege ich querft in bie Zeiten, als Griechentand jum Theil von Afien aus mit seinen erften Bewohnern bevolfert warb, bann aber auch, als spatere Colonien von Asien und Aegypten aus der Richtung der ersten Bollers ziege nach Griechenland folgten. Durch biefe Einwande: rungen ift erst bas Bolf geworben, welches wir in ber geschichtlichen Zeit als bas griechische kennen; baburch ift and erft ber Vegensatz zwischen morgenlandischaut und abenblanbischem Befen entstanden. Denn als bie erften Einwanderer nach Griechenland tamen, waren fie unftreitig Prientalen, und brachten bas gange orientalische Wesen in ihre neuen Wohnplate. Nachber aber hat fich ein solcher Gegensas zwischen ben Ausgewanderten und benem, welche im Drient gurudgeblieben waren, festgeseitzt,

bos bis Geischen biese wur Warbaven nannten. Sie hate ten verschiebene Sprachen, verschiebens Sitten. Den stude tern Einstieß nenne ich den, welcher stättsand, machdent bie Briechen ein Wolf, welches keine fremde Bestands theile mehr in sich dufnahm, gewooden waren. Dieser Einstluß ist so wenig zu leugnen, als der erfuz aber darüber michte großer Streit herrschen, wie weit er sich erstreit habe.

Wir haben es bei unseen Untersuchungen nur mit bem letten Ginftug zu thun, benn bei ber Gefindung bes geriedischen Bolles famt von Philosophie nicht bie Rebe fein; jeboch um biefen gennuer zu bestimmen, wird es nicht unpaffend fein, Ginines über jenen Ginflug zu fagen. Bas die Gelethen vom Drient aus in ihre neue Beimath mitbrachten, ift ber Grund ber griechischen Sprache geworden, in welcher man noch die Verwandtschaft mit ben Orientalen erkemmen kann; auch empfingen bamals bie Griethen bie Unfange ber Rinfte, welche jum Leben nothwendig find, und was in ihren Sitten und in ihret Mythologie Ach Werwandtes mit bem Prientalischen nach: weisen läft, ift geößtentheils in jenem hoben Alberthume bas Gigenthum ber Griechen geworben. Wiel weiter nuchte fich wohl bas nicht erfreden, was mit ben Griechen und ben Colonien, welche fpater gefolgt find, nach Geiechenland eingewandert ift. Dagegen Schreibetunft, Rechens tunft, Landesvermeffung und Beobachtung ber Geffirne haben febr mabricheinlich erft fbater bie Griechen von ben Fremben kennen gelernt. Es bestand also eine Art von Bertehr unter Griechen und Barbaren, und ein Austaufch, nicht mm ber Waaren, sondern auch der Kenntnisse und

Geschicklichkeiten. Biele jedoch scheinen mir eine zu große Meinung von ber Innigfeit und von bem Einfluffe bies fes Bertebre auf bie Griechen: zu baben: Dan icheint fich benfelben fast wie ben Berkehr ber neuern Europder untereinander ober auch mif Richt = Europäern vor= auftellen; aber gewiß ift er gang anders und viel beschränfter gewesen. Welche Maffe ber Berkehremittel bas ben wir vor ben Alten voraus! Bei uns ift, worauf besonders au achten, bas Borurtheil, welches bei den 211= ten alles Barbarische traf, nicht vorhanden, und wenn bei ben Griechen die Unbekanntschaft mit fremden Sprachen ein fast unübersteigliches hinderniß geistiger Mittheis lung zwischen ihnen und ben Barbaren war, so ist uns bagegen die Berschiebenheit ber Sprache fast nur ein neuer Anreiz zum Austausch ber Gebanken. Die Dolmetscher zwischen Griechen und Barbaren scheinen aber nicht viel weiter ausgereicht zu haben, als zum handel und Banbel und zu sonstigen burgerlichen Geschäften. Auf biesen Rreis des Verkehrs beschränkte sich also, auch wohl hauptfachlich die Gemeinschaft ber Griechen mit ben Barbaren in ber hiftorischen Zeit; was sich sonst noch baran anschloß, mußte mehr einzelner und aufälliger Art fein.

Wir haben es hier hauptsächlich nur mit religibser Gesinnung und Denkart und mit wissenschaftlichen Unterssuchungen zu thun. Was die religibse Denkart betrifft, so scheint es mir so leicht und so natürlich nicht, wie viele gedacht haben, daß sie von den Griechen erforscht und von den Barbaren mitgetheilt worden sei. Denn das Innerste unsere Seele, unsere ganze religibse Gesinnung, offenbaren wir nicht so leicht; es wird auch nicht

so leicht erkaint. Was von außem Sebsanchen offets bulligt, was von Erzählungen baran sich anknipft, ist ein Anderes; darauf kommt es und aber wenig an. Wie schwierig es hält, bei vielsachem dußern Verkehr vie innere Denkweise außusassen, dawon zeugt; das wir von Kausseuten sehr wenig brauchbare Nachrichten über die Religion fremder Volker erhalten haben. Ueberdies waren die Griechen wenig empfänglich für religiöse Ansichten anderer Art, als die ihren. Aescholos und Herodotos liefern den Beweis, besonders der letztere, der zwar von fremden Götterverehrungen vieles erzählt, aber alles nur in griechischem Lichte betrachtet.

Roch naber liegt es uns, ju bezweifeln, ob bie Gries den philosophische Mittheilungen von ben Prientalen er= halten haben. Die philosophische Mittheilung ift überhaupt fehr schwierig, und wir feben es noch jest, bageine Philosophie lange in einem Bolke verschloffen sein kann, ohne bag bie benachbarten Bolfer, welche mit je nem in vielfachen Berührungen, felbft wiffenschaftlicher Art, fteben, von ihr irgend eine Erregung erhalten. Gine innere Berschiedenartigkeit zwischen Griechen und Barbaren burfen wir boch wohl voraussetzen, und baraus scheint es mir zu folgen, daß bie altern Griechen auch wenig geneigt waren, von ben Orientalen zu lernen. Beiten, von welchen bier bie Rebe ift, mar man fern von ber Gelehrfamkeit, welche bas Urtheil Anderer zu erforfchen und aus ihm fich ju unterrichten fucht; ein Jeber fuchte fich bei fich felbst zu bilben, wenn er nicht in feiner Jugend auf einen paffenden Lehrer geftogen mar. Es giebt keine Spur bavon, bag in ben alteften Beiten ber

Philosophie ein Suiache etwa eine agyptische ober perfissible Charist übersetzt habe ober sich habe übersetzt hase ober sich habe übersetzt hassen. Rach weniger waren wohl die griechischen Ohilosophen im Stande, seldst solche Schwisten zu lesen ober mindlich eit nen wissenschaftlichen Unterricht in fremder Sprache zu erhalten.

So muffen wir bezweifeln, ob bie Griechen große Luft und große gabigfeit befagen, von ben Drientalen ju lernen. Aber auch von ben Orienfalen burfen wir kaum boraussegen, bag ihre Geschicklichkeit zu lehren groß gewefen fei. Bei ber wiffenichaftlichen Mittheilung gilt bie Regel, daß niemand fruber jum Lehren geneigt und gefcidt ift, ehe er die Anfangsgrunde ber Biffenschaft einigermaaßen überwunden bat. Es fragt fich alfo, ob gur Beit ber angehenden wiffenschaftlichen Bilbung unter ben Griechen bie Drientalen weit genug in ber wiffenschaftliden Entwidlung fortgeschritten waren, um ben Griechen fabige Lehrer zu werben. Was wir von ber orientali= ichen Bilbung jener Beit kennen, berechtigt uns keines= weges bies anzumehmen. Was ihnen Berobot, welcher fie kannte, juschreibt, besteht nur in einigen Anfangen ber Wissenschaft, und Platon legt auch den Phonikern und Aegyptern als bas, was fie vor Andern auszeichnet, nur bie Gewerbsthätigkeit bei, mahrend ben Griechen vor allen andern Bolkern Bigbegier zukomme \*). Rach allen biefen Berudfichtigungen ber Berbaltniffe, in welchen bie Griechen au ben Drientalen ftanben, ift es uns also nicht

<sup>\*)</sup> De rep. IV. p. 485 fin.

fehr wahrscheinlich, daß jene von diesm die Elemente thi rer wiffentschaftlichen Bilbung entnommen haben sollten.

Doch wir muffen nus bie Urbeilieferingen und bie Bende prifen, auf welche fich bie von ber unserigen abweichenbe Meinung Anberer fingt : Die Ueberlieferungen über die barbarischen Lehret griechischer Philosophie fittb bei ben griechischen Schriftstern felbit im Sanzen nicht febr beufig und im Singelmen .. micht: gum ibeften boglaubigt. Bei ben alteften Bengen; beim: Platon und beim Artfloteles, finden wir bariber nichts. Platen führt zwas sumesten dopptische Mothen an und legt Aegostern welle Spriche in ben Dhund, dag er aber bies alles nicht: pu ernft genommen wiffen wolle, barüber erelars er fich beitts lich genug \*). Griff in ben frateren Beiten, erft mit beite Absterben bes wiffenfchaftlichen Lebens unter ben Gries den, vervielfaltigen fich bie Geruchte über tie orientalls fche Abkunft ber griechischen Philosophie. Die Spatern wollen mehr hieruber wiffen, als die Arubern, und be von koffen fich die Geunde nicht ichwer auffinden. bem die Albigfeit Eignes zu erbenten abgenommen, fing mast an, feiner eigenen Durftigkeit in ber Gefindung fich bewaßt, über die Atten, und woher sie ihren Beichtham genommen, ju gribeln; man verftanb bie veichen Duels

<sup>\*)</sup> Phaedr. p. 275. Ich will hier beildusig erwähnen, daß man wohl auch noch neuerbings barauf hingebeutet hat, Platon möchte seine Philosophie aus Regypten geholt haben, s. A. B. Schlegel Borrebe zum Bhagavab Gita, S. XXV. Dies wird aber schon hinlanglich burch die oben angeführte Stelle aus dem 4. Buche der Republik miderlegt, in welcher er den Regyptern zwar das gelozefueren, aber nicht das gelozefueres.

len ihres Lebens, welche fie in fich felbft batten, nicht mehr, da man fich felbst unfibig Kanb, aus fich Achnlis ches au schöpfen: Auch war man nach ben Beiten bes Uristoteles mit bem Drient naber bekannt geworben; man hatte Spuren einer frühern Bilbung in ihm, als in Golechenland gefunden, man war nicht im Stande fich eine andere Bilbung : ale bie guitchische zu benten bie Bermethung war surnaturlich bas die alten Griechen pour bon Opientalen gelernt betten, wie bie neuern Grie den von ihren Boreltern, noch jest lernten. Go wutden Awei, Arten ber" Unfabigfeit Urfachet biefer Bermuthung, bann bes allgemeinen Srrthums underpleter baran fich ans knüpfenden, hiftorischen Muthmaagungen; bie Unfahigkeit, eine enbere Bilbung, als bie eigene, fich zu benten, und bie Unfakigkeit; in ben hobern wiffenfchaftlichen Gebies ten zu schaffen. Dan beurtheilte bie Borzeit nach fich. baraus entfrand die schlechte Geschichte, welche ben aufern Busammenhang an ber Stelle bes innern ju gewinnen suchte. Als nun noch bie orientalische Phantakterei in ber Geschichte um sich griff, erhielt man Ueberlieferungen, wie bie ber Neu=Platoniter, welche im Gangen niemand gebrauchen fann, viele aber im Einzelnen zu gebrauchen versuchen; aber ich mochte fagen, fie find bis in bas Einzelste verderbt, benn ber hauch ber inneren Unwahrheit hat fie vergiftet. Diese Dianner konn= ten bas Einzelne nicht richtig auffassen, weil sie alles in bas schiefe Licht ihrer gehaltlosen Phantasie stellten \*).

Doch wir muffen auf einige biefer Ueberlieferungen Rhafficht nehmen, und wollen es hier im Zusammenhange thun, ba man auf diese Wetfe am besten ihren Werth au beurtheilen im Stande ift. Schon bem erften Philosophen unter ben Griechen fcbreibt man orientalische Lebret gu. Thales, fagen Ginige, babe won ben aghptifchen Prieftetn feine Lehre enthalten. Die Beugen bafur find jungere Schriftsteller, wie Plutarchos ) und Jamblichos ? auch finbet man teine Bestätigung biefer Sage in bet Aebnlichkeit ber Lehre bes Thales mit ben Meinungen ber Aegypter. Defto mehr hat man ben Ursprimg ber thaletischen Philosophie bei ben Phonitern gefucht. Er ftammte ja aus einer phonikischen Ramilie und war nath Aften gereift ), wabrscheintich nach Phonikien; wie ift es nut nicht bochft mabricheinlich, wenn nicht gewiß, bag er feine Lebre, Alles fei aus bem Baffer; aus Phonifien erhalten habe, wo biefelbe Lehre, wie überhaupt in Affen, uralt ift ). Wir muffen gefteben, bag biefe Bermuthungen und keinesweges febr einteuchtent find. Biel mahrscheinlicher erscheint es uns vielmehr, daß Thales von felbft, aus feiner griechlithen Denfart beraus, au bet Lebre gefommen fei, welche er aufftellte, besonders wenn wir bebenken, daß Aristoteles nicht nur nichts von ihrer

<sup>1)</sup> De plac. phil. I. 3.

<sup>2)</sup> De vita Pyth. 12. Den Brief bes Thales felbft, Diog. Laert. I. 48, erwähne ich nur.

<sup>3)</sup> Ramlich nach bem oben angef. untergeschobenen Briefe.

<sup>4)</sup> Stanleji hist. phil. p. 9; E. Ritter Borhalle ber eus ropdifchen Bollergeschichte, G. 179.

Gesch. b. Phil. I.

ausländischen Abkunft sagt, sondern auch wichts havon weiß, indem er geneigt ist, die Lehrendes Ahales an geieschische Vorstellungen abnlicher Art anzukaupfen.

Roch gebgerer Berbacht ruht auf bem Pothagoras, das er feine Philosophie aus orientalischen Ueberlieferungen geschopft habe. Hierüber ist nichts geschichtlich verburgt; Die altesten Zeugnisse find etwa zweibundert Sabre junger, als Pothagoras 2), und mer bas Mabrebenbafte in ben Erzählungen über ben Puthagoras kennt, wird auf alle die Angaben über die Reisen des Pothagoras nach Sprien, Babyton, Perfien, Indien, ja ju ben Thrakern und den Druiden in Gallien, burchaus nichts bouen mollen; sie haben alle gleiche Gemahr. Man kann also nur nach ber Babricheinlichkeit ber Sachen urtheilen, und in dieser Rucksicht finde ich es einigermaagen glaublich, bas Pythageras im Aegypten war und bort Befanntschaft mit dauptischen Meinungen machte. Das aber, was hierüber von den frühem Griechen vermutbet wird, bezieht fich allein auf die Lehre von der Seelenwanderung, von welcher fcon herobot urtheilt, daß fie agnotischen Ursprungs fei. In biefes Urtheil bes Berobot find wir nicht gebunden b), eben so wenig, als wir die Meinume bes Berodot

marries Coodle

1 1 1 1 1 1 1 1

<sup>1)</sup> Met. I. S.

<sup>2)</sup> Nfokrates ermabnt zuerst bie agyptische Reise laud, Bus. p. 227. ed. Steph.

<sup>5)</sup> herobot, II. 123, giebt fein Urtheil nur für seine Meinung aus, indem er sagt, die Griechen, welche die Seelenwanderung geziehrt, hatten sie für ihre eigene Lehre ansgegeben, atso nicht für agpptische. Er geht von der Annahme aus, daß die Angppter zuerft die Unfterblichkeit der Geele gelehrt hatten. Diese beine brauche

theilen muffen, bag bie gelechischen Gotter auf ben dans ptischen ibren Ursprung genommen baben; denn es find bies Urtheile eines Mannes, welcher fur bas agwotiffe Alterthum eingenommen war. Wan hat jeboch noch enbere Spuren agoptischer ober prientalischer Lebre in ben Gebrauchen und Ausbrucksweisen; ber: Onthagorier, finden wollen; aber wer fich bie Mine geben will, die Ueberlies fertengen bieriber au unterfieden, wird finben, bog bie Rachrichten großestem Wheils aus fpateter Beit find :: we} mig untereinander ausammenhangen, und ben wichtigften felbft von früheren Gewehrsenannern, welche bie Pothagorder noch kannten, wibersprochen wird \*). Es ift leiche ter über biese Dinge bleses ober jenes Beugniß angufüte ren, ale eine gefchichtliche: Thatfache, barüber auszumit-Wir enthalten und alfo bes Gebrauches folder Beugniffe, welche, nur bet Sage enfnommen, in speterer Beit gur Beglaubigung eines Worurtheils von unmiffenschaftliden Mannerer find gebraucht worden, und nur icher bie Lehre von ber Seelenwanderung entscheiden wir uns, bag fie ben Puthagordern und ben Aegyptern gemein war.

ten boch die Griechen nicht erft zu bes Puthagoras Zeiten von ben Aegyptern zu lernen.

<sup>\*)</sup> Rur eine Ausnahme macht hiervon, daß die Pythagordes, eben so wie die Aegypter, nicht in wollenen Kleibern begraben werben durften. Herod. II. 81. Dieser Achnlichkeit möge sich erfreuen, wer da will. Ich bemerke aber dier noch: daß herobot zwischen den dapptischen, orphischen, bakdischen und pythagorischen Wysterien eben keinen Unterschied macht, kann nur in irgend einer Achnlichkeit, welche er an ihnen indgesammt sand, gegründet seine, und diese Achnlichkeit, vermuthe ich aus der früher angesühsteh Stelle, war ihre Lehre von der Unskerblichkeit der Sette.

Bas ift aber bamit gewonnen? Wir wollen uns nicht barauf berufen, bag bie Sage von ber Seelenwanberung faft eben fo allgemein verbreitet gewesen zu sein scheint, als die Lehre von der Unfterblichkeit; fondern nur zu bebenten geben, bag jene Sage fcon vor bem Pothagoras ben. Griechen nicht unbekannt war. Sie wird feinem Lebs rer, bem Pheretybes, jugefdrieben und ben Orphitern, mit welchen herobot die pythagorischen Orgien in Berbinbung bringt. Auch Berodot erkennt die frubere Berbreitung biefer Lehre unter ben Griechen au, indem er pon ben neuesten die früheren Berbreiter berfelben unterscheibet 1); benn unter ben neuesten konnen boch nur bie Pythagorder verftanben werben. Mfo wenn Pythagoras in biefer Lehre von ber agyptischen Beisheit neue Erkenntnisse ben Griechen zugeführt haben foll, fo muß er wenigstens eine andere Form berfelben; als bie, welche ben Griechen früher bekannt war, empfangen und mitgetheilt haben 2). Davon finden wir aber teine Gpur in

<sup>1)</sup> Π. 128. τούτφ τῷ λόγφ εἰσὶ οῖ Ελλήνων έχρήσαντο, οἱ μὲν πρότερον, οἱ δὲ ὖστερον. Anderer Meinung ift Cobect. Aglaoph. p. 800. sqq.

<sup>2)</sup> F. Schlegel, ab. b. Sprache u. Beisheit ber Indier, S.
111, sagt: "auf biese Weise (namlich in moralischem Sinne) finsen wir in der Lehre des Pothagoras den Begriff der Metempschose mit allen seinen orientalischen Rebenbestimmungen zum siech ern Beweise, daß er keine hellenische Ersindung war." Ich bedaure, daß Fr. S. alle die orientalischen Rebenbestimmungen in der pothag. Lehre nicht näher bezeichnet hat; denn ich selbst weiß sie nicht zu sinden. Wenn aber etwa in dem moralischen Sinne der Hauptbeweis liegen soll, so weiß ich auch wieder das Beweissende in diesem Beweise nicht zu sinden. Denn wo diese Lehre auf sittliche Gestimnung stieß, da mußte sie auch einen sittlichen Charas-

ver Philosophie, welche von ihm ihren Ramen führt, viels mehr ist diese ihren wesenklichen Bestandtheilen nach ein so eigenthianliches Erzeugnis des griechischen Geistes, daß wir ihre Bedeutung nur aus der Geschichte des griechischen Geistes degreifen können. Die Geelenwanderung nimmt: in dieser Lehre nur eine sehr untergeordnete Stelle ein.

Run ist außer den schon angeschirten nur noch eine Lehre der altern griechischen Philosophen, von welcher eine bestimmte Uederlieserung dei den Alten vorhanden ist, daß sie ihren Ursprung im Orient gehadt habe, namtich die Atomenlehre. Der Stoiser Poseidonios behauptete, diese Lehre stamme von dem Sidonier Moschos oder Mochos, der vor den Zeiten des trojanischen Krieges gesledt habe \*). Nun weiß man zwar nicht, wie Leutippos, welcher für den Urheber der griechischen Atomistik gilk, mit den Phonikern in Nerdindung gekommen sein soll aber da uns wenig von dem Leben dieses Mannes de



ter annehmen, und die, welche Alles aus tleberlieferung von den Indern zu den Griechen gelangen lassen, werden doch wohl nicht so weit gehen, zu behaupten, auch die sittliche Gestnnung habe sich von jenen zu diesen fortpslanzen mussen. Uebrigens ist Fr. Schlnicht so kühn, den Pythag. selbst nach Indien gehen zu lassen, sondern er last die Lehre von der Seelenwanderung von Indien durch Aegypten nach Griechenland wandern; meint aber, zwischen der ägyptischen und indischen Seelenwanderung sei ein großer Untersschied. Weie konnte nun doch die pythagorische Seelenwanderung so große Aehnlichkeit mit der indischen erhalten?

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. IX. 863; Strab. XVI. p. 867. Tauchn. Etwas Raberes über bie mythische Lehre bee Mochos glebt Damase. de prim. princ. c. 125 p. 385 an, was aber von atomissischer Lehre nicht bas geringste verrath.

Bannt ift, fo ift es boch nicht unmahrfcheinlich, anaunels men er sei auf irmend eine Weise von ben Phinkern bekehrt worben, ober wenn nicht er, boch ein anberer Rann berfelben Lehre, Demokritos, welcher, feiner eigenen Ause fage: nach. weite Reifen auch im: Morgenlande gemacht hatte, phaleich auch biefer keinesweges: eingestehen will, daß er von borther seine Philosophie entnommen babe. Anftatt nun folde lockens: Bermuthungen ganglich abzuweisen, bat man sie noch dadurch zu unterstützen gesucht. bag auch bei ben Inbein atomistische Borftellungen vorkommen, welche ihren Beg über Phonikien nach Gries chenland gefunden haben mochten 1). Aber man betrachte mur querft bie Ucherlieferung, : Die, meiche: fie bem Dos seidonios nachsprechen, sind felbst in Zweifel, ob sie ihm glauben: follen; und fie haben mobl: Grund zu zweifeln. hunn die Ueberlieferung fpricht von einer Beit, welche aus Ber bem Bersich aller historischen Kunde liegt, Poseibonios ift wenigstens um taufend Jahre junger, als bie Beis ten, von welchen er spricht, er behandelte überbies bie alteste Geschichte ganz willfurlich, und war geneigt, die Philosowbie bis in das alteste Alterthum ber Epfindung ber erften Runfte gurudgufchieben 2); einem folden Schrifts steller ift in einer Sache, von welcher bas gange Alter= thum nichts weiß, burchaus nicht zu trauen. Dan fuge noch hingu, bag bie Phonifer, wie wir fruher aus bem Platon bemerkt haben, ben Alten als miffenschaftliche Man-

<sup>, 1)</sup> Fr. Schleget, ub. b. Spr. u. Beitheit ber Ind. G. 118.

<sup>2)</sup> Senec. ep. 90.

ner durchaus nicht bekannt find, und zulest, das wir die Atomenkelter als eine Meinung betrachten muffen, welche aus der Ausdilbung der marhematischen Erkenntniss-und ter dem Geischen und aus deren Anwendung auf die Erfahrungen über die Ratur ganz natürlich sich entwickens mußte, und ich glaube, niemand, welcher mit undesanger wen Geiste prüft, wird nach solchen Ueberlegungen den sechher angeschieben Vermuthungen einige Wahrschwinkliche keit beitisgen.

Auch feiden griechticher Philosophen, welche fom in bas reifen Mitte ber folvatischen Gebulen gehoren, wies nathaefant, buf fie aus bin Unterrichte ber Bacbaren neut Leinen nuch Griedentant gebracht hatten. Darfiber glaube ich Lury fein gir tommen. Die Entwiedlung ber fofrode fom Soulen ift von ber Art, bas man bie Reime fast aller ihrer Lehren bei ben frubern Griechen finden kann; Es : Stheint : mie won' einer | ganzilchen Undunde der Foftatifchen Lebes in ihrem Berhaltniffe gur griethichen Mre gu geugen, went man aus einer schlecht verbürgten Mustdote \*) anniehmen zu nichffen glaubt, bem Gofrates fei bas Gange ober ein Abeil feiner Lehre von einem indis fichen Refenden, ber-nach Athen gelommen fein foll, man weiß micht:wie eliggegeden worben. Man hat ferner vom-Platon gefagt, er babe von Loggistern gelerint; bagegen aber freicht, bag er felbft bie Argenter ihrer Beisheit wegen nicht achtet, und nim eine grobe Ankennting feiner Lehre kann ihres burchaus gelechfichen Sharafter



<sup>\*)</sup> Der Burge ift Aristorenos, von welchem viele Unwahrheiten More ben Gotrates in Umlauf find. Buseb. praep. er: Al.B.

verkennen. Man hat enblich auch: baran erimment, bag ber Steveiler Purrhon in Indien mit Gomnolophiften und in Derfien mit Magern verkehrt haben foll, auch giebt es einen und ben andern Dunkt in feiner Lebre, welchen man mit orientelischen Lebren vergleichen Bonnte, aber eben; biefe: Puntte find, schon per ibm, in Griechenland ben kamt gewesen; fo bag er, menn er fie in Indien ober Parfien lenum gelernt baben follte bamit nichts Reues in fein Baterland gebracht haben wurde. So: finden wir nichts burch Ueberfieferung Gefichertes, mas ams nothigen Bamte .. in den Beiten der, blichenden griechischen "Philosos phie ein Eingreifen des orientalischen Ginflufes auf ihre Entwidlung anzunehmen. Dagegen: beginnt allerdings eine Wermischung ber griechischen mit ber prientalischen Dents peise, als der Nerfall der sokratischen Schulen herheifam.

Wermuthungen, welche sich an die alten Ueberlieserungen nicht unmittelbar anschließen, zu sagen. Diese Parmuthungen stügen sich theils auf Aehnlichkeiten dar Lebren, theils auf Dunkelheiten in der Entwicklung der griechisschen Philosophie. Wie gebrachlich die erste Stüge sei, hat man seiten recht einzesehen. Eine allgemeine Aehnlichkeit wird unter den Ansbildungen philosophischer Gedanzteit wird unter den Ansbildungen philosophischer Gedanzten immer stattsinden, denn das allgemeine Streben des menschlichen Geistes nach wissenschaftlicher Einsicht mußähnlichen Producte erzeugen, und mehr als eine allgemeine Aehnlichkeit hat man gewöhnlich nicht nachweisen können; ja wenn man in die genauern Einzelheiten der Leheren eindringt, so sindet man nicht selten solche Unahnliche

feiten, melche bes Befen: ber Sache: Betreffen, und baber jebe Miglichkeit ber liebertieferung auskalließen. Wenn irgend wo, so ist bier die genaueste Rachforschung nothig, und jedes oberflächliche Uttheil: won Dilattenten abzuweis fen, weil folche felten Ashnäiches und Undknliches, und was bas Befentliche in beibet ift, gehorig abgungeffen im Stande find, nur au oft wher einzelnen Neugertingen fals. gen, beren Werth vor ber geschichtlichen Rvitil fie nicht abzufchaben im Stande find, "Rete iban wo-man' folde Aehnlichkeiten ber Lehren findet, welche fahr in bas Be fondere und in die eigenthimliche Doiffellung eingebet. lift fich auf einen bistorischen Bufammenhang schließen; alsbann aber muß men nach bem Aribern und Godtein forfchen, um fagen au fonnen, welche Lebre bie Minter: welche bagegen bie Tochter fei; lagt: und: abei bie Beitbes kimmung im Stich; fo. kann mir: aus bem Bulanmen bange ber Lebren antichieben merben; wo bas naturliche Baterland berfelben zu fuchen fei. bann bereit fine fin

Am wenigster ist es zu billigen, wenn innan allertel Arten von Philosophie, welche etwas vom sogenannten Dantheismus enthalten, auf orientalischen Ursprung zus rücksichren will, selbst die Lehre des Lenophanes \*), welche boch so offenbar aus dem dialektischen Charakter der Griehen entsprungen ist. Die Vermischung der verschiedenartigsten Ansichten ist hierin zu offenbar, als daß man nickt



<sup>\*)</sup> Schloffer's universalhistorifde Uebersicht, 1. Abl., 1. Abt., G. 425 f. Pantheistische Richtungen finden fich überall, wo Religion und Philosophie fich finden, selbst bet ben Gubsee Insulamern.

bei genauerer Forfebung bas Bage ber Bermuthung einseben sollte. Micht Ausmerksankeit verbient bas, was man über ben vrientalischen Ursprung ber hergeleitischen Lebre gefagt bat, gewiß auch mit in Werkafichtigung ihrer vantheistischen Richtung."), benn: es bezieht fich boch auf Renntnig bes Gingelnen. Aber freilich, wenn wir ams tiabei balb auf agnutische, balb auf magische und persas Mische Lehren verwiesen schen?), so wissen wir nicht, wesin wir und wenden follen, und muffen eine unwiffen fchaftliche Bernischung von Lebren, welche zwar aus gleis der Quelle gefloffen fein mogen, aber boch jur Beit bes Herakleifog feber weit auseinander ftanben, befürchten. Noch mehr macht uns eine andere Bemerkung flutig, bas mimich eben fordohl bir Lehre bes Dythogoras, wie bie des Herafleites auf dieselbe Onelle zurückgeführt werden foll: auf ben Feuerbienft ber Mager 3). Denn angenoms wen, gwei ihrer Art nach so versthiebne Lehren waten aus berselben Ueberlieferung gestoffen, so wietben wir wenige ftend gestehen mieffen, bad wirklich in ber Ueberlieferung Mitgetheilte fei, ber verschiedenften Deutung fabig, und gar nicht bes Ramens einer Lebre werth gemesen. his Mehnlichkeiten amischen hernkleitischer und orientalischer Bebre find keineswegs von der Art, das man darans etmag, Amfcheidendes, entnehmen könnte, vielmehr bestehen fie theils nur in ber allaemeinen Ansicht von ber Gott-

<sup>1)</sup> Ebend. S. 426; Creuzer's Symbolit, 2. Bb. S. 182 f., erfte Ausg.

<sup>2)</sup> Greuger, Ø. 186, 187.

<sup>5)</sup> Cbenb. G. 182.

lichkeit den Femers, welche ibervies veim hernölichen Femerades anders geweindet: ift, als dai den persischen Femerades tern '), theils in einigen unbedeutenden: Worseillungsarten wie sie wohl auch Leuten, welche yan: Einen: geschichtlis chen Infammenhang untereinander haben, gemeinsam soht dinnen '): Endlich aber isniven wir in dem Fragmenten best Hernsteitos mehrere Spuren: Anes einschichtenen Pars barenhasses und eine Lehve ansgedenhate, welche der: oriens talischen Worstellungsweise ganz entgegengesigt ihr. Doch war wollen umserer Geschichte nicht worgreisen; sieden das Röthigs hierüber bei der herafleitischen Lehver erwähnen:

Um: noch zulegt bie Dunfelheiten in ber Geschichte ber frühen griedischen, Philosophie für erndwan, P find sie als eine nathrliche Golga theiler ber ungulandnenhangenden Rachrichten, and welchen: wir die Neuntwiff biefer schieben

and the field of animals of the bar inches

<sup>1)</sup> Creuger icheint bies nicht einzusehen, inbem er ben personen Gen Gegenfas gwifchen Bicht und Rinfternit nite bet herallette fon Behre von ben entgegengesesten Abidiantien in bem Leben ber Bett vergleicht, ba boch beibe gang entgegengesester Art sinb.

<sup>2)</sup> Creuzer führt solcher Achnlichkeiten zwei an: 1) daß her rakle das Gonnenseuer aus dem Meere sich entzünden läßt, wellsiche Gr. mit, dopptischen Symbolen, die erst gedautet werden sucht sen der steht stadte im der gen anwohnenden Griechen, welche mehrmals bei hen alteren Philosophen vorkommt; 2) daß herukteitos die entziehenzieseren Spankunds gen der Welfchrword wiet den Apannungen der Konntaktigen der vergleicht, welches Excuser auf persische Sombole zurücklicher will. Diese Rehnlichkeit ist weit hergesucht, da die Vergleizung des soch soch sohr nahe liege. Siehe viel größere Rehnlichkeit sinder sich zwischen einer Spille von Mann's Verphungen und einem berakteitischen Bilde, indem beide die Rekhblichkeit gar kein Spiel Gottes betrachten, und boch ist auch diese Tehnlichkeit gar kein Zeischen geschichtlichen Zustmunchhanges.

maffen, theils bes unklaren Bemuftheins, aus welchem fie bervorging, unzusehen. Aebrigens hoffen wir burch eine misammenhängenbe: Betrachtung ber Ueberlieferungen vieles von biefen Dunkelheiten gerftreuen ju tonnen. Unter Urtheil, nach welchem wir es hochst unwahrscheinklich :finben, daß grientalischer Unterricht Einfluß auf bie Ausbilbung ber griechischen: Philosophie nehabt habe, geht weit mehr von ber Betrachtung ber alteften griechischen Philos fopfie aus, :ale von ber Betrachtung bes alteften wientas lischen Befens ... Dies tann auch nicht anbers leier, ba und bas Drienkelische jener Beit fo wenig belannt ift. Wenn wir aber auf bie erften Anfange ber Philosophie bei ben Griechen unfer Auge wenbeit, fo finden wir fie fo einfach und fo nang von ellem Ueberlieferten frei, bag fie burchaus erfien Berfuchen gleichen. Die Ausbildung in ihnen geschieht so allmalig, bag man fast jeben Schritt verfolgen kann; es bricht nichts ploglich berein, welches man irgend einer fremden Unterweisung aufchreiben mochte. Benn fich etwas Ueberliefertes in eine Ausbildung ber Philosophie einmischt, so erkennt man bies befonders baran, baß Eintheilungen, Begriffsbestimmungen ober fonftige gor= meln in ihr mitgetheilt werben, welche, ohne genugenben Grund hetvortretend und nicht vollständig verftanben, gu gezwungenen und bunkeln Ableitungen und zu manchen ambern fpigfindigen Bemithungen bes Scharffinns Beranlaffung geben. hiervon aber finbet fich teine Spur in ber alteften griechischen Philosophie. In allen Spftemen berselben knupft fich vielmehr Alles an eine sehr einfache Borftellungsweise an, wie sie beim Erwachen bes philoso= phischen Bewußtseins naturlich ift, und ohne große Gulfsmittel weber zur Erklarung, noch zum Beweit, mich jum Segenbeweis behilft man sich mit bem Gebankenkreise, welchen aufzufaffen einem jeben gebildeten Griechen biefer Beiten nicht eben schwierig sein konnte.

## Biertes Capitel.

Eintheilung der Geschichte ber alten Philosophie.

Erft nach biefen Untersuchungen über bas Borgeschichtfis de, und namentlich über ben Ginfluß bes Drientallichen auf die griechische Philosophie, finden wir und in ben Stand gefett, an die Eintheilung ber Geschichte ber alten Philosophie ju geben. Denn so lange wir in 3weifel waren, welcher Untheil an ber Entwicklung ber griechischen Philosophie ben Drientalen zuzuschreiben sei, und von wo an überhaupt von einer Geschichte ber Philosophie gesproden werben tonne, mußten wir auf gleiche Weise in Berlegenheit fein um bas, mas in bie Geschichte ber alten Philosophie gehore, wie um ben Gintheilungsgrund berfelben. Rachbem wir aber gefunden haben, bag bie orientalischen Bolfer feinen bebeutenben Ginfluß auf die Entwicklung ber griechischen, und mithin überhaupt ber alten Philosophie gehabt, sonbern nur in ben Berfall ber griechifchen Philosophie einigermaaßen mit eingegriffen haben, tonnen wir tein Bebenten tragen, nach ber Geschichte bes griechfichen Geiftes auch bis Gintheilung unferer Grandte zu machen. Denn

auch die Philosophie der Romer hat keinen Anspruch auf eine große Berkuksichtigung, da sie zu allen Zeiten von der Philosophie der Griechen abhängig gewesen ist.

Die allgemeine wissenschaftliche Bisdung der Griechen hat einen naturgemäßen Verlauf gehabt. Sie ist nicht gewaltsam unterdruckt worden durch irgend eine außere Gewalt, sondern hat sich durch alle die Stusen, welche ihr erreichbat warm, hindurch gearbeitet, dis sie abstarb, als ihre eigne Einseitigkeit es so wollte. Wenn auch das Staatswesen der Griechen durch außere Macht einen gewaltsamen Umsturz ersahren hat, so überwand doch die griechische Bildung in Kunst und Wissenschaft alle Barbaren, mit welchen sie in Werchtrung kan, und makeend der griechische Staat diente, herrschte die griechische Wissenschaft in einem um so weitern Kreise.

ling zerfestt vaher die ganze Geschichte der alten Philosophie in dei Beitraume, von welchen der erste das erste Aufwachsen des phisosophischen Geistes, der zweite die pollkammenste Währhe der phisosophischen Systeme, und der dritte den Verstull der griechischen Philosophie umsaßi. Um diese drei Zeitraume vorläufig nur nach der Zeitrechnung und in ihren äußern Beziehungen zu der übrigen Bisdung des griechischen Bolls zu bestimmen, ist uns die Uedersinstimmung, in welcher wir die griechische Philosophie mit dem übrigen Leben des griechischen Bolls sinden, von nicht geringer Hüsen. Nur selten, vielleicht nie hat sich ein Boll so natungemäß, und gleichmäßig in allen Zweigen seiner Widdung nach gesehmäsiger Solge ausgebildet, als has griechische. Dies liegt darin, daß die ausgebilder, als Beit seiner fortschreitenben Bildung une wenig bas Innere seines Lebens burget haben.

Bon ber unspringlichen Einheit bes griechischen Bolks baben wir nur Cagen; de, wo feine Beschichte beginnt, finden wir es in viele kleine Staaten, welche fich auch ihrer Absternmung, noch von einander unterschieden, gefpalten, ohne Cipheit in feinen Beffrebungen. Erft fpater kamen biefe Staaten und Stamme auch au bem beutlichern Bewußtsein von ihrem Zusammengehoren, und es erzeugte fich in ihnen bas Streben nach einer Staatseinbeit im griechischen Bolle, welches freilich an ber Eifersucht ber Staaten unter einander, an ber größern und einigern Gewalt ber Nachbarn und an andern ungimfis gen Berhaltniffen feine Rippe fanb. Gludlicher bagegen hat biefes Streben in ber Literatur ber Griechen fich ber urkundet. Buerft finden wir fie in einer Mannigfaltigkeit von mehr ober weniger ortlichen Sprachweifen ausaebilbet, welche nur allmalig von ber ortlichen Befdrantung fich frei machten, großere Allgemeinheit gewannen, abne jedoch die eigenthumliche Farbe ber Stemmverschiedenheit gang zu verwischen, endlich eber, nachhem bie griechische Bilbung die Grenzen ihres urspripglichen Baterlandes weit überschritten hatte, in eine allgemeine Schriftsprache fich verloven. So hat auch die Philosophie der Griechen euft ortlich und in gefonderten Stemmen sich versucht, benin jur allgemeinen Biffenschaft bes griechischen Bolls fich emporgebildet, und ift gulet nicht Philosophie bes gnies chifchen Bolls, sonbenn ber Griechisch - Gebildeten geworben.

Demnach merben wir bie beei Perioben ben griechis

ersten mehr eine Bildung der lieftzebaen Stamme ober Stadte, als eine Bildung des ganzen Bolfs stattsand, in der zweiten dagsgen die griechliche Bildung einen allgemeinen Mittelpunkt gewann, und so wis Einheit sich ausbildete, endlich in der letzten diesen Mittelpunkt in Grieschenland wieder verlor, und in der weiten Ausbreitung über sast alle gebildete Bölker der Erde ihre griechische Eigenthumlichkeit einbuste.

Um dies zu imferm Zwecke zu gebrauchen, mussen wir noch bemerken, daß die wissenschaftliche Entwickung übershaupt, und insbesondere die philosophische Einsicht in das Allgemeine, in dem Leben der Bolker kumer etwas späzter eintritt, als die kunstlerischen Bestreßungen; dem wie in einzelnen Menschen, so auch in ganzen Gesellschaften der Menschen, solgt die Erregung des Berstandes der Erregung der Phantasie. Daher sehen wir auch, daß die griechische Dichtkunst schon eine Zeit lang ihren Mittels punkt in der dramatischen Poesse der Attiser gefunden hatte, ehe die attische Philosophie sich des ganzen Keichsthums früherer Denker bemeisterte, und eben so sinden wir, daß auch die Blüthe der attischen Philosophie eine geraume Zeit die Blüthe der attischen Dichtkunst überlebte.

Die genausste Bestimmung bet brei Bidungsstufen ber griechischen Philosophie muß man aber freilich aus bieser selbst entnehmen. Es ist natürlich, daß, so lange bie Philosophie in Griechenland nur eine driliche und in einem bestimmten Kreise beschränkte Ausbildung erhielt, auch ber griechische Sesammtgeist in ihr sich nicht ausbrücken konnte. Bei solchen Umständen muste die philosophische Richtung von einem ausseitigen wissenschaftlichen

Intereffe ausgeben, und in der Befriedigung biefes Inteneffes enden: Dies ift nun ber Charafter ber erften Deriobe ber griechischen Philosophie; so konnte auch in biefer Beit ber gange Bau ber griechischen Philosophie nicht bervortreten. In ber gweiten Periode bagegen mußte bas Gegentheil fattfinden, indem nicht von einer Seite bes miffenschaftlichen Sinne, welcher unter ben Griechen war, bas philosophische Nachbenken angeregt wurde, fondern gleichsam die geistige Gesammtheit bes griechischen Bolks biese Philosophie hervorbrachte. Daher burfen wir erwars ten, bag in ber zweiten Periode ber griechischen Philoso: phie die vollständige Verzweigung bessen, was den Grieden überhaupt Philosophie war, fich barftellen werbe. Dagegen muß man auch erwarten, bag in ber britten uns ferer : Perioden mit ber Eigenthumlichkeit und Radftigkeit des griechischen Geistes bas Berftandnig ber systematischen Unordnung ber griechischen Philosophie verloren ging, bem Befen nach, wenn auch bie leberlieferung berfelben fich erhielt.

Um biese Grundsatze zu benutzen, mussen wir hier vorsamssehen, dass der wissenschaftliche Zusammenhang der Phisosophie sich den Griechen in der gegtiederten Einheit der brei philosophischen Lehren, der Logik oder Dialektik, der Physik und der Ethik darstellte, und das diese Eintheis lung zuerst in der wissenschaftlichen Anordnung der plas tonischen Schriften sich zu erkennen giedt. Wir wurden also den Platon als dem Anfangspunkt der zweiten Pesriode der-griechischen Philosophie bezeichnen dürsen, wenn und nicht daran die innige Verknäpfung seiner Philosophie mit der sokratischen, auf welche er selbst den Grund seiner Lehren zurücksührt, verhinderte.

Befd. b. Dbil. I.

agency Cloogle

12

vie Entwickung, der sokratischen Denkard in dem Golestest felbhaund in seinen nachsten Schilernigur zweiten Periode unferer Geschichte, wodund wir auch den Boistheil gewinnen, das Ganze der attischen Philosophie in dieser zusammen zu haben. Hierin ist auch die Weinung des ganzen: spatern Alterthumst auf unswer Geite, indent sich die meisten solgenden philosophischen Schulen zu den Golvanikun, mit Becht oder Unsetht, darliber ist diet nicht zu entschen, wechneten, die aber, welche est nicht the ten, mur als Ausartungen des philosophischen Strebens betrachtet werden dursen.

Etwas kebwerer halt es, bie aweite von ber britten Periode zu fcheiben, benn indem in dieser bie alten Fots men ber Lebre außerlich nach ber lleberlieferung festgehalteri immeben pugehort ein genbtes Muge bagu, in ber ums veranderten außerlichen Erscheinung die Berandebung bes immern Lebens ju ertennen. Ein entscheibenbes Beichen jedoch von bem Anfange bes britten Zeitraums ift bes Anfang ber Bermifchung mulfchen orientalischer und griediffer Denfart, aus welcher ber Werluft jener Eintheis tung ben Philosophie natholichi bervorging, ba: ber orientodifchen Denkart bie wissenschaftliche Eintheilung fromb war, und swald ber Unterfchied zwischen Griechischem und Drientalischem übersehen inuste; and die Vermischung bes Frembartigften erfolgen mußte. i.Ein anberes Zeichen bes Wetfalls ift bas herabsinken ber philosophischen Forschung jur Meberlieferung und jur feftftebenden Lebes, welches in ben Schriften ber Erflaver alterer. Philbsephen am ftart ften Acht ausstricht. Dagu fügen wir noch ein brittes, big Ausbildung: eines Steptleistrus, welcher, ant phitosophie

scher Wissenschaft verzweiseln, vorgledt, inw das punktische Beben sich frei halten zu wollen von wissenschaftlichen Irrhimsern, aber wirklich inur die Absicht hat, das erstuhrungsmäßige Denken von den Störungen der Philosoft phie zu bewähren. Ohne unserer Geschichte vorzugreisenz kinnen wir nur sagen, das diese drei Beichen und veranz lasson, den Beginn der britten Periode der alten Philosophie etwa sin halbes Juhrhundert von Christi Geburt zu seinen.

Bir ethelten affer iber bis Grenzbestimmungen bet bret Beitraume etwa folgende Evgebniffe: bie arfte Periode reicht von bem ersten Anfange ver Philosophie unter ben Griechen, b. b. vom Thales, bis auf Die Beit, als Gotrates au Athen au philosophisen anfing also etida von ber 46. Olympiabe ober; von 1800 n. Chi. G bis auf bie 88. Dl. ober bis etwas über bie Mitte bes 5. Jahrhuns berts vor Chr. G., ein turger Beittame von noch nicht zwei Jahrhunderten, aber voll der mamigfaltigften wift ferfichaftlichen Befrebungen, fo bag wenige Beiten an geis fliger Weivenman in bet Wiffenfchaft fo reich"fint, als Diefe. Es ift im ibe noch bas frifche, bebaftegunicht fels ten übereilte juaber Unbeforgte Stgeben ber Jugend. Des voifere : Werfinnde den Arveltene Piertobe gehi, ! wie fchon ige fact i wort bem Gefrates bis auf bie Galfte bes letten Jagehmberts: bes Chid Gi, wei fich Lein fohr berühmtes Rame findet, bas. Enibe" ber Periode abzuschließen, obeb ben Anfang ber nenen Periode zu bezeichnen, man mußte beith etwa bas. Alter bes Cieron in welchem er philose Philide Schriften nach Art eines Rhetors "berfaste, gin Bezeichnung ber Grenze withless 1:Bas titis aber bann

bestimmt, um biefe Beit ben Anfang ber britten Periobe su feten, ift die Ausbreitung orientalischen Aberglaubens, welche jest bemerkbat zu werben anfangt, und bie Entstehung bes neuern Skepticismus. Dieser zweite Zeitraum pon vier Jahrhunderten hat die griechische Philosophie burch eine Reibe philosophischer Schulen zur Reife gebracht; er zeigt aber auch schon die entschiedensten Borboten bes Ber-Der britte Beitraum endlich geht bis gegen bas Ende bes fechsten driftlichen Jahrhunderts, b. b.: bis auf bie letten beibmischen Aristoteliker und Platoniker. Er ift ber langste, auch nicht arm an philosophischen Gebanken, an: Streit ber Parteien, am geiftiger Bewegung überhaupt; aber bas Feste, wie bas Bewegte biefer philosophischen Busbilbung, tragt nur zu augenscheinlich bie Spuren bes krankelnben Greifemalters an fich; jenes ift mit ber all: maligen Berfriderung, biefes mit ber gabrenben Auflos fung bes. thierischem Rotpers; welcher feine Beit überlebt hat, zu vergleichen: ..

Daß wir diese Abtheilungen richtig und der Natur der Sache gemäß gedroffen haben, dafür können hier noch zwei Momente angeführt werden, wom welchen der eine den innern Entwickungsgang; der Philosophie in senen Beitnäumen betrifft, der andere aber die Begrenzungen den drei Perioden gegen einander. Was das erste betrifft, so könnte man die erste Veriode als die dezeichnen, in welchen die Sinheit der griechtschen Philosophie erst augestrebt wird. Dabei liegen natürlich manchente entgegengesetzt wiffenschaftliche Bestredungen zum Grunde, und das Gesleichschaftlicher Periode mußte, sein, die zersweiten Gläder griechischer Wiffenschaft zu spriechischen Rachdem dieses Ges

schaft vollbracht, wird num die zweite Periode einen gleiche maßigen Berlauf in fich einiger Ontwicklung bes griechie schen Geistes enthalten welche naturlich burch mehrere aufeinander folgende Stufen bet Bibung hindurchgeben muß. Enblich ber britte Beitraum, indem er auf bas Berfallen bes griechischen Beiftes gielt, fann auch nicht ver meiben, bog fich wieder entgegengesette Befrebungen in ihm bervorheben. Diefer Geng ift ber Entwicklung bes menfdilden Beiftes im Ginzelnen, wie im Ganzen gemaß. Denn aus: ber Berftremmg bes Umfreifes bringt immet bie Blidung nach einem Mittelpunkte vor; wenn aber ein folder Mittelvunkt in einem beschränkten Kreise fich gebilbet hat, so giebt et auch wieder seine Erzeugnisse einem größern Reise zurud, feine vereinigende Rraft aufgebenb; benn ein jebes Besonbere in ber Menfchheit soll: bem 2013 gemeinen fruchten. Die, welche bie Gefchichte ber Menfchbeit als eine in geraber Einie fortlaufende Bilbung zu begreifen fuchen, muben fich vergebens ab; eine folche gerabe Linie giebt es nicht; Alles frebt in ber Denschheit von ber Mannigfaltigfeit zur Einheit; wo aber nur eine beschränkte Einheit gewonnen ift, da lost sie sich wieder in bas Streben nach ber Einheit einer größern Mannigfaltigkeit auf. Go ift bie griechische Bilbung aus ber Bilbuma Meinerer Gemeinwesen bervorgegangen, nachber aber bat fie fich in bie allgemeinere Bilbung ber neuern Bolfer ernoffen.

Diermit stimmen nun die Erscheinungen sehr gut übers ein. In ber ersten Periode entwickeln sich gleichzeitig nebeneinander, und mur in einem geringen Berkehr unters einander, verschiedne: Schulen der Philosophie, die ionis

The bie wother with die aleutifte, fa iched . bas man gegen bas Eride ibefer Weriebe ein Ineinenderwirken berselben und ein Streben nach illereinigung bemerken kann Gitt ber ppocifett Periode begegen hort bem Besmitlichen nach bas abeichzeitige Rebeneinanberfein ber Gibus len auf ;.. und : bie Einheit ber philosophischen Entwickung beginnt : Denn bag aufanga mehrere forrasifche Schue len noch pleichzeitig neben einender fich ausbilden, ift nur baraus au exilaren, bag nicht von allen Schilern bes Goe krates sein wissenschaftliches Bermstefein erkannt und begriffen worden ift. Die matne Bortbildung: ben Philosos phie aber ruht boch nur im Maton. Dann aber folgen fich nacheinander die Ausbildung ber platonischen, ber aristotelischen und ber ftoischen Phiolosophie, so bag man fagen tann, jebe biefer babe bas Berfignbnif ihrer Beit in der Wiffenfchaft gefunden und ausgesprochen, so weit bies menschlicherweise moglich ift. Wenn nun auch in biesen Beiten neben ber ariftotelischen Philosophie bie Mabemie, und neben ber:stoischen ; die akademische und bie peripatetische Schule: fortbauern, fo ift: boch bierin nur ein Radball bes Krübern, welcher in ber Entwickung bes Menschengeschlechts nie ausbleiben wird, fo lange nicht alle ber Richtung ihrer Beit folgen konnen. Rur Die fpatern Schulen find in einer lebenbigen Entwicklung, bie frühern haben nur ein tobtes Sortbesteben. Die Ginbeit ber philosophischen Entwicklung in biefer zweiten Periode beurkundet fich in dem genauern Zusammenwirken ber phis losophischen Schulen, in ihrem Streit und in ber Dris tif, welche fie aneinander üben. In ber betten Beriede endlich trennen sich wieber die Richtungen, und die Schus

la fühan nebeneinander, menn: Abeil Kann: volleinanden Kanninist nehmend zum Ahall wenigstens einer ditischen Mindigenziihrer Ledren; nicht sähig. Sie sieht der niene Platanismus: vonnehm auf die übrigen gleichzeitigen Ledren dem dende, sie, kaust eines Marthe währigent, mahr mm kurzusg, über Ar den Stad zu beschan, rolk und in ihre Geinde sinzugehm. And die übrigen Schulen kummen sich intehnium nien halbe vongassen; seinen schulen kummen sich intehnium nien halbe vongassen; seinen die kahre Amstens um sie herund die übrigen weisen; selbst von Stepe tiedung spelchen sich ihre vongassen mit dem Alben Marisanus perioden, spelchen sich ihre vongassen mit dem Alben. Marisanus beschen seine Beit von die ihre den meister im die kahre Amsten beschen seine Beit von die ihre den mengangemmin Aige unich war siehe sein siehe Beit von mit dem Angenwart, weist sie nicht zu leben.

" Menne imen num die Gennen ber brei Perioben ber spielen willes for sergischt fieb Der Anfang ubernersten und bas Ende ber lettett wie von selbst. Denn ierer ist ba: we sterfe stoas. Philosophiches, bei ben Grischen vor-Benausty: bisies ; two alle: Disition bis, unter ribner aussidet. Aben: bie Begrengungen bir brei Perioben untereinanber, b. h. ber ersten mit ber: zweiten und ber, woeiten mit ber. britten, bediefen eines fichern Rennzeichend, und biefes ift. der Punkt, ider meletien wir noch; eine Bemerkiche mits: mutheilen verknischen: haben Ga wie fich physisch ber tie bergang aus den einen in bes andere Libenseller burth Spanitheit ober Aranklithkeit, au ertemmen giebt, :: fo pfloge: fich auch in bem geistigen Beben ber Messung einer neuen Entwickung in einer Berberbnis ber frühern Bestrebungod vongas, m. verkinden. Se nigentlich fraffiper aber best. Leben noch ift, um so fakeler pflent auch die brands

bafte Erfchitterung zu fein, um fo fomoller entficheibet fie fich auch mir Befferenng." Daber haben wir amifthen ber erften und ber zweiten Petiobe eine kurze Zwischengeit ber entschiedzen Ausartung zu erwarten, zwischen ber zweiten umb britten Periobe einen langern lebergang bon' weniger bestiger Art, aber mm fo verberblicher. Bie wir es au emparten haben, fo finden wir es. Das Berberben ber diteften philosophischen Schulen unter ben Griechen ift in ben fophiftifchen Beftrebungen ber Bott vor bem Gotrates gang entschieben ausgefordiben. Ihren Bufammenbang mit ben fribern phisssobolischen Schulen konnen bis Sophisten nicht verbeblen. Buch Bell gebrauchen fie bie Erfindungen jener, aber auf eine verkehrte Beife und im ber nicht eben febr verschleierten Absicht, die Philosophie au vernichten, und an ibrer Stelle bas rebnerische Talent jur hernichaft zu bringen. Soffmteb, ber entschiedne Segner ber Sophisten, bezeichnet bie Rrife biefer Rrantheit. In einer ahnlichen Beise scheibet auch bie britte Periobe fich von ber zweiten ab. Aber nicht forted tritt bier bas sopbistische Bestreben bervor. Es will nicht bie Phitosos phie geradenn aufbeben, sondern nur frei von allen Mois nungen philipsophiren, und es benutt die Lebren ber fells: hern Schulen, welche nur gang außerlich von ihm aufgefast worden, um burch ihren scheinbaren Wiberspruch, bie innere Uebereinstimmung übersehend, alle Resultate ber Phislosophie zu widerlegen: oder schwankend zu machen. Warum bei biesem Bestreben philosophirt wird, bas ift wies berum nur, bas rednerische Talent auszubilben, bem bie philosophische Winde gur Ausschmudung bienen soll. So kindet fich die Ausartung der griechischen Philosophie immer auf dieselbe Beise an, dem griechischen Seiste gemäß; anstatt zu einer Wissenschaft, soll die Philosophie zu einer Kunst dienen. Das, was diese zweite Ausartung der Philosophie bezeichnet, spricht sich zwar in der rednerischen Art aller Schulen der Philosophie, wie sie den Römern bekannt wurden, am meisten aber doch in der neuern Alabemie aus, wie sie Cicero liebt. Bon diesen beiden Grenzsscheiden der drei Perioden kann man über die erste nicht zweiselhaft sein, daß sie zur ersten Periode gehöre; die zweite dagegen vermischt sich mehr mit der gelehrten Beshandlung der Philosophie, und es kann daher zuweilen Iweisel entstehen, ob man etwas zu ihr Sehöriges zur zweiten oder zur dritten Periode ziehen soll.

Uebrigens soll hier noch einmal erinnert werben, daß es nicht die Absicht ift, diese drei Perioden genau der Zeitzrechnung nach voneinander zu sondern. Bei der geistigen Entwicklung tritt in den Uebergangsperioden oft eine Bermischung der wesentlich verschiednen Stufen der Bildung ein, und der Geschichtschreiber hat nach nichts mehr zu streben, als daß er das Gleichartige unter einen Gessichtspunkt auffasse.

The property of the control of the c

Fig. 1.12. A traffic a matrix (contrary 1.14 mills of 1.7 mills of 1.4 mills of 1.4

## Drittes Buch.

Der Geschichte der vorsokratischen Philosophie Eintheilung und erste Abtheilung. Die ionische Philosophie.

## Constant Constant 🕏

and the second s

•

### Erstes Capitel.

#### Eintheilung.

Der Charakter bieser Periade ist das Fragmentarische. Fragmentarisch sind in ihr die philosophischen Bestrehungen, theils in wiesern sie; ohne das ganze Gediet der phie losophischen Forschung zu überschauen, einseitigen Richtungen folgen und besondern Interessen gehorchen, theils in wiesern sie nicht den Charakter des ganzen griechischen Bolks aussprechen, sondern in ihnen die Verschiedenheiten der griechischen Stamme und besonderer Dertlichkeiten obwalten.

lichen Beitelber dorischen Stämmen haben in der gestischtslichen Beitelber dorische und ider ionische die größeste Wedentung gehabt. Die Wildung des letzten hat sich suher in vollkommunen. Werken hervorgethanz als die des erstern inden hat isch erstern der Berden hervorgethanz als die des bes erstern auch soder die Geschichten mater den Ionera ihre erste Undbildung rechalten hater Diekeingt von einer vorheursschen Fähigkeit, dass Geschehre in sich nuszundwarf und die Erscheining zu begreisen. Wei den Doren und

andern Griechen, welche ben Dorern verwandt waren, blubte fpater bie lyrifche Dichtkunft, welche zu ihrem Grunde bie von innen heraus treibende Kraft bes Gemuths hat. Also bei biesem Stamme mochte eine vorherrschende Fahigkeit, bie Erscheinung zu gestalten und umzubilben, zu fuchen fein. Diefer Gegenfat unter ben beiben Saupts ftammen ber Griechen, tann auch barin, ertannt werben, baß ber ionische Stamm ber Demokratie, ber borische bagegen ber aristofratischen Berfassung geneigt war. von giebt besonders ber veranderliche Charafter ber ionis schen Demokratie im Gegenfat gegen bie aller Beranberung abgeneigte Starrheit ber borischen Aristofratie, ein Beugniß; benn wo Empfanglichflit ifter bie Erfcheinungen sociovitale, da ivida die Lebensait nierdinderlich, .und die Welnungen werben hemeglicht fein; wie bie Erscheinungen 196 bagegun von der Rouff des Compithe worzunsweise die Entividhing ausgeht, da wird fich, weil des Gemuth baf-Wibe blette, leicht; eine gewiffe haide Zofligktitu feinen: Simu auch gegen ben Bauf bet Werhattniffe hurchaufeben, erzeies gentin Eben Ibesreigen nift nauchnitier Loniffied Stamme ben Beichlichkeit, ber borische aber ber Sarte beschuldigt: wieden Berten wir und reun benten, ubtiff bien Stamme! ein jebet für fich eine Bri ber Philosophie mesgebildes haben) fo lift es fich nicht anbets wwotten, Jals ibach bie ionis fibe Philosophie mehr: mit ber Bolle alhbutumidugtlinbens bett Rraftier ober Steinentien den Geschehens hade Urt : beit Phofit fich befehaftigt beiere weide; die borifibe bagemes nicht init ben innern Golindes ber Belteitsbickung: diebe swell bas Bie, als vielmeht bas Barini ber Gods 1988 nach athischer Ansicht erfrestbend. 4: Ginen felcheit Gen

genfat ber Richtung in ber Philosophie finben wir nun wirklich in biefer Deriobe unferer Geschichte. Unter ben ionischen Griechen in Aleinafien bat fich eine Philosbe phie ausgebildet, welche entichieben ber physichen Betratte tung zugewandt ift, bas Ethische aber nur zuweilen, und gang beilaufig und außerlich berichte 'In Unteritalien bagegen, in ben mehr ober weniger borifchen Pflangfiabten, findet fich eine andere Philosophie, welche von ihrem Stifter die pythagorifche beißt, ihrem Charafter nach gang anderer Art. Denn zwar befchaftigt fie fich auch vorzuges weife mit ben Grunden ber Welt und ber phyfifchen Er fceinungen bes Weltgebäutes - und wie hatten auch biefe nicht bie erfie Beranlaffting gur Philosophie werben follen ? -; aber nicht auf phyfische Beife, sonbern ibbe Aufgabe ift, ju erforfchen, wie Gefet und Barmonie nach fittlicher Bestimmung bes Guten und bes Bofen in ben Granden ber Welt liege. Wie biefe Philosophie, obgleich von einem ionischen Danne ihren Ursprung ableitent, fich sm bas berische Wesesen anschloß, zeigt fich auch in ber Betbindung, in welcher wit sie mit der lyrischen Dieffe erbliden, indem fie biefer Grunde ju erforschen und itt ihnen bie Grunde bor Welt zu finden fucht. In gleich engen Berbanbe mit ber epifthen Doefie finbert wir bie Philosophie ber lonischen Schale nicht if aber boch wird nicht geleugnet werben konnen, ball eine gewiffe Werwandts schaft mit den extiden Thersonien und Resmogenien duich 

Die Stommiverschliedenheiten bes griechfichen Bolls find in neuern Beiten befonders unter uns Deutschen biell fletig zur Sprache gelommen, und wan hat werfiger bied

für zu forgen, bag man fie nicht in irgend einem Bebiete best geiftigen Lebens verkenne, als bag nicht in einem übertriebenen Maaße bis zur Unwahrheit auf sie gebrumgen werbe. In ber geschichtlichen Beit hat fich ber Begemas unter ben Stammen ichon febr gemäßigt, und befonbers in ben Pflangflabten ift Reinheit bes Stamms gar nicht zu finden, sondern aus der Mischung ber Stamme ift ein neuer Charofter hervorgegangen. Bulett mochten wohl ortliche Berfchiedenheiten faft ebenfo viel gewirft baben, ale Berschiebenheiten bes Stamms. Bu biefen Bemerkungen giebt uns bie Geschichte ber Philosophie in hiefem Zeitraume vielfache Berantaffung; indem schon bie puthagorische Philosophie, welche wir boch als bie boriiche bezeichnen mochten, theils von einem Joner angeregt, theils auch in Pflanzstädten ausgebilbet murbe, welche feineswegs rein borifchen Gebluts waren, sondern noch mebe aus dem achaischen Stamme fich gebildet zu baben scheinen. Doch fie rebeten bie borische Munbart, und bies entscheibet über bas Borberrichenbe in ihrer Bilbung. Rod mehr aber tritt es hervor, wie wenig der ftrenge Gegenfat zwischen Ionern und Dorern bas gange Gebiet bes griechischen Lebens erfüllt, wenn man bement, daß fich neben ber ionischen und borischen noch eine britte Schule ber Philosophie gebildet hat, die elegische Schule, welche eine beutliche Begiehung zu benibeiben erften bat, aber ger nicht wit ber einen ober ber andern verkingt, werben kann. Bon ben Alten amge werben gumpilen bie Eleaten auch m ber italischen, b. h. zu ber wythagerischen Schule ber Obilosophie gezählt, aber offenbar nur aus geographischen Gelinden zewolche znicht. fehr genau; fündze und von- einem

Ioner freilich, dem Kenophanes, hatte die Schule ihre Entstehung, dildete sich auch in einer ionischen Pflanzsstadt, in Elea, sort, und zählte endlich in ihren letzten Beiten noch einen reinen Ioner, den Melissos von Sasmos, zu ihrem Mitgliede; aber doch wird man gestehen mussen, daß sie von dem Charakter der ionischen Schule und des ionischen Stamms sich sehr auffallend entsernt. Denn in ihr ist nichts von jener Richtung auf die physisse Erscheinung oder von jener Liebe zum veränderlichen Schulen, welche uns die ionische Weise bezeichnen. Wir mussen gestehen, daß diese Schule der Philosophie eine dreliche Verbreitung hat, welche, da sie von Kolophon, dem Baterlande des Kenophanes, nach Elea und dann nach Samos schwankt, uns so unregelmäßig erscheint, daß wir ein Geseh für sie zu sinden verzweiseln mussen.

Der Charakter bieser Schule aber erweist sich als ein nothwendiger, in wiesern er in der Art dieser ersten Periode gegründet ist. Wenn namlich die ionische Schule die physische Seite, die pythagorische aber die ethische Seite der Weltansicht auffaßte, so wurde eine Lucke in den phisosophischen Elementen dieser Periode geblieden sein, wenn nicht auch die logische oder dialektische Seite von einer dritten Schule ausgesaßt worden ware. Diese Seite des arbeitete die eleatische Schule; sie saßte dieselbe von der Seite des Gegenständlichen auf, indem sie den Begriff des Seins schlechthin in seiner rein logischen Wedeutung, in welcher er den Gegenstand des Denkens überhaupt des zeichnet, ihrer Philosophie zum Grunde legte. Es ist diese Seite der Wissenschaft, welche den Neuern unter dem Nas

13

men der Metaphysik bekannt ist, von den Cleaten im Segensah gegen die philosophischen Ansichten von der Welt; welche auf keiner rein metaphysischen Grundlage beruhten; ausgebildet worden; wie natürlich, benn es müßte sich der philosophischen Betrachtung zuerst die sinnliche Eerschung in ihren Segensähen, wie sie im innern und dußern Leben sich darstellen, als Segenständ bürdieten, den man zu dem Allgemeinen, welches den Segensäh umsaßt, aufsteigen konnte. Daher ist auch die Dialektik der Cleasten vorherrschend verneinend, und düßert sich im Streit, theils gegen die Lehren der pythagorischen Schule, theils im Segensah gegen die konische Physik.

In allen biefen Entwicklungen ber Philosophie ift aber bie Betrachtung bes Gegenftanblichen bas herrschenbe. Es ift bem gesetzlichen Gange ber vernunftigen Entwidlung gemäß, bag ber Geift fich querft auf bie Ertenntnif ber Dinge richtet; in biefem Bestreben wird ihm bie Biffenfchaft, und erft nachbem ibm biefe geworben, gaint er fie felbft wieber jum Gegenfrande feiner Untersuchung mas then." Dither treten in ben Philosophemen ber alleften griechifchen Schulen nur febr wenige und fehr zerftreute Bemerkungen über bas Erkennen und bas wiffenschaftliche Denten hervor. Dem Wefen biefer erften Periode gemaß konnte in biefen Sachen nicht mehr geschehen. Denn es war nothwendig, daß zugleich mit bem fich entwickelnben Bewußtfein über bie Biffenfchaft überhaupt auch eine volls lige Umgestaltung ber Philosophie eintreten mußte, indem, Tobalb bles Bewuftfein gewonnen wurde, auch bie Eins ficht von dem Bufammengeboren aller wiffenschaftlichen Gle

mente : und ber brei : philosophischen Lebren : welche in ben früherm Schulen getreunt waren, micht faugbfeiben fonnte, Deswegen ift biefer Deribbe ben gelechischen Philasophie bie Einsicht in den Bepriff ber Wissenschaft felbft nicht gegeben. Go wie aber nichts in ber Geschichte ber Menfche beit unvorbereitet fich entwickelt, so minfan mir auch, als ben tebergang nur Blgenbem Beriobe bilbent, noch eine Denkwaft biefer erften Periode murechuen, namlich bie Richtung auf bie fubjectibe Geite bes Denfens, welche bie Wiffenschaft bloß als Ruiswort; nicht is Beziehung auf bie Erbeimtniß bes Gegenftanblichen betrachtete .: Dag nun biese Rifftung nitht imrreine einseitige, soudern auch eine bet Philosophie, will an ihr ift, vernichtenbe fein nungte, liegt in threm Begrifft, benn ber Philosophie ift jebes Denfen ; welched nichtuben Erkenneus ivegen ift, burch dus leer. Daber ift biefe Michtung bes Deufens, welche boch bem: Urburgang: gari folgenben Periode bebingt, 418 eine aussichtlosophische und ala bie Ausartung ber früherte Philosophenschillen zu betrachten, von welcher wir schos früher gelägt haben, daß fie ben::Ausgang ber erften De riobe bezeichnet. Bir benennen bas, was fich in biefer Rinbtung erzeugte, mit bem Namen bei: Sophistiful toelf der jeboch von :uns. im:etwas weitem, Sinte ; genommen wird, als von ben Griechen in ihrer besten Beiten Und if alles souhistisch, was mit Bewußtsein die Wiffenschaft get-In ben einseitigen Richtungen ber erften Schulen ift allerbings auch etwas Antiphilosophisches, aber ohne Bewußtfein; baber mußten fle' bei rein wiffenschaftlicher Gefinnung aufgegeben merben, fobalb" bas Bewustfein 

entstand, wohin sie, solgerecht durchgesührt, ausgehen würzben. Die Sophisten aber, denselben Richtungen solgend, und mit dem Bewußtsein des Antiphilosophischen in ihnen, hielten sie doch sest, um badurch die Philosophie in der That auszuheben, weil ihnen die Wissenschaft keinen wahren Werth hatte.

Hiernach werben uns nun vier Maffen bes Philoso= phischen in diesem Zeitraume hervortreten, die Lehren ber fonischen, ber pothagorischen, ber eleatischen Schule, und endlich ber Sophisten. Daß wir fie in ber angegebenen Dronung nacheinander abzuhandeln haben, geht schon aus bem hervor, was wir über bie Berhaltniffe biefer Maffen zueinander gesagt haben. Die ionische und bie borische Philosophie haben zwar, wenigstens in ben ersten Beiten ihrer Entstehung, in keinem mit einiger Sicherheit nachweisbaren Berhaltniffe zueinander gestanden, boch burfen wir wohl nach ben Ueberlieferungen und auch, weil überhaupt ber ionische Stamm früher als ber borifche fich griftig entwickelte, annehmen, baß jene fruher als biefe ihren Anfang genommen habe. Die eleatische Philosophie ift, wie schon gezeigt, nur als ein spatener Erfolg ber ionischen und borischen Philosophie zu begreifen, obgleich fis noch gleichzeitig mit den volkommnern Entwicklungen beiber fich ausgebildet bat, und gulest auch wohl eine Art Rachvirkung auf biefelben ausgenbt baben mag \*). End-:....

<sup>... &</sup>quot;Brandis stellt die Eleaten zwischen die Jonier und die Pothagoraer und sucht die Ausbildung ihrer Philosophie allein aus dem Ungenügenden der ionischen Physiologie abzuleiten. Dandbuch der Geschächte der griech. edm. Phil. I. S. 844 ff. Da-

tich die Cophifit; als die Andarting der frahem Richtungen in der Philosophia, und den Urbergung zur solgenden Periode bezeichnend, kann nachritich inne nach allen den übrigen und zu Ende dieser Periode ihre geschichtliche Würdigung ersahren.

Benn man betrachtet, wie bie Bewegung biefer geis fligen Richtungen von ber Mannigfaltigkeit besonberer Intereffen nach ber Einheit bes rein wiffenschaftlichen Stanbpunkts, und gleichsam von vereinzelten Punkten im Umtreife philosophischer Forfdung nach bem Mittelpuntte bes attischen Bewußtseins über bas Sanze ber Biffenschaft hinstrebt, so erregt es wohl auch einigen Antheil, zu bemerken, wie auch die raumliche Richtung in der Kortpflanzung ber philosophischen Bilbung fo ganz diefer Form ber geiftigen Bewegung entspricht. Denn nicht in bem Mittelpunkte Griedenlands, fonbern faft an ben außetfien Grenzen bes griechischen Ramens bilbete fich bie Phitofophie aus, um erft in ber zweiten Periobe ihren festen Sit in bem eigentlichen Griechenlande zu finden; und awar zu gleicher Beit, hauptfächlich vom Morgen und vom Abend ber, aus Rleinafien, Italien und Sicilien, jeboth auch zum Theil von Mitternacht, aus Thrakien, brachte man bie philosophischen Beftrebungen nach Athen. Es ift, als batte in biefem Bilbungsgange ber griechi= fcen Philosophie ber Bilbungsgang ber Menfcheit über-



gegen spricht nicht allein ber allgemeine Shaafter ber elsethischen Lehre, sondern auch die entschiedene Rhassaft, welche sie auf den pythagorischen Gegensaß zwischen dem anespor und dem negas dimme.

haitht recht fichtbannfiche das beinden modlen, mieter an wereinzelten amb.: ded! Michtung: nachersche Entgegengefesten Hunkundes Untkreifen: beginntzenmbisier Rabiert; welche mußt inde mohr sieh eintunden nahern, wend einen Mitteb punkte, dem Ziele aller Bildung, zufredt:

ora (1906), pp. ponko sid side (1916) provi sano sano meskit o o me sid sis<del>epintako en italia de merek</del>o propo to nogup o meta o o españon Trianchia kod dio mes net storo españo

3 meites Capitel.

Die Schule ber ionischen Philosophen.

on all groups of the state of the same of

Burn Charles Languages and the second Diese Schule hat es mit andern der griechischen Philosophie gemein, baß ihre exsten. Anfange im Gebiet ber Sage liegen; basnaber ift ihr eigenthumlich, bag fie meit weniger, als irgend eine andere, ein zusammenhangenbes Sanzes bilbet, beffen Glieber, in historischer Berbindung nachgewiesen merben konnten, ja baß fich fogar in ihr entgegengefette Betrachtungsmeifen beutlich barthun Igf sen, welche uns auch nicht einmal eplauben, que einer nach innerer Unlage fich fortbilbenben philosophischen Unficht über die perfonlichen Beziehungen ber Manner, welche ihr zuzuzählen find, einigermaaßen fichere Muthmaagungen zu faffen. 3war hat man eine Reihenfolge ber ionischen Philosophen aufgestellt, both ift biefe erweislich aus fods teret Beit; Ariftotetes und feine Schulet wiffen von ibr nichts, und fie scheint erft von ben Gelehrten erfunden

marban, bu fein, melde, bis regelmoßige Usberlieferung in ben Stratificas Schulen von Augen habend, in ber Gefchichte ber giteften Dhilosophie eine ibnliche Meberliefer nung ju geblicken ftrehten. Durch ein foldes Streben Sind puncheniei Bermuthungen in biefe Gefdichte gefone men ... micht nur bei ber ionischen iffenbern que bei anbern Gebelen, Bermuthungen, beren Umuverleffigfeit gun Theil in bie Augen fallt, von bem fritischen Ginn Depan melde werk auf unfammenhangende Beife bie Gefchichte Der Philosophie begebeitet haben : keine partheilhafte Meispung erregt, und baber auch andere Uaberliefenungen aus berfelben Quelle sehr ameifelhaft; macht \*). Unterhaffen ift es dut biefe Beife allgemeine :Meinung :: almopphone nom Thates have die game inpifes Philipsphie, ihren Anfang genommen ; pon ; biefem; fei fip bam Angrimanbros- gelehrt woonden heffen Schuler Anarimenes gewesen feit bem Ange simenes ober theilt; man inwein Achiller it infom Biogenes was: Loglissia und ben Angrangras, wis beffen Makker Arthelaos, die cionische : Exhule ihn Endergefruden habe, und burch ben Sofrates, ben Schuler bes Archelaos, in bie

a complete of them.

attische Schule übergegangen fei. Dies ist ein erkänstels tes System, in welches man boch einen wnischen Philossophen, ben herakleites, nicht hat einfligen können, ein System, welches in den chronologischen Angaden, wenn man auf die wahre Uebertieferung zurückzeit, Manches gegen sich hat, bessen Umwahrscheinlichkeit aber am meissten aus dem Sehalt der Lehren dieser Minner erzhellt \*).

Was die chronologischen und sonstigen einzelnen Unswahrscheinlichkeiten betrifft, so werden sie schikklicher bei den einzelnen Phisosophen angesührt, mur im Angennels nen können wir hier vom Chronologischen erwähnen, daß nach der gewöhnlichen Annahme, deren Endpunkte ziemstich sest bestimmt sind, durch das Leben, der vier Philosophen Thales, Anarimandros, Anarimenes und Anaragophen Thales, Anarimandros, Anarimenes und Anaragophen; jeder: sieht die Unwahrscheinlichkeit, so wie es denn sehn an sith unwahrscheinlich ist, daß aus jenen dunkeln Zeiten das Gedächtis manches Philosophen, der weniger

<sup>&</sup>quot;) Brandis Gesch. b. griech. erdn. Phil. S. 105 f. giebt zwar die Richtigkeit bes oben Gesagten zu, macht aber doch eine Ausnahme zu Gunsten der Berbindung zwischen Anarimandros und Anarimenes, welche er als auf einem bistorsichen Zeugnisse berubend seignis der Beigen Mus. III. p. 116. Er meint, das Beugniss des Simplikos Phys. sol. 6 möchte auf den Aheophrast zurückgehen, welches jedoch eine blose Annahme ist. Die Angabe über die Berdindung zwischen Anarimandros und Anarimenes sindet sich nur dei den Schriststellern, welche der allgemeinen theberlieferung über die Beispensolge der ionischen Philosophen solgen (S. Brandisse die Besch. S. 141 a); der diesse Zeuge ist Siesero, so das von einem historischen Beugnisse sie miemanden die Rede soln kann, welcher jene Ueberlieferung verwerkt.

erfand, als die Libre fortpflanzte, micht erlofiben fün follte. Das aber, was fich auf ben Charaftet ber Leftren bezieht. fft uns um wichtigften bier voraus zu erinnern; ba es und Beranlaffung geben wird, eine andere Debnung in ber Erzählung zu befolgen, als bie gewehnliche. Mans nd bie beiben Sauptfelten ber Raturerflarung, bie bring untsche und die mechanische, zeigen fich fobon fohr entschis ben in ben erften Anfangen ber iverfichen Schule, und geben bis zu ihrem Ende nebeniemanter fort. wohl borausgeseht werben bierfen, was under biefen Sampte seiten ber Ratuterklarung verstanden werbe; ba jewoch bie philosophische Physit unter und febr jung ift, fo tam man fich bierbei nicht genug vor Mifverftanbniffen nerwahren, und ich will alfo erklaren, was ich barunter veis ftebe. Die Hynamische Naturerklarung geht von bem 2006 griffe einer lebenbigen Rraft aus, welche fich in Befchaf fenheit und Form ihter Entwiedlungen veranbert; ihr fcheint baber, was in ber Ratur wird, erklarbar aus einer Bas anberung ber Rraft; bagegen bie mechanische Raturerstarung nimmt tein eigentliches Berben, teine Beranberung ber Beschaffenheiten und Formen in ber Ratur an, fors bern will Alles erklaren aus ber Weranberung ber ansem Berhaltniffe im Raum; fie fest baber bleibenbe Materian voraus, welche burth eine ihnen entweder nathrlich zukommenbe ober von außen geschehenbe Bewegung ihren Det verandern, und baraus flieft ihr; wenn fie fich allein für fich ausbildet, die Ansicht, daß alles scheinbare Berben ber Beschaffenheiten und Formen in ber Ratur erklart werben muffe aus ben verschiebnen Dischungen, welche die Materien von urswinglich verschiedner Be-

Schaffenheit; ohre: Somm: unteneingnber , eingehen. Dan mun biefer beiben Erflagungsteimm: gunt verftbiebenen Singebfater folgene: le tennen, fie auch: nicht nameinschaftlich sieb Bushilben; mur, eingelne: Puntte empirischer Art. mogen fie miteinander: gebein beben, nicht: aber zeine Entwickung daffelber-Princips fann, unter ihnen flatifinden. Non fin dent mir desima Absoragones, fo meit seine Lebre rein who fifth is but his mait en night anfibent Magriff bes Gei-Ara eingeht, ihie mechanische Ratmansicht gang munveideutig ausgehrechen. Sollte fie aufzeinwal so vollfomriten entwickelt bervorgetzeten fein ?.... Rein: beim Uneris mandres ift signatuch fcon vorhandens, benn auch biefer tofft auf ben gufprfmalichen Materien pon bleibenber Befchaffenheit Mus entfteben; ihre Bemenung ift biefen Datelen nativlicht er benkt fich nur alle Materier in einem enbrittglichen Gmmbe wereint, welcher nicht vhofisch, d. fu. won feiner außerlichen Beschiffenheit ift. tente famm, über ben Sheraftet feiner physichen Lebre nichts enticheiben, es kommt für bie Bestimprung biefes auf seine Matercentitrung. an horr Die ihrigen ignischen Philosowhim. mit Ansnehme des Anthelags, best Schillers bes Minimagoras .... frabit entithieben iber tonnamifden Maturer-Marung zugemandt g. ibnem erscheint ibie Ratus gla eine lebentbige Rraft; beren : Beranberungen; Lebensentwicklunsen find; fo perandert fich ihnen gin Chement in das andere durch Contraction und Expansion, welche als & ameniaci (Baril Bis Gr arthours of the the

<sup>\*)</sup> Gine andere Ansicht von ber Raturerklarung bes Anarimanbros ift zwar in neuern Zeiten aufgestellt worden, wir werben aber zeigen, bas fie gegen bie Uebreffeferung ift.

bendpuncesse, gebacht muches, aberijans sipput, sippiandape Ant. C. (Su. II. v.d. of .S. prodour d. principles of the

... Dien ibedinchte was die gemöhnliche Zusantwenstellung bere idnischen; Philosophen, obniman, sie matiglich, sinden wird, : Det Bug basinut Dbales . Der binnemischen, Rar temerkliming eigeben, aus deffen Unternicht eben ein Mechaniter, Anarimanbros, hervongegangen feit foll; iditen folgt sein Schuler Anarimenes, ber fich aber wieber jur benamischen Physik menbte, und welcher zwei Schüler gehabt haben foll, ben Anaragoras, wieder einen Machaniker, und ben Diogenes von Apollonia, einen Dynamiters es ift faft, als menn bie Schuler immer bie Richtigkeit ber Lebre ihres Meisters batten einseben muffen. Man erinnere sich boch, daß die meiften griechischen Ge lehrten eben keine große Kritiker in ber Geschichte was ren 1), und bag eine Ueberlieferung, fie mag fo allgemein fein, wie fie will, wenn fie wenigstens 200 Jahre junger ift, als bas, wovon fie fpricht, so gut wie gar nicht gerechnet werben fann.

Was uns betrifft, wir glauben dieser Ueberlieserung nicht, und trauen mehr den einzelnen Ueberlieserungen, noch mehr aber dem innern Zusammenhange, welchen wir in der Fortentwicklung ahnlicher Lehren sinden, und wels cher auch schon den Aristoteles bewogen hat, in einer dem gemäsen Ordnung diese Philosophen zu erwähnen?). Dems

<sup>1)</sup> Thucyd. I. 20.

<sup>2)</sup> Met. I. 3. Doch beweift biese Stelle nur, bas Aristoteles in chnticher Weise Busammenhang ber Lehre unter ben angegebenen Philosophen fand; von bistorischem Busammenhang spricht sie nicht

nach werben wir zuerst die Dynamiker unter den ismisschen Philosophen betrachten, d. h. den Thales, Unapkutenes, Diogenes von Apollonia und Heralteltos; denn Thales war sicher als einer der Mechaniker; daminf wers den wir aber die Geschichte der mechanischen Physik, wie sie von Anaximandros, Unaxagoras und Archelaos ausszehlichet wurde, solgen lassen.

wie Brandis Gefch. G. 106 sie zu beuten scheint, indem er auf sie gestügt auch dem Empebolies und bem Demokritos eine Stelle unter den ionischen Philosophen angewiesen wissen will. Warum nicht auch dem Sippasos, dem Pythagorder, und dem mythischen Dermotimos, welche doch auch hier vom Aristoteles erwähnt werden?

# Erster Abschnitt der Geschichte der ionischen Philosophie.

Opnamische Physik.

#### Drittes Capitel.

Thales von Miletos.

Auf diesen Mann wird ber Ursprung des Philosophirens unter den Griechen von den meisten und glaubwürdigsten Schriftstellern zurückgeführt \*); dieser Unfang aber liegt mehr in dem Gebiete der Sage, als der Geschichte. Schon wenn wir erwähnen, daß Thales zu den sieden Weisen gerechnet wird, haben wir das Sagenhafte, welches an seiner Person haftet, hinlänglich bezeichnet; aber außerdem schriftsteller über ihn hervor. So weiß schon her rodotos von bedeutenden Unternehmungen, welche die Sage

<sup>\*)</sup> Arist. met. I. 8.

ibm auschreibt, welche aber ber Geschichtschreiber beameis felt 1), und Platon 2) und Aristoteles 3) sprechen immer nur nach unficherer Ueberlieferung, wenn fie ihn ermabnen. Thales war geboren zu Miletos, bamals ber bebeutenbsten Stadt unter ben ionischen Colonien in Afien, und fammte aus einer aus Phonikien eingewanderten pornehmen Familie ). Apolloboros berechnete bie Beit feiner Geburt auf bas erfte Saht ber 35. Dinmpiade ); boch barf man biefer Berechnung wohl nicht unbedingten Glauben schenken, ba überhaupt bie Chronologie jener Beiten febr schwankend ift, und eine febr allgemein verbreitete Sage bem Thales ein boberes Alter zu bestimmen scheint', andere Sagen bagegen feine Beit etwas mehr herunterfeben wurden. Rur so viel ift als gewiß anzunehmen, baß Thales in ber blijbenbften Beit feiner Baterftabt lebte, als biese noch vom lybischen und persischen Joche frei war und ben bebeutenbsten Sandel gur See und zu Lande trieb. Sein Unsehen unter seinen Landsleuten muß fehr bebeuthe control of the comment of the property of the control of the

the transfer of the pulling and properties of the land

<sup>1)</sup> I. 75.
2) Theact. p. 174.

<sup>8)</sup> L. L.; pol. L 11.

<sup>4</sup>y Herodut. E. 170, Blog. L. 1. 22,

<sup>1116 5)</sup> Dieg. Lat. 87: 12 erf von mild gefen an ange

<sup>...</sup> A Die Bant zeitak ex bie Bannenfinsterniff, welche Min Antes awifchen ben Mebern und Lybern, enbete, vorhergefagt habe. Horodot. I. 74. Bergi. Ditmanne in ben Abb. ber Afab. gu Berlitt 1912: UBi' Damit inun' biefenas' bie! Reintmife' bes Ebille nicht au bod aushloge a bemorte man, bag bie Gage nicht behanne tet, Thales habe ben Sag ber Sonnenfinfternig vorbergefagt. Die Annahme bes Apolloboros bezieht fich wahrscheinlich auf bie Angabe bes Demetrios Phalereus über bie Beit ber 7. Beifen.

tenb gewesen sein, wie benn von seines politischen Wiell famtelt Manibes erzählt wirb"), unter anbern, bag es ben bebrangten, aber noch nicht unterjechten Jonern ben beilfamen Rath gab, Leos, im Mittelbunkte Joniens gum Mittelpunkte ihres Bemeinwefens gu machen. Gine folde politifche Bitffantfeit fcheint auch fchan fein Ruf und feine Stellung unter ben fieben Bafen zu bezeichnem und wenn man nicht auf einzelne Erzählungen gu viel Gewicht legen will \*), fo wird man folden allgemeinen Unnaben ; welche ihm ein einsames und von politischen Beftrebungen gurudgezogenes Leben gufdreiben ), wenig Mauben beimeffen. Mus Bisbegietbe, fagen fbatere Schrifts fteller \*), sei Abales nach Aegypten und Freit, und besonders werden feine mathematifchen Kenntniffe aus Mei genten abgeleitet. Diefe Erzählungen find an fich micht umwahrscheinlich, jedoch nicht hinlanglich verbitge, viel leicht bloff aus Muthmaagung entstanden 9. Gebr mabre

in Allay graphs and care

<sup>1)</sup> Diog. L. L 25., Doch scheint hiermit bie Sage bei herobot L 75 nicht übereinzustimmen.

<sup>2) 3. 23.</sup> Plat. Theaet. l. l.

<sup>8)</sup> Plat. Hipp. maj. p. 281; Diog. L. I.

<sup>4)</sup> Diog. L. I. 24, 43; Plut. de plac. ph. I. S.

<sup>5)</sup> Und Regypten leitete man seit ulter. Zeit allerlei Weisheit ab, wie wir aus dem harobet sehen; die wissenschaftlichen Kanntvnisse der Regypter von der Mathematik schenn nicht groß gewesen zu sein; wenigstend sehen wir, daß die Griechen die Elemente der Mathematik erst ersinden mußten. Bergi. Diog. L. I. 27. Die Reisen der altesten Philosophen nach Kreta dürsten aus Plat. Protag. p. 842 stammen. In mathematische uitd aftronomische Ersindungen schließe sich wahrscheinkich die akteste Erwähnung des Ahales von Kenophanes und herakleitos an (Diog. L. I, 28); soldse

scheinlich ift es, daß Thales seine philosophischen Meinungen nicht schriftlich aufzeichnete, sonbern nur mimblich mittheilte; benn niemand von ben Aeltern tenut eine Schrift beffelben, ber Anfang ber philosophischen Schriftstellerei wird vielmehr spater gefett 1), und wenn uns auch sonft erfagt wird, daß er in Gebichten seine Philosophie porgetragen babe 2), fo ift boch bies bochstens so weit glaubhaft, als unter seiner Philosophie gewisse Lebensregeln und furge Gentengen, wie fie ben fieben Beifen augeschrieben werben, zu versteben fein mochten; benn Aristos teles wenigstens kennt philosophische Gebichte bes Thales nicht. Bon ben Sentenzen bes Tholes, wie fie uns pon mehrern Alten angegeben werben 3), ist haffelbe zu urtheis len, mas von ben Gentengen ber fieben Beifen überbampt; fie find Gemeinsprüche, beren Urfprung einem Einzelnen zuzueignen zu große Kühnheit verrathen murbe.

Bei dieser Beschaffenheit der Quelle, aus welcher die Alten Kenntnis von seiner Philosophie erhalten und uns mittheilen konnten, mussen wir dasselbe von dieser wie von seiner Person sagen, daß sie mehr in das Gebiet der Sage, als der Geschichte gehört. Sollen wir uns jedoch nicht alles Urtheils enthalten, so mussen wir schon dem

Erfindungen schried ihm auch Eubemos zu. L. l.; Prod. in Eucl. p. 19; 44; 79; 92 wenigstens zum Aheit nach bem Eubemos.

<sup>1)</sup> Die Schriften, welche bem Ahales beigelegt werben, find offenbar untergeschoben; f. Diog. L. I. 25, 54, 35; Simpl. phys. fol. 6 a.

<sup>2)</sup> Plut. de Pyth. or. 18.

<sup>5)</sup> Dieg. L. I. 35; Plut. conv. sept. sap. 9; Steb. serm.

trauen, was uns als allgemeine Ueberlieferung von den Alten, wenn auch nur muthmaaßlich, geboten wird, und die Bahrscheinlichkeit besselben konnen wir nicht bestreiten, da es theils ganz dem ähnelt, was wir über den ersten Ursprung der ionischen Philosophie rathen mochten, theils auch nicht zu leugnen ist; daß auch nur etwa ein Menschenalter nach dem Thales die philosophische Schriftstellerei begann, und wohl natürlich die nächsten Philosophen, welche vom Thales sichere, vielleicht unmitteldare Uederslieferungen vernommen haben konnten, auf seine Meinungen entweder billigend oder berichtigend eingegangen sein mögens

Allgemein wird es anerkannt, bag Thales, nach bem Grunde aller Dinge forschend, gelehrt habe, es gebe nur ein Urwesen, aus welchem Alles stamme, bas Baffer. Diese Lehre scheint fich an eine alte Meinung angeschlos= sen zu haben, daß bie Erbe auf bem Baffer schwimme, und so verknupfte fich bei ihm die Philosophie mit der Sage. Aber wenn Thales wirklich philosophirte, so konnte er nicht von ber Ueberlieferung feine Meinung bernebmen, sondern mußte aus irgend einer allgemeinen Unficht von der Belt seine Lehre schopfen. Diese Anficht brudt fich auch ziemlich beutlich in ben Grunben aus, welche für seine Lehre angeführt werben. Er foll gemeint haben, alle Dinge ernahrten fich vom Feuchten, felbft bas Barme entstande und lebte aus ihm, und ber Same aller Dinge sei feucht, bas Baffer aber sei bem Feuchten Ursprung seiner Natur, und ba so aus ihm Alles entstehe und sich erhalte, fei es Urwesen aller Dinge \*). Dan fieht, wie

<sup>\*)</sup> Arist. met. I. S. Galis, & ris recavrys dexpyds gelo-Gesch. b. Phil. I.

viese Lehre an Erscheinungen der lebendigen Ratur sich anschließt, an Ernahrung und Entstehung aus einem Samen. Wenn von dem Warmen gesagt wird, daß es aus dem Feuchten entstehe und durch dasselbe lebe, so bezieht sich dies ohne Zweisel auf die alte Lehre, daß Sonne und Gestirne aus dem Meere Entstehung und Nahrung zögen und lebendige Wesen waren, und so scheint Thales überdaupt die ganze West nicht anders betrachtet zu haben, als wie ein lebendiges Wesen, so daß sie sich hervordilde aus einem unvollsprimmenen Samenzustande, welcher seuchter Natur ober Wasser sei, so wie der Game aller einzelnen Dinge, und sieh auch ernähre aus demselben Arundwesen. Sine solche das Westall besehende Ansicht, welche die West zur als eine Entwicklung der ursprünglich vor

σοφίας, υδωρ είναι φησιν (εc. την άρχην) (διό και την γην LO Gonog aneugheuro elvai) dabibe tows sor undlighter by ros πάντων όρξο την τροφήν έγρασ ούσαν, τας κάτο πο θαρκόν έχ τούτου γιγνόμενον και τούλφ ζών· το δ΄ έξ ου γίγνεται, τουτ ξσείν άρχη πάντων. διά τε δή τουτο την υπόληψιν λαβολυ ταύτην, και δία το πάνηνεν τα σπέρματα την φύσιν έγραν άχειν, τὸ ο υόριο άρχην της φύρερις είναι ποίς ύγροις. Νο coelo II. 13; Plut, de pl. phil. I. 3. Ere nal girò to nug roï भेरे किए प्रवर्ध के किए विचारकार कार्द्ध करें के किए के geren und epros à mispos. Simple in Art phys, fall fin. Moades bis nimmt an nach bem Theophraft, meldes nicht ficher ift. Ex giebt aus biefer Angabe einen Grund, welchen ich übergangen habe, well ich ihn für fpateren Bufog hatte, namilich baf bas Baffer superrexde nauem fit. Die aften Philosophen scheinen wahl auf den Begriff bes negiexov Gewicht gelegt zu haben; bas gutentende und xollyrixde aber ift fpater und wird besonders von ben Reu-Platonifern ungivt. Spateren Bufat ift es auch, wenn bie Bilbsambeit (eduvnerror) bes Baffens als Grund baffer, bas as Urwesen sei, angeführt wird, welches ben Unterschied gwischen einer bilbenben Kraft und ber Materie beim Thales voraussegen wurde. Simpl. phys. fol. 8 s. Heracl. ap. Gale p. 438.

handenen Reime des Lebens betrachtet, brudt sich auch in den übrigen Lehren, welche dem Thales mit Sicherheit beigelegt werden können, aus. So sah er scheinbar Tods tes für belebt und beseelt an: der Magnet und der Bernsstein hatten Seele, weil sie bewegten '), und sagte übershaupt, die ganze Welt sei beseelt und von Damonen erssullt ').

Da die Ueberlieferungen über die Lehre des Thales uns fast überall nur vermuthungsweise gegeben werden, so wird es nicht überslüssig sein, hier anzubeuten, daß

<sup>1)</sup> Arist. de anim. I. 2. ξοικε δε και Θαλής, εξ ών άπομνημονεύουση, κινητικόν τι την ψοχήν ύπολαμβάνειν, εξικες την λίθον ξιφη ψυχήν έχειν, δτι τον σίδηρον κινεί. Diog. L. I. 24.

<sup>2)</sup> Arist. ib. I. 5. xal er to blo de tires authr (sc. thr ψυχήν) μεμίχθαι φασίν. δθεν ίσως και Θαλής φήθη πάντα nlήρη θεών είναι. Cic. de leg. Π. 11; Diog. L. I. 27; Stob. ecl. I. p. 54, Mus folden Musbrucken mochte Cicero bie fchiefe Anficht von ber Lehre bes Thales faffen, welche er de nat. D. I. 10 mittheilt; fie ift burchaus zu verwerfen, benn fonft wurden bie Me ten gefagt haben, Thales habe nicht bas Baffer allein, fonbern bas Baffer und Gott für Urwesen gehalten. Ich bemerke nur noch, baß ich, außer ben angeführten alle übrigen Ueberlieferungen über bie Lebre bes Thales fur unficher balte, benn fie werben theils von au jungen Schriftftellern mitgetheilt, theils find fie auch ju allgemein ausgebruckt, und verrathen ihren Ursprung aus ber Bermus thung, bag Thales fo wie bie fpatern Joner gelehrt haben moge. Bon folder Art find die Angaben, daß Thales angenommen habe, bie Dinae murben auch wieber in bas Baffer aufgeloft, bas Baffer verwandle fich burch Berbichtung und Berbunnung in bie brei abrigen Glemente, bie Materie fei burchaus veranberlich, bie Seele fet umfterblich und, was fonft nicht unwahrscheinlich ift, fie beftebe aus Baffer. Roch mehr bergl. tonnte angeführt werben, wenn wicht bie Dibbe gereute; ba es zu offenbar ift, baß auch hier Arie stoteles ber einzige fichere Zubrer ift.

bie Borftellungsweife, welche wir bem Thales nach ben Angaben bes Ariftoteles zuschreiben, wenigstens burchaus alterthimlich ift. Das Wefentliche in berfelben ift bies, bag bie Belt als ein lebenbiges Befen angesehen und Alles aus einem ersten Urzustande abgeleitet wird, welder ein Same ber Dinge ift, b. h. ein Lebenbiges bem Bermogen nach, welches aber noch nicht zum wirklichen Leben fich entfaltet bat. Dag ber erfte Punkt in biefer Borftellungsart ber alterthumlichen Anficht von ber Belt burchaus entspreche, bedarf feines weitern Beweises, ba wir in ber folgenden Geschichte immer wieder auf benfelben zurudkommen werben; daß aber ein Ursame als Grund alles Lebens von Vielen angesehen werbe, zeigt fich in ber Borftellungsweise bes Sippon, welche vom Aristoteles gleich nach, vom Simplifios, jugleich mit ber Lehre bes Thales ermahnt wird '). Hippon, beffen Zeitalter und übrige Berhaltniffe nicht bestimmt werben konnen 2), nannte bas erfte Princip und bie Seele Baffer, benn ber

<sup>1)</sup> Arist. met. I, S; Simpl. phys. fol. 6 a.

<sup>2)</sup> Er scheint spaterer Zeit zu sein, welches ich jedoch weniger aus seinem sogenannten Atheismus (Plut. adv. stoic. 31; Clam. Alex. admen. ad gent. p. 15; Alex. Aphrod. in met. Arist. fol. 90 b, 141 b. ed. Venet. 1551.) und aus seiner Polemit gegen die Lehre, die Seele sei das Blut (diese Lehre wurde ja den den Alten schon beim homer gefunden, und ist gewiß dei den Aerzten sehr alt), als aus dem Widerwillen des Aristoteles gegen ihn schlies sen möchte. Er wird bald Rheginer, dald Metapontiner, dald Sarmier, dald Metapontiner, dald Sarmier, dald Metapontiner bezeichnet zu werden. Beim Censprinus c. 5, wo die meisten Besonderheiten seiner physiologischen Lehre angeges den werden, heißt er gewiß mit Unrecht ein Pythagorder. Ueber ihn vergl. Schleiermacher's literar. Rachlaß Bb. 1.

Same sei ber erste Justand der Seele und allen Dingen seucht<sup>3</sup>). So suchte auch Diogenes von Apollonia, aus der Reihe der Philosophen, welche Thales beginnt, nachzuweissen, daß sein Urwesen auch schon im Samen sich sinde <sup>2</sup>); Herakleitos nannte das Wasser oder das Meer, durch welches nach seiner Meinung alle Berwandlung der Dinge hindurchgeht, den Samen der Weltbildung<sup>3</sup>), und Anaragoras die Elemente der Dinge Samen<sup>4</sup>), allgemein aber wird diese Lehre, daß aus einem Samen sich Alles entwickelt habe, vom Aristoteles als eine sehr alte betrachtet <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Ar. de an. I. 2. των δὲ φοςτικοτέρων καὶ ὕδως τινὲς ἀπεφήναντο (sc. τὴν ψυχήν), καθάπες "Ιππων· πεισθήναι δ΄ ἐοίκασιν ἐκ τῆς γονῆς, ὅτι πάντων ὑγρά· καὶ γὰς ἐλέγχει τοὶς αἰμα ψάσκοντας τὴν ψυχήν, ὅτι ἡ γονὴ οὺχ αἰμα, ταὐτην δ' εἰναι τὴν πρώτην ψυχήν. Alex. Aphr. l. l. ſagt, er habe bas ὑγρόν, unterſфieben vom ὅδως, als Urweſen geſeßt; bic angesſührte Stelle bes Aristoteles tennt aber einen ſolden Unterſфieb nicht. Orig. phil. 16 giebt an, er habe aus bem Wasser bas Feuer sich erzeugen lassen, welches alsbann bie Welt gebitbet habe. Dies würde man nach dem physiologischen Character ber Lehre auf bie sortschreibe Entwicklung der Lebenswarme zu beziehen haben. Cf. Herm. irris. phil. 1; Sext. Emp. hyp. III, 30.

<sup>2)</sup> Clem. Alex. paedag. I. 6. p. 105, ed. Par.

<sup>3)</sup> Clem. Al. Strom. V. p. 599.

<sup>4)</sup> Simpl. de coelo fol. 148 b.

<sup>5)</sup> Met. XII. 7.

## Biertes Capitel.

Anaximenes von Miletos.

Beswegen wir an ben Thales ben Anarimenes anschlie gen, und nicht, wie gewohnlich geschieht, zwischen Beibe ben Anaximandros segen, ist schon oben im Allgemeinen erortert worben; hier moge noch einiges Besondere über biesen Punkt erwähnt werben. Wollte man schwankenben historischen Ueberlieferungen folgen, so konnte man ben Pythagoras eben so gut an ben Thales und Anaris manbros anschließen, als ben Anaximenes, benn auch jener heißt ber Schuler biefer. Wenn wir aber auf bie auverlässigern Ueberlieferungen bes Ariftoteles gurudgeben, und nach biefem bie Meinungen Diefer Manner ihrem Busammenhange nach uns vergegenwartigen, so finden wir einen beutlichen Gegenfat zwischen bem Anaximanbros und ben beiben andern ausgesprochen ), ben Anarimenes wohl neben ben Thales, nie aber ben Anaximanbros zu biesen geftellt 2), und mas Anarimandros vom Thales für feine Forschung gewonnen haben sollte, außer etwa in Rebenbingen, ober Anarimenes vom Anarimandros, läßt sich



<sup>1)</sup> Phys. I. 4; met. XII. 2.

<sup>2)</sup> Man barf sich bagegen nicht auf solche Stellen, wie de coolo III. 5 berufen, von welchen Schleiermacher über bie Lehre bes Anarimanbros grunblich gezeigt hat, daß sie mit Unrecht auf biesen Philosophen bezogen worden sind.

gar nicht sagen '). Zwischen bem Thales bagegen und vem Anaximenes sinden wir eine große Verwandtschaft in der Lehre. Endlich stummt auch die gewöhnliche Zeitrechs mung nicht mit der Annahme überein, daß Anaximenes des Anaximandros Schület gewesen; denn zwar wird die Zeit der Seburt des Anaximenes sehr verschieden angegeben '), nach der glaubwirdbigsten Nachricht des Apostodos vos war er aber in der 63. Olympiade geboren, während Anaximandros in ober kurz nach der 58. Olympiade stärb ').

Er war zu Miletos geboren, und soll zuerst die Schiefe ber Ektiptit nit hulse bed Inomon gefunden haben. Bon seinem Leben ist und sonst nichts bekannt, außer daß er im ionischer Mundart einsach und ohne Weitschweisigkeit schrieb. Dieses, und daß Theophrastos über seine Meinungen ein Buch versaßt hat I, ist für die geschichtliche Sicherheit ber Ueberlieserungen über seine Lehre von Wichtlicht tigkeit.

Wenn Aristotefes auf die Lebre des Thales die bes Unarimenes unmittelber folgen lässt, so sinden wir dies

<sup>1)</sup> Man legt gewöhnlich große Bebeutung barauf, baß bie beisen lestern bas Urwesen als ein äneigor sich bachten; aber bies will nicht viel sagen; benn so unbestimmt, als bei beiben bieser Begriff gesaßt ist, liegt er einer jeden philosophischen Unsicht zum Grunde; es ist also baraus gar nichts Charalberichisches zu entenehmen.

<sup>2)</sup> Suid. a. v. 'Arahru.; Orig. phil. c. 7; Apollod. ap. Diog. L. II. 8. Daß er nach berfelben Ueberdiesening zur Zeit ber Einnahme von Sarbes gestarben, scheint auf einer Berwechstung zu beruben.

<sup>6)</sup> Diog. L. II. 2.

<sup>4)</sup> Diog. L. V. 42.

burch bie Gleichartigkeit ihrer Grundanschauungen gerechtfertigt, wenngleich beibe verschiebene Grundwesen annahmen. Anarimenes lehrte, ber Grund aller Dinge sei bie unenbliche Luft, und bies verknüpfte fich ihm mit ber Borffellung, daß die Luft die ganze Belt umgebe '), umb bie Erbe, welche breit sei, wie ein Blatt, von ber Luft getragen werbe 2), auf ganz ahnliche Weise, wie bem Thas les seine Lehre vom Baffer mit ber Borftellung, die Erde schwimme auf dem Baffer, in Berbindung ftand. Weltanficht, welche in diefer Lehre herrscht, brudt fich in bem Grunbe, welchen Anarimenes anführte, aus: bas Urwesen aller Dinge sei bie Luft, sagte er, benn aus ibr werbe Alles und in sie lose es sich wieder auf; so wie unsere Seele, welche Luft ift, uns beherrsche, so umfaffe auch die ganze Welt Hauch und Luft 3). Er verglich also bie Belt mit unserm lebenbigen Dasein, in welchem ein Besen herrscht und nicht vergeht, so lange bas Leben wahrt, bie Seele, nach einer alterthumlichen Borftellung, welche sich an dem auffallendsten außern Zeichen des Les bens hielt, an bem Ein= und Aus = Athmen ber Luft, für Nach bieser Analogie nahm Anarimenes Luft gehalten.

<sup>1)</sup> Plut. de plac. ph. I. 3; cf. Arist. de coelo III. 5 init.

<sup>2)</sup> Arist. de coele II. 13; Plut. de plac. ph. III, 10; 15. Auch die Sonne ist breit, wie ein Blatt. Plut. de plac. phil. II, 22; ap. Rused. pr. ev. I. 8.

<sup>5)</sup> Plut. de pl. ph. I. 3. — ἀρχὴν τῶν ὄντων ἀξρα ἀπεφήνατο ἐκ γὰρ τούτου τὰ πάντα γένεσθαι καὶ εἰς αὐτὸν πάλιν ἀναλύεσθαι, οἶον ἡ ψυχὴ (φησίν) ἡ ἡμετέρα, ἀἡρ οὖσα, συγκρατεῖ ἡμᾶς, καὶ δλον τὸν κόσμον πνεῦμα καὶ ἀἡρ περέχει. Das Folgenbe ſἄρεint Glosse. Bergi. Arist. met. I. 8; Stob. ecl. I. p. 296.

auch in ber ganzen Welt ein allgemeines, unvergängliches Lebensprincip am, welches Luft sei, wie das Lebensprincip in uns.

Bergleicht man diese Lehre mit der thaletischen, so mochte man einen Fortschritt der philosophischen Ausbildung darin sinden, daß die Welt nach der Analogie nicht mehr mit dem unentwickelten Samenleben, sondern mit der höchsten Art des Lebens, welche wir kennen, mit dem Leben unserer Seele, gedacht wird. Hieraus durste sich auch eine noch wesenklichere Berschiedenheit ergeben has den, daß nämlich Thales Alles aus einem Zustande des unentwickelten Lebens, aus einem Samenzustande absleitet, wahrend Anarimenes den Grund alles Werdens als einen von Ursprung an entwickelten sich gedacht zu has den scheint.

Dieser Weltbetrachtung war es nun wesentlich, baß sie einen Gegensatz zwischen ber reinen Ivee bes Urwesens und zwischen bessen abgeleiteten Zuständen setzte. Beim Anarimenes sinden wir mehrere Spuren des Bestrebens, diesen Gegensatz zu siriren. So legte er der Luft, als dem Urwesen, Unendlichkeit bei, den Dingen aber, welche aus ihr entständen, Begrenztheit \*); auch soll er gelehrt haben, die Luft, wenn sie durchaus gleichartig, d. h. ohne Berschiedenheit der aus ihr entstandenen Dinge sei, entzgehe der Wahrnehmung, durch die Beschassenheiten aber,



<sup>\*)</sup> Cic. qu. ac. II. 57. Anaximenes infinitum aera dixit esse, e quo omnia gignerentur; sed ea, quae ex eo orirentur, definita; gigni autem terram, aquam, ignem, tum ex his omnia. Cf. Plut, ap. Esseb. pr. ev. I, 8; Arist. phys. III, 6 ohne Ramen. Simpl. phys. fol. 5. b. energor re mayeller.

welche sie annehme, durch Kalte und Barme, durch Feuchstigkeit und Bewegung, offenbare sie sich. Doch scheint ihm darauf der Gegensaß zwischen dem Göttlichen und Weltlichen sich nicht bezogen zu haben, und indem er diesen gar nicht anerkannte, konnte er eben so gut sagen, die unendliche Luft sei Gott. 3), als auch die Götter und alles Göttliche seien aus der Luft entstanden. Dies ist in der Ahat dieser Art der Philosophie ganz gemäß.

Db Thales sich auf irgend eine Weise vorstellig zu machen suche, wie aus dem Wasser die übrigen Diege entstanden, wissen wir nicht; beim Anarimenes sinden wir zuerst sichere Spuren, daß er die Verwandlung des Urzwesens in seine besondern Zustände auf ein allgemeines Geset zurückzusühren suchte. Der Grund aller Verwandlung lag ihm in der ewigen Bewegung der Luft '), welche dem Urwesen als Princip des Lebens natürlich zusommt; denne Verwandlung sei allein durch Bewegung möglich. Denmach scheint er sich die Entwicklung der Welt als einen ewigen Proces des Lebens gedacht zu haben. Die Verwandlung der Luft geschieht nun aber nach entgegenz gesetzen Zuständen, und so sührte er sie denn auch auf entgegenzeseizte Processe zurück, auf Verbichtung und Verdamung '), oder, wie der ihm eigenthumliche Ausberuck

<sup>1)</sup> Orig. phil. 7, ungenau, aber nicht anders erflerbar.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. I. 10. Anaximenes aëra deum statuit, eumque gigni esseque immensum et infinitum et semper in motu. Das gigni ift ein Irrthum des Cicero. Stob. ecl. I. p. 56.

<sup>3)</sup> Orig. phil. l. l.; August. de civ. dei VIIL 2.

<sup>4)</sup> Cis. de n. D. L l.; Orig. et Eus. L L

<sup>5)</sup> Plut. ap. Hus. l. l.; Simpl. phys. fol. 6 a. Enl yao rou-

gelautet zu haben scheint, auf Zusammenziehung und Nachlaffung 1). So lebrte er, bas Barmwerben und Kalts werben ber Dinge bestehe nur in ber Berbunnung und Berbichtung ber Luft, und suchte bies auf eine Beise barauthun, welche bem Princip feiner Lehre, ber Bergleis dung ber Naturfrafte mit ber Lebenseraft bes Menfchen, auf fehr naive Beise entspricht; wenn wir namlich bie Luft mit ben Lippen zusammengebrudt aushauchten, wurde fie kalt, aus geoffnetem Munde bagegen gebe fie warm beraus 2); und auf bieselbe Weise erklarte er auch, verbunnt werbe die Luft Feuer, verbichtet Wind und Ge wolk, noch mehr verbichtet Baffer, und baraus wieber burch Berbichtung Erbe und Stein; alles Uebrige aber wurde aus biefen 3). Es ist flar, bag Anarimenes nach biefer Borftellungsweise nur eine graduelle Berschiebenheit unter ben Dingen, welche aus ber Luft entstehen, annahm; benn alles kommt babei nur auf bie größere ober

του μόνου (ac. τοῦ Δναξιμ.) δ Θεόφραστος εν τἢ Ιστορία την μάνωσιν εξρηκε και την πύκνωσιν. Falsches steht Simpl. de coelo fol. 46 a.

<sup>1)</sup> Plut. de primo frig. 7.

<sup>2)</sup> Plut. l. l. ή, καθάπες 'Αν. ὁ παλαιός ὅετο, μήτε τὸ ψυχοὸν ἐν οὐσία, μήτε τὸ θερμὸν ἀπολείπωμεν, ἀλλὰ πάθη κονὰ τῆς ὕλης ἐπιγινόμενα ταῖς μεταβολαῖς· τὸ γὰς συστελλόμενον αὐτῆς καὶ πυκνούμενον ψυχοὸν εἶναί φησι, τὸ δὲ ἀραιόν καὶ τὸ χαλαρόν, οὕτω πως ὀνομώσας καὶ τῷ ξήματι, θερμόν τὸν ἀπεικότως λέγεσθαι τὸ καὶ θερμὰ τὸν ἄνθρωπον ἐκ τοῦ στόματος καὶ ψυχοὰ μεθιέναι· ψύχεται γὰς ἡ πνοἡ πισσθεῖσα καὶ πυκνωθεῖσα τοῖς χείλεσιν, ἀνοιμένου δὲ τοῦ στόματος ἐκπίπτουσα γίνεται θερμὸν ὑπὸ μανότητος.

<sup>3)</sup> Plut. de pl. ph. III. 4; Simpl. phys., Orig. IL II.

geringere Verdichtung und Verdimnung an. Doch scheint Anarimenes vier Hauptgrade der Beschaffenheiten der Luft angenommen zu haben, welche sich aus der gewöhnlichen Meinung über die vier Elemente ergaben ); aus diesen, aus Feuer, Luft, Wasser und Erde, bildeten sich alle übrisgen Beschaffenheiten der natürlichen Dinge.

Ueber die Meinungen des Anarimenes von den einzelnen Naturerscheinungen sinden wir nur weniges verzeichnet, was einigermaaßen unsere Ausmerksamkeit verdienen mochte. Sie scheinen sich sehr dem Empirischen anzgeschlossen zu haben, denn von seinen philosophischen Principien zeigt sich und in ihnen keine Spur. Naturlich warren seine Bersuche, auffallende Naturerscheinungen zu erklären, noch sehr roh; auch erhob sich seine ganze Ansicht von der Welt nicht über den Standpunkt, auf welchem die Basis unsers Lebens auch als der Mittelpunkt aller Naturkräste erscheint. Deswegen mag er auch angenommen haben, von allen Weltkörpern sei die Erde zuerst entstanden, und Sonne und Mond und die übrigen Sezstirne, welche auch der Erde an Sestalt und Beschaffensheit glichen, seien nur Erzeugnisse dieser.). Sonst sins



<sup>1)</sup> Arist. met. I. 3. μάλιστ ἀρχήν — των ἀπλων σωμάτων. Cia. qu. ac. II. 37. Ueber ben Ursprung ber Annahme von vier Elementen hat man gestritten; nach Aristoteles Met. I, 4 hat man sie bem Empedolles zuerst beilegen wollen. Aristoteles sagt aber nur, Empedolles habe zuerst bie vier Elemente als Grundverschlebenheiten ber Materie gescht, so wie er auch Liebe und haß zuerst als bewegende Kräfte unterschieben habe.

<sup>2)</sup> Plut. ap. Eus., Orig. phil. ll. ll.; Stob. ecl. I. p. 510; 524.

den sich fast nur Erklarungen meteorologischer Erscheinun: gen von ihm angegeben ').

## Fünftes Capitel.

Diogenes von Apollonia.

Bu ben Schülern bes Anarimenes wird auch Diogenes von Apollonia gerechnet, und daß diefer mit jenes Lehre bestannt war, läßt sich wohl kaum bezweiseln bei ber Uesbereinstimmung, welche unter den Lehren Beider herrscht.

Diogenes war zu Apollonia auf der Insel Kreta gesboren, und wird ein Zeitgenosse des Anaragoras genannt<sup>2</sup>), muß also etwa um Ol. 80 geblüht haben. Bon seinem Leben ist uns nur Beniges und Unsicheres überliefert worden <sup>3</sup>). Simplikos kannte noch dessen Schrift über die Natur, und hat mit Andern uns mehrere Fragmente aus



Arist. meteor. II, 7; Senec. qu. nat. VI, 10; Plut. de pl. ph. III, 4; 15; Orig. l. l.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 57. Er wird ber jungste ber Physiter genannt. Simpl. phys. fol. 6. a. Dies bestätigt sich auch baraus, daß er auf den Meteorstein Rudssicht nahm, welchen auch Anaragoras als eine merkwardige Erscheinung seiner Zeit berücksichtigte. Stob. ecl. p. I. 508.

<sup>5)</sup> Am a. O. wird nach dem Demetrius Phalereus erzählt, er sei zu Athen gewesen, wo er wegen großen Reibes in Gesahr gerathen. Man halt dies für eine Berwechslung des Diogenes mit dem Diagoras dem Atheisten.

ihr gerettet; ob außer bieser Schrift noch andere von ihm vorhanden waren, kann bezweiselt werden '). Er strebte in seiner Darstellung nach Einfachheit und Würde '), und in den Bruchstüden seiner Schrift läßt sich Külle und Sewandtheit des Ausbrucks nicht verkennen. Daß er gegen die Meinungen Anderer polemisirte '), zeugt schon von einer spätern und umsichtigern Entwicklung der Phislosophie.

Bei den früher betrachteten Physikern haben wir nur Beweise dafür gefunden, daß der Ursprung der Dinge aus einem bestimmten Urwesen abgeleitet werden musse, aus dem Wasser oder der Luft; daß aber nur ein solches Urwesen angenommen werden durfe, scheinen sie voraussgesett zu haben. Dagegen bezeichnet es nun einen besdeutenden Fortschritt in der dialektischen Entwicklung der Lehre, daß Diogenes, nach allen Zeichen einer wissenschaftslich schon bedeutend fortgeschrittenen Zeit angehörig, wahrs

<sup>1)</sup> Bergl. Schleiermacher über ben Diogenes von Apollonia in den Abh. der Berl. Alab. 1815. Panzerdieter de Diogenis Apolloniatae vita scriptis et doctrina. Lips. 1830. 8. Anaxagorae Clax. et Diogenis Apoll. fragmenta disp. Schorn. Bonn. 1829. 8. Das zweite Buch der Schrift des Diogenes wird anz geführt v. Galen. comm. sec. in Hipp. epid. VI, 49 p. 1006 ed. Kühn.

<sup>2)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>5)</sup> Simpl. phys. fol. 31 b; 32 b. Sichere Zeichen von Polemit gegen ben Anaragoras, welche Einige vermuthet haben, finde ich nicht; nur gegen bie Ansicht, baß es mehrere Grünbe bes Seins gebe, streitet er. Die Meinung (bei Simpl. phys. fol. 6 a), baß er vom Anaragoras und Leukippos Bieles erborgt habe, konnen wir nicht würdigen; wenigstens bezieht sich bies nicht auf die speculative Seite seiner Lehre.

schriftich burch Lohren entgegengefehter Meinung bazu aufe geforbert, querft zu zeigen suchte, bag alle Dinge nur aus einem Urwefen stammen konnten, um baburch, wie er fich ausbrudt, feiner Lehre einen unzweifelhaften Grund gu geben '). Das, worauf er fich jum Beweise berief, ift bie Nothwendigkeit, ein allgemeines Zusammenthun und Busammenleiben unter ben Dingen anzuerkennen, welches nicht fein tonnte, wenn nicht Alles aus Ginem fei 2). "Dir aber scheint," sagt er, "uberhaupt alles, was ift, aus einem und bemfelben fich zu veranbern und baffelbe m fein. Und biefes ift offenbar, benn wenn bas, was in biefer Welt ift, Erbe und Waffer, und bas Uebrige, was in biefer Welt erscheint, wenn von biefem etwas irgend wie anders ware, als bas andere, anders feiend burch eigenthumliche Natur, und nicht baffelbe feiend, auf wielfeltige Weise umschlige und fich verwandelte, so konnten biefe Dinge auf teine Beife fich untereinander mifchen, noch wurde Rugen ober Schaben ihnen wechselseis tig entstehen; auch konnte eine Pflanze nicht aus ber Erbe machken, noch ein Thier, noch etwas Unberes jemals werben, wenn biefe Dinge nicht so gusammenhingen, daß fie baffelbe." Da es nun aber so nicht ift, "so wird alles biefes aus bemfelben veranbert zu anbern Zeiten ein Unberes, und kehrt wieber in baffelbe gurud 3)." Go biente

<sup>1)</sup> Diog. L. l. L.

<sup>2)</sup> Arist. de gen. et corr. I. 6. καλ τοῦτο ὀρθῶς λέγει Διογ., δτι ελ μή ἐστιν ἐξ ἐνὸς ἄπαντα, οὐκ ἄν ἦν τὸ ποιεῖν καλ πάσ σχειν ὁπ' ἀλλήλων. Theophr. de sens. 39.

<sup>3)</sup> Simpl. phys. fol. 32. b.

bem Diogenes bas allgemeine Zusammenwirken ber Dinge zum Beweise, baß die Welt ein Wesen sei, welches eis nen gemeinschaftlichen Ursprung und eine gemeinschaftliche Entwicklung hatte.

Benn nun Diegenes hiernach bie ganze Belt als ein lebenbig fich entwidelndes Wefen betrachtete, beffen Beranderungen fich bann aus seinem Leben ableiteten, fo mußte fich sein Forschen nach bem wahren Urwesen barauf richten, zu bestimmen, worin bas Leben überhaupt gegrundet sei, weil das, was das Leben überhaupt begrimbe, auch das Leben ber Welt begründen muffe. Leben ift aber überhaupt gegründet in der Seele, und die Seele ift bem Diogenes, so wie bem Anarimenes, Luft. "Denn ber Mensch und die übrigen Thiere leben athmend burch bie Luft, und barin besteht ihre Seele ')," wie aus vielen Zeichen kann bargethan werben. Rein Thier namlich lebt, ohne Luft einzuathmen, felbst bie im Bafser lebenden Thiere athmen die im Basser befindliche Luft ein 2); bagegen, sobald bas Athmen aufhort, hort auch bas Leben auf. Schon in ben ersten Unfangen bes &= bens, im thierischen Samen, ift Luft, benn er ift schaumartig 3), eine mit Luft gemischte Fluffigkeit, und bas Le-



<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 32 b. ἄνθρωπος γὰρ καὶ τὰ ἄλλα ζῶα ἀναπνέοντα ζωεῖ τῷ ἀέρι καὶ τοῦτο αὐτοῖς καὶ ψυχή ἐστι καὶ νόησις, ὡς δεδήλωται ἐν τῆδε τῆ συγγραφῆ ἐμφανῶς καὶ ἐἀν τοῦτο ἀπαλλαχθῆ, ἀποθνήσκει καὶ ἡ νόησις ἀπολείπει.

<sup>2)</sup> Arist. de respir. 2.

<sup>3)</sup> Simpl. phys. fol. 38 a. ἐφεξῆς δείπνυσων (sc. Διογ.) ὅτι καὶ τὸ σπέρμα τῶν ζώων πνευματῶδές ἐστι καὶ νοήσεις γένονται, τοῦ ἀέρος σὺν τῷ αἴματι τὸ ὅλον σῶμα καταλαμβάνοντος

ben, welches durch, den gangem thlerischen Körper hindungsgeht, hat seine Quelle im Wlute, melches ebenfalls schammerig ist und Lust in sich sonthalt. So sollert auch Schlaftund Jah ') für die Michtiskeit dieser Lehre zeugen.

Alberdies ist war die eine Seits der Beweise des Disgeness anders Kemeise fand er noch, indem er den Begoist der beseelten Aust erweiterte. Als das Urwasen, aus welchem: Alles stamme, ist sie methwendig ein ewiger und westernischen Körper mund alle Krast ist in ihrem Besich; aber als Seele ist sie ihm auch ein Wesen mit Bewuste sein, "sie weiß Vieles ")," und eben ihr Wissen, ihre vernintstigen: Einsicht, welche : els der allgemeinen. Seele ihr zusdammer, gieht ihm den Beweis. ab, daß sie das Urwasen, sie. "Denn," sagt, er, "nicht nöglich wäre es, daß Alles so zut vertheilt, wäre, sinne, Vernunft, so daß Alles sein Waas hat, der Winter und des Gommer, und Nacht ward Agg, und Regen und Wesen dimstiges Wetter, und wenn jemand auch das Uedrige bedeuten will, so werd er 28 so schon angegednet sinden, wie es nur mög-

đià τῶν φλεβῶν. Arist. de hist. anim. III. 2; Clem. Alex. paed. I. 9. p. 105.

<sup>1)</sup> Plut. do pl. ph. V. 34 Benn ebenbaf. IV, 5 bem Die genes die Lehre beigetegt wird, das herz sei ber Sis der Seete, so ift dies irrig und vielleicht eine Verwechslung mit dem Diogones von Babplon, der dsters mit unserem Diogones verwechselt worden ist. Bergl. Pangerbieter S. 87 f. Dagegen, bostreitet Theophr. de sens. 47 ausbrucktich die Annahme des Diogones, daß in allen Abeilen des Leibes die Vernunft sei.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 83 a. mai άδδιον και άδάνατον εδίμα:
— άλλὰ τοῦτο μὲν δῆλον δοκεῖ εἶναι, ὅτι και μέγα καὶ ἰσχυρὲν και ἀιδιόν τε και ἀδάνατον και πολλὰ εἰδός ἐστι.

Gefch. b. Phil. I.

tich st ")." Won der Ordnung also in der Welt schloß er auf ihren Ursprung aus einem vernünstigen Wesen, aus einem vernünstigen Wesen, aus einem vernünstigen Wesen, aus einem vernünstigen Wesen, aus einem Valles sedennt, woll sie das Exste ist."), und welche Alles gebildet hat, well Ordnung nur durch Einsicht hervorgedracht werden kann. "Das aber," sagt er, "was die Erkonntnis hat, ist das, was von den Menschen die Lust genannt wird, und von ihm wied Alles regiert und Alles geleuft, und daher stammet auch der Lust der Wrauch, zu Allem zu kommen und Alles zu bestellen und in Allem zu sein, und nichts ist, was nicht an ihr Aheil hat.")."

Wir mussen in dieser Worstellungsweise, wenn wir sie gegen die Lehre des Anaximenes halten, einen Forsschritt der philosophischen Entwicklung anerkennen. Wenn auch dem Anaximenes das Urwesen als ein beseeltes Wesen auch schienen war: so scheint er doch nicht die vernünstige Einsicht als etwas ihm Wesentliches betrachtet zu haben, sow dern das Leden der Urseele nochte ihm mehr unter der Vorm einer nathvlichen Entwicklung erscheinen. Dem Diogenes dagegen trat die Idee der vernünstigen Entwicklung

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 32 b. οὐ γὰς ἄν, φησίν, οὕτω δεδάσσει διόν τε ἦν ἄνευ νοήσιος, ὧστε πάντων μέτςα ἔχειν χειμώνες τε καὶ θέρους καὶ νυκτός καὶ ἡμέρας καὶ ὑετῶν καὶ ἀνήμων καὶ ἐὐδιῶν, καὶ τὰ ἄκλα εἴ τις βούλεται ἐννοεῖσθαι, εὐρέκου ἄν οὕτω διακείμενα, ἀς ἀνυστὸν κάλλιστα.

<sup>2)</sup> Arisa de anima I. 2. Διογένης δ΄ ώσπες καὶ ἔτεροί τινες άδρα τοῦτον οἰηθεὶς, πάντων λεπτομερέστατον εἶναι καὶ ἀςχήν, καὶ διὰ τοῦτο γιγνώσκειν τε καὶ κινεῖν την ψυχήν, ἡ μὲν
πράϊον ἐστι καὶ ἐκ τούτου τὰ λοικά, γιγνώσκειν, ἡ δὲ λεπτομερέστατον, κινητικὸν εἶναι.

<sup>8)</sup> Simpl. phys. fol 33 a.

in der Welt hervox; ihm ist Alles nach einem vernünstigen zuwiche auf das Schönste geordnet; das erste Wessen ist eben deswegen, weil aus ihm alle Ordnung hervoxegeht, die Duelle aller vernünstigen Einsicht. Merkwerdig aber ist es, das bei dieser Lehre ihm der Gegensatz wischen dem Geistigen und Körperlichen gar nicht hers vortrat, sondern der Grund aller Dinge, so wie er Grund aller geistigen Erscheinungen ist, so doch zugleich als ein Körper von ihm gedacht wird. Diese Ununterschiedenhait des Körperlichen und des Geistigen scheint auch dausas hervoxynleuchten, daß er zwei Persichtungen des Argrundes unterscheidend, das Ersennen und das Ordnen nach dem erkannten Iwose, dach diese letztere nur als ein Weswegen; und mithin als an räumlichen Wedingungen has tend sich vorstellte ).

Als eine Folgerung aus seiner Annahme, daß die Lust das Urwesen sei, mußte es ihm gelten, daß sie die mannigsaltigsten Formen und Arten des Seins annehmen könne; sie ist das unsterbliche Wesen, welches in allen Dingen ist und in alle Erschelnungen der Welt sich verwandelt, so daß mancherlei Zustände und Thätigkeiten in ihr sein können, verschiedne Arten der Bewegung und der Besschaffenheit. Aber auch an diese Folgerung, welche im Wegriffe des Urwesens liegt, konnten sich dem Diogenes wieder Bewelse anschließen, daß die Lust oder die Seele als Urwesen angesehen werden müßte. Denn die Lust ist nach ihm vieler Beränderungen sähig (noderpowog), so

<sup>1)</sup> S. Ariftot. a. a. D.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 83 a.

wie auch bie Bernumft, und viele und unendliche Ber-Schiebenheiten bes innern Muths und ber anfern Darftellung wohnen ihr bei 1). Benn nun bei ben Alten bic Beranderung überhaupt als Bewegung gedacht wurde, fo mußte bem Diogenes die Enft als bas Beranderlichfte auch bas Bewegteste sein, welches er nach bem Aristoteles 2) Davon ableitete, bag fie bas Dunnfte fei. Geten wir aber, wie es nicht anders benkbar ift, voraus, bag Diogenes biefelbe Borftellung von ben vier Elementen batte, welche wir schon beim Anarimenes fanben, so scheint bies im Wiberspruche bamit zu flehen; bag fanft bas Feuer für bas bimnfte Element. arbalten wird. Bir werben bierburch auf die Bermuthung gefichrt, bag die Luft, welche bem Diogenes Urwesen ist; nicht bie gewöhnliche atmospharische Luft sei, sondern eine dunnere, durch Barme entzundete Luft. Es muß ichon aus dem Arubern erhelten, daß, wenn die ionischen Philosophen irgend eint Element als Urmesen angaben, sie bamit nicht bloß bas begeichnen wollten, was uns in biefer bestimmten elementarifchen Form auf ber Erbe erscheint; denn fo ift bem Tha-

<sup>1)</sup> Simpl. 1. 1. xal üllar nollal kregorwores kreist nal idorife nal xorife ünerger. In idori u. xorif liegt wohl ber Gegensah zwischen bur dußern und innern Beschaffenheit best Urwesens. Auch beim Angragoras (ap. Simpl. 1, 1. und sol. 8 a) kommen beibe Worte in sonst ungewöhnlichem Sinne vor. In der Uebersehung konnte ich sie nur im weitesten Sinne ausbrücken. Bergl.
Panzerblatar p. 63 sq. 3 Philipson öln ärdganten p. 205. Aber
phrast de sens. 43 schreibt dem Diog. den Gegensah zwischen idori
und linn im gewöhnlichen Sinne zu, läßt ihn aber doch die idori
besonders auf den Geschmast zurückstren.

<sup>2)</sup> A. a. D.

les bas Baffer als Urwefen nicht bas reine Element, Some bern ein mit Lebensfraften befruchtetes Baffer; fo bachte auch Anarimenes fich unter ber Urluft eine vollkomme nere Rraft, als bie, welche in ben einzelnen Erscheimungen ber Luft vorliegt, eine beseelte und beseelende Rraft '). und so konnte auch Diogenes wohl sein vernimftiges Urwefen nicht als die atmosphärische Luft sich benten. Bermuthung bestätigt fich und burch mandberlei Engaben! ber Alten und aus bem gangen Spfteme bes Diogenes. beraus. Go haben Einiga2) bafür gehalten, Diogenes habe bas Urwefen als ein Mittleres zwischen Bener und Luft angesehen, welches, wenn es fich an Aussagen bes Diogenes felbft anschloß, nur barauf fuffen konnte, belle er bas Urmefen gwar als Luft, aber auch als ein Beuriges beschrieb. Auch haben wir gefeben, bag bie erfte Quelle aller Dinge ben ionischen Philosophen mit bein: übereinkam, was alle Dinge umfost und tragt; ber Um: fang ber Belt aber :ift bem Diogenes bas Warme 3). Und! menn er die Urluft als vernünftige Seele fich bachte; fo mußte er fie auch fur warm halten; benn bie Geele aller lebenbigen Wesen, lehrte er, sei Luft, warmen als bie aufiere, in welcher wir leben, viel kalter jeboch, als bie um'

<sup>1)</sup> Auch herakleitos, wie wir sehen werben, unterscheibet bas Feuer als Urwesen von bem Feuer, welches als Flamme erscheint.

<sup>2)</sup> Porphyrios und Rifolaos v. Damastos ap. Simpl. phys. fol. 6 b; 32 b.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX. 57. Bergl. bagegen Panzord, p. 117. Er soll sich auch ben Umtreis der Wett als Aether gedacht hoben, Stod. och. I. p. 528; der Aether aber mochte ihm, mie dem Anaragousch, Fruer bedeuten.

die Sonne '). Endlich wenn wir bedenken, daß dem Dioges nes das Urwesen, weil es die gange Weltentwicklung mit Wernunft regieve, auch als die vollkommenste Vernunft erschien, und daß die geringere Vollkommenheit der Versnunft ihm in der Dichtigkeit und Feuchtigkeit der Lust gegründet war '), so werden wir wohl kaum zweiselm können, daß ihm die Urlust den volkkommensten und warmssten Kebenshauch, welcher die ganze Welt durchdringe und besoede, debeutete.

In solchen Jügen erkennt man vielleicht am besten ben Gebankengang bieser Philosophen. Sie gingen von der Meinung aus, daß aus einem der vier Elemente sich die Weit gebildet habe, einer Meinung, welche der when Physisse sehr wahe liegt; aber indem sie nach Gründen suchwegen das eine oder andere Element geschickter sei, der Woltbisdung zum Grunde zu dienen, wurde ihnen das Element saft wur symbolische Bezeichnung eines ganz aus dern, und das Element, von welchem dieses den Ramen sahrt, urschien ihnen selbst als eine abgeleitete Erscheinung der die Welt bildenden Arast.

Darans num, daß er eine beselende Kraft als den Grund aller weitlichen Dinge betrachtete, solgte ihm auch, daß Alles in der Welt beseelt sei, so wie ihm denn Alles nur als eine Verwandlung der beseelten und vernünstigen Lust erschien. "Denn wir scheint," sagte er, "von der

<sup>1)</sup> Simpl, phys. fol. 33 a.

<sup>2)</sup> Plut. de plac. plis. V. 40; Theophr. de sons. 44. 400rolv dd — vo delu nadalifi nal fologi naddelv ydo tov lundda tdv roliv.

Luft Mies gelenkt zu werben, und fie ider Alles ger herre fchen, woher ihr der Brauch flammet, ju Johan zu kome men und Mes que gronen und in Mem que fein, fo des and nicht Eins ift, welches an ihr nicht Theil hatte !?!! Dieses hindert num aber nicht, daß Diogenes nicht einen gewiffen Gegenfat zwischen ber Luft und ben aus ihr fich entwidelnben Enscheinungen in ber Belt geseben baben follte. Diefer Gegenfat lag vielmehr foiner gangen Bo trachtungsweise jum Gennbe, indem er ja eben in den gewordenen Dingen der Welt nachforschte, was wehl ihr Grund sein mochte. Wegen bieser Art ber Forschung witt ihm benn auch im Wagmeinen ber Gegensch amischen bem Urwesen und ben geordneten Dingen in ber Belt borin bervor, daß jenes awig und unfterblich ift, von biefen aber bas eine wich und bas andere vergeht 2). Noch in einer andern Form zeigt fich ihm biefer Gegensat; bie Luft namlich ift ihm bas Ganze und baber unendlich, wie bem Anaximenes; bie Bekt bagegen, b. h. bie Gesammtheit geordneter, aus ber vernunftigen Kraft bes Urwesens hervorgehender Erscheinungen, ift seiner Meinung nach begrenzt 3). Diese Borftellung bilbete fich ihm weiter fo

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 33 a. και μοι δοκεί το την νόησιν έχον είναι ο άης καλούμενος ύπο των άνθεωπων, και ύπο τούτου πάντα και κυβερνάσθαι και πάντων κρατείν άπο γάρ μοι τούτου δοκεί έθος είναι και έπι πάν άφιχθαι και πάντα διατιθέναι και έν παντί ένεικαι, και έστι μηδέ έν, δ τι μη μετέχει τούτου.

<sup>2)</sup> L. l.

<sup>3)</sup> Plut, da,pl. ph. II. 1. Alog. số pèr mãr cintegor, tôn de móspor nanogárda. Stob. cal. I. p. 304. Doch kaun man meifeln, ob beim Plutará micht eine Berwechstung mit bem Chois

dus, das die Welt als eine lebendige Einheit ühre Lebenskaff aus dem Sanzen einziehe und empfange, wie das
einzelnte Thier; daher schrieb er ihr Wertzenge des Attiinens zu, welche et in den Gestirnen zu erdlicken glandtre"). Eben aber, weil so der Lebensproces der Welt von
aussen unterhalten wird, scheint er auch angenommen zu
haben, es entständen mehrere Welten nachenander und
vergingen auch wieder?). So erhob ihn die Speculation
über den beschrändten Kreis der an dem sichtbaren Erdgebiete haftenden Vorstellungen, von welchen Anarimenes
noch besangen war; indem er aber auch da, wo alle Ans
schauungen ihm sehlten, zu bestimmen suchte, wurde er
auf leere Phantasien gesährt.

Die Berwandlungsarten ber Luft, aus welchen bie geordnete Welt entsteht, scheint sich Diogenes, so wie Anarimenes, aus der Bewegung, welche ihr als dem Lebensprincipe beiwohnt, abgeleitet zu haben. Auch soll er die Berschiedenheiten der similichen Beschaffenheit auf Vers

ker Diogenes stattsinde. Aus einer solchen könnte auch die Angebe beim Diog. L. IX, 57 stammen: καλ κενόν ἄπειρον.

<sup>1)</sup> Plut. ib. II. 13. Der Athmungsproces ist ihm sehr allgemein verbreitet; er sindet ihn, wie es scheint, auch in der Anziezhung der Feuchtigkeit ( $lx\mu ac$  scheint sein eigenthumlicher Ausbruck zu sein), welche die Sonne, so wie die Erde in einem lebendigen Wechselproces an sich ziehen (Senec. qu. nat. IV, 2), welche auch Erz und Eisen und Magnet wechselnd anziehen und ausstosen. Alex. Aphrod. qu. nat. II, 28. S. Panzerd. p. 98 sqq.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 257 b; Stob. ecl. p. 496; Diog. L. l. Die Bestimmung bes großen Idhres nach bem Diogenes (Plut. de pl. ph. II. 32) gehört nicht bem Apollontaten; sonbern Stosser Stosser au. Stob. ecl. I. p. 364.

bannung und Berbichtung guruchengeführt ) und bie vier Gemente als Samptverschliebenheiten baber befonbers beruckfickfigt haben "). Rin barin mochte er bie anaris menische Ansicht erweitern, daß er' mehr auf die indivis buelle Berichiebenfeit ber einzelnen Dinge in ber Welt fab, und Mittel fuchte, fie als aus ber Buft entflanden fich benken zu kontien!" Demgemaß lehrte er: "kein Ding bet auf gleiche Weise Theil an ber Luft, wie bas andere, fondern es giebt viele Arten ber Luft und ber Bermunft; beim fie ift manbelbar, balb warmer, bath kalter, bath trednet, balb feuchter, balb rubiger, balb von schnellerer Bewegung, und viele andere Beranderungen wohnen ihr bei ! Madblice bes innern Duthe und ber aufern Beschaffenheit. - Und aller Thiere Seele ift mar baffelbe: Luft, warmer, all die außere, in welcher wir find, aber gleich ift biefes Warme bei keinem ber Thiere, fo wie auch nicht bei ben Menschen untereinanber, fotibern os iff verschieben, wenn gleich nicht fehr, sonbern fo, baß fie einander nahe kommen, boch nicht burchaus gleich feienb. - Da nun fo mannigfaltige Berschiebenheit ber Luft bewohnt, find auch mannigfaltig die Thiere und viele, und weber an Gestalt einander gleichend, noch an lebens: art, noch an Vernunft wegen ber Menge ber Berschiedenbeiten 3)." Diese Rudficht auf die individuellen Berichie

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 6 a; Plut. ap. Kuseb. pr. ev. I. 8; Diog. L. l. l.

<sup>2)</sup> Ariftoteles (met. I. 9) fagt, Diogenes hatte, wie Anarimenes, bie Luft als Urwefen befonders ber einfachen Korper angefeben.

<sup>5)</sup> Simpl. phys. fol. 38 a. uerezet de oddie er ouolog to

verschieben, nach welchen es fast scheint, als hatte Diages nes das Princip des durchgangigen charakteristischen Umsterschiedes in der Natur geahnt, scheint ihm daraus entstanden zu sein, daß er seiner ganzen Nakuransicht nach auf die lebendigen Dinge, in welchen ums ja das vernimftige Lebensprincip anschaulich wird, besonders seine Umstege Lebensprincip anschaulich wird, besonders seine Umstem merksamkeit richten mußte; denn in diesen zeigt sieh auch am aussallendsten der Unterschied nicht nur der Artm, sons dern auch der individuellen Eigenthümlichkeit. Daß er das bei besonders aus, die verschiednen Grade der Wanne werzwies, zeigt wieder, wie wichtig ihm dieser Wegriss war, darf ums aber nicht verleiten, anzunehmen, er habe; alle Varschiedenheit auf den Gradunterschied zurücksührem wols len, denn außer den Verschiedenheiten der Watme erskannte er dach noch andere Verwandlungen der Austran.

Ueber die Art, wie Diogenes die Entstehung und Insammensehung der Welt zu einer Einheit sich bachte is, finden wir wur wenige und unbehentende Angaben. Dunch



ἔτερον τῷ ἐτέρῳ, ἀλλὰ ποίλοὶ τρόποι καὶ αὐτοῦ τοῦ ἀέρος καὶ της γοήσιός εἰσιν ἄστι γὰν παλύτρακος καὶ στασιμώτερος καὶ ψυχρότερος καὶ δηροίτερος καὶ ὑγρότερος καὶ στασιμώτερος καὶ δΕυτέρην κίνησιν ἔχων καὶ ἄλλαι πολλαὶ ἐτεροιώσιες ἔνεισι καὶ ἡδονῆς καὶ χροιῆς ἄπειροι. — καὶ πάντων τῶν ζώων ἀὶ ἢ ψυχὴ τὸ αὐτό ἐσιων, ἀἡρ Θερμότερος τοῦ ἔξω, ἐν ῷ ἐσμέν, τοῦ μέντοι παρὰ τῷ ἡλίω πολλὸν ψυχρότερος, ὅμοιον ἀὶ τοῦτο τὸ Θερμὸν οὐδενὸς τῶν ζώων ἐστίν, ἐπεὶ οὐδὲ τῶν ἀνθρώπων ἀλλήλοις, ἀλλὰ διαιρέρει, μέγα μὲν οὐ, ἀλλὶ διστε παφαπλήσια εἶναι, οὐ μέντοι ἀτρεκέως γε ὅμοιόν γε ὅν — ἄπε οὖν πολυτρόπου ἐούσης τῆς ἐτεροιώσιος πολύτροπα καὶ τὰ κῶν καὶ πολλὰ καὶ οὖτε ἐδέαν ἀλλήλοις ἐοικότα, οὖτε δίαιταν, οὖτε νόψσιν ὑπὸ τοῦ πλήθους τῶν ἐτεροιωσίων.

<sup>\*)</sup> Simpl. phys. fel. 257 b.

ben wurmen Umfreis ber Welt sei bie Chine nebilbet und burch bie Rolle werbichtet modlen, und indamiba, wo bie Berdichtung eintrete, ein Wirbel entstebe, werbe fis in bes Mitte ber Welt erhalten; bagegen bas Beichtere fei nach oben nefitiet worden und habe bort bie Sonne gebils bet 1); baran fchließen fich noch anbere Annahmen un: bas ans ber erften Feuchtigfeit burch ben Ginfluff ber Sonne bas falfige Meer geworben fei, bag es allmatig anstrockne und zulet ganz verschwinden werbe, daß die tebenbigen Befen aus ber Erbe gebildet worden, nachdem die Belt ibre erste Bilbung empfangen und ehe sie ihre schiese Weis ming angenommen hatte ), sohe Borffellungen, welche ben erften Anfingen ber Beklande gemig find, beren werig eigenthamliche Aubbildung jedoch fast eine Bemache lifficang bisles Theils ber Makuriches venrathen middite, Rath ber Erite ber lebenbigen Ratur mußte bagegen, wie febou beimerst, feine Wetracktung fich mehr richten, und baber Anben wir nuch ihre fie mehrere Puntte feiner Leine bervorgeboben.

Weil Diogenes als den Geund aller Dinge ein bes lebtes vernimftiges Wein geseht hutte, so nutste ihm auch Wies in der Weit als ein Webebtes und Vernämftiges ersstehten; und die Ersteheinungen, welche nichts von Geben und Vernunft zu erkennen geben, konnten von ihm nur als solche betrachtet werden, in welchen uns irgand einer Ursache die belebende und vernimftige Krast sich verberge.

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 57; Piut. ap. Easeb. l. 1.

<sup>2)</sup> Arist. meteor. II, 1. c. comm. Alex. Aphrod. fol. 91 a; Plut. pl. ph. II, 8.

So nahm ar beint auch an, daß nicht wat ber Mensch. fonbern auch bie übrigen Thiere Theil an ber Lift und ber Denktraft batten, bag fie aber, weil in ihrer Bufans mensehung ein Uebermans von dichter und feuchter Luft berriche, weber bachten, noth overnahmen; fonbern ben Bahnfinnigen glichen ). Beerbei icheint er baran gebacht au haben, bag bie Dichtigkeit ber Buft, weil fie ihre Regfamkeit hindert, auch bas regfame Auffassen bes Denkens bindern muffe In biefen Borftellungen erschienen ibm nun die einzelnen Dinge in ber Welt als abgeschwffene Sinheiten, welche ihre eigene Luft, b. b. ihr eigenes Les ben und Denken, hatten. Daraus entsteht ihm benn ber Genensat zwischen ber außern und ber innern Luft, welder fich in mehrern seiner phosischen Erklarungen wiedererkennen läft.2), und aust welchem ihm bie Bestimmung bervorgegangen gu: sein fcheint, bag gum Besteben bes einzelnen Dinges sin gewiffes Gleichgewicht, bes : Leußern und bes Innern fattfinden mißte, benn wenn gu viel außere Luft eingeathmet werbe, fo fei bies ebenfo gut tobtlich, als wenn zu wenign!): Am meisten spricht fich Dieser Gegensat in feiner Erlicung ber finnlichen Erkenntnig aus. Bur Erklerung bes Denkens in uns nimmt er namlich an, daß durch, unfern ganzen Körper sich Luft-

represent Complete

20 .79

<sup>1)</sup> Plut. do pl. ph. V. 20. Die Pfianzen, weit sie teine Soblungen haben, um reine Lust in sich auszunehmen, sind ganz vernunftlos. Theophr. de sens. 44.

<sup>2)</sup> Ich zähle hierzu auch alle die Erklärungen, welche von einer innern Wärme sprechen, z. B. Phat. do pl, ph.: V. 16.; Glem. Alex. paedag. I. 6. p. 105.

<sup>3)</sup> Arist. de respir. 3.

nut: bem . Mittete fartieffe Da: nichte lieffelt i fim atiet bas Dein Pen in midte anbern. wie ein ber Babrhedmung ber Dinge burch die Ginne?), diefer geschieht aber! buburch in bas. die auffern Dinge : unfere. Ginnenwertzeuge, und bubd biefe bie in :und wohnende. Luft in Berbegung Tegent fo. errege Die dugere Luft bie Luft in unfern Stopfe, und banens ertlare fich ban ich dien; so ernugenfich iber Wenuch: burch Die Luft um bas Gebien berting fo, weim bie dussem Einbriede, burch bas Mige in bas i Andere bringen, und bie innere Luft: bewingen; entliebe ; basi Gebei: feife nicht; ien ahmilder Beile micht ben Geschmadel Daber leine Diogenes auch die Fichigstet zu enkammen won der Beichaft fenbeit bes : Sotpere ab. obuen bie idefitre duft in fich aufs nobite nach: Ebeningag unt burch: bie, danze: Bufatemeni feteureir ibed: Berperd : hindundigehan , laffe dader : micht; : mid findet: duch iben: Ursprung: det Luft und iben fanlast in ibies fer: Bericherbenbeit 1) ... und befonders Die geoffene Einsiche ber Menfchen leitet er karnus abzehaffiffe, weitiger im reine Luft als die andern zur Erbe: gehinften Eiliere eine athmen und weniger feuchte Nahrung genießen '), finbet

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fel. 53 a. τιρεξής δείσνυσιν, δτι τοήσεις γίνονται τοῦ ἀξρος σύν τῷ αξιατό τὸ δλον σώμα καταλαμβάνοντος διὰ τῶν φλεβῶν. 3α vergleichen ift überall Theophy:
de sensu §. 89 — 48, besonders §. 44; 45.

<sup>2)</sup> Simpl. l. l. suws de navra ro aves nat is end doc nat another and rier alther ronger exer ond ros aveo navra. Mis das Sehen u. s. w. ist ein Donken.

<sup>3)</sup> Theophr. ib. 89; 40; Plut. de pl. ph. IV, 16; 18.

<sup>4)</sup> Theophr. ib. 43--45.

<sup>5)</sup> Ib. 44. Die Ausnahme, welche bie Bogel machen, weiß er auf anbere Beise gu erklaren.

eder bem Beweidt für feine Umnahme, bag Reudtigfeit bie Gentifindung: und: bas. Denten hemme, barin, bag Geblag Arundenheit unt Ueberfallung uns weniger siefe jum Den-Ven machen '). Besonders die Baufung ber Reuchtigbeit mm: bie. Wruft herum, fo bag bie: Luft zum Gebirne nicht deinen fann, verhindert das rüchtige Deuten; baber fühlt, wer fich micht winnern tunn, eine bellemmende Unluft um bie Meuff; rwelche verschwindet, fo wie er ben Gestichten fich: eximpert ?. Dabei vergist Didgenes eber auch nicht eine Datialeit ber innern Sust im Extennen nachrumeis fon : baf biefe amiere Ruft, ein fleiner Dheil bes Gottes, bas iff, mas: wahminunt, bafte gieb't ben Beweis ab, buff wir witmalls : indem wir auf gebete Gegenkande uns fere Bernunft nichten, mober fiben, noch boren "). Diefe Erdärrengenuffaburs, aber fle hangen genau mit :: hen Principites guifanimen & fle gelgen einen fchwachen Berfach, von billen physischen Principien ausgehend, Die Realität unferer Erbenniniffe von der Außenweit nachzemeifen, eis non Berfith, welchen bem nabe genug lag, ber in einem

<sup>1)</sup> L. l. appende de, Sonto elegon, to des madago nal façoi malúste gias tipa antas ever rove ded nal er tois un mores nal er tais pedans nal er tais alhapedrais áttor apporair. Plut. de pl. ph. V, 24.

<sup>1)</sup> Theophi. ib. 45. και γάρ τοῖς ἀναμιμνησκομένοις τὴν ἀπορίαν εἶναι περὶ τὸ στῆθος ὅταν δὲ εὕρωσι, διασκίδυσσθαι καὶ ἀνακουιρίζεσθαι τῆς λύπης.

<sup>8)</sup> Ib. 42. ὅτι δὲ δ ἐντὸς ἀἡρ αἰσθάνεται, μικρὸν ῶν μόριον τοῦ θεοῦ, σημεῖον εἶναι, ὅτι πολλάκις πρὸς ἄλλα τὸν νοῦν ἔχοντες οὕθ' ὁρῶμεν, οὕτ' ἀκούομεν.

Westen den Gruind alles Werbens und ben Grund der Ex-

Diogenes erscheint als ber lette Philosoph in ber bisber betrachteten Richtung, und die vollkommenste Ausbildung dieser stellt sich uns in seiner Lehre dar. Ihr Charafter liegt in dem Streben, die Natur als ein lebendiges Ganzes aufzusassen und als solches im Einzelnen wiederzuerkennen; das Einzelne erscheint ihr demnach als eine gesonderte Aeußerung des allgemeinen Lebens der Natur, und hat für sich ein Bestehen, wenn auch nur sür einige Zeit es bewahrend gegen die Einslusse des außern Lebens, nachher aber wieder zurücksehrend in das allgemeine Leben, welches Alles umfast und durchdringt. In dieser Borstellungsart wird ein Einzelnes Bild des Ganzen, indem dieses als ein Physisches vorgestellt werden



<sup>\*)</sup> The ophraft (1. 1. 39) fcreibt ihm auch nur bedwegen bie Lites gu, das wur dus Gieiche bas Gieiche mahrnehme und ertenne, abgleich sonft Spuren ber entgegengesesten Lehre bei ibm portommen. Ib. 42.

foll; aber moleich, indem fich : schong in einzelnen Dunchen ber Gegensat zwischen bem Gangen, bem Grunde bes Le bens, und zwischen bem Ginzelnen, bem begrundeten Leben, burch die Untersuchung felbst herporhebt, kammt bie Ungulanglichkeit, bes Bilbes gu einem bunklen Bemußtfein. Daß dies nicht zur Rlarheit gelange, dies perbindert bie Beschränktheit der physischen Untersuchung; das es. aber nach Marheit ftrebt, bies beweift die allmalige Erweiterung bes phyfifchen Begriffs, welche, weil fie gus gleich eine Bermischung ber Begriffsgebiete ift, auch bas Belingen biefes Strebens verhindert, Go feben wir, wie bas Princip bem Thales ein rein phyfisches, eine bloße Lebensfraft ift, wie beim Angrimenes fcon bie Bergleidung beffelben mit ber menschlichen Seele hervortritt, enblich vom Diogenes die physische Kraft ber Luft, welche Grund ber Bewegung ift, gang mit ber Bernunft, dem Princip ber Awecke und des Erkennens, vermischt wird. Go ging jugleich mit ber Erweiterung bes Gefichtefreifes Die Reinheit ber Physit unter.

Hiernach erscheint Diogenes als die Austosung dieser Denkart herbeisuhrend, indem er sie vervollkommnete. Noch von einer andern Seite kann dies dargethan werden. Es ist bemerkenswerth, daß in dieser ganzen Lehre der Gegensatz zwischen dem Ganzen und dem Einzelnen nur von dem Standpunkte des einzelnen Lebens aus ausgesaßt wird, und das Ganze nur eben als der Grund des Einzelnen gedacht wird; daher kommt ihr die Frage gar nicht aus, warum das Ganze Grund des einzelnen Lebens sei oder werde. Mit einem Worte, das Absolute, das Vollkommene wird von ihr nicht als das Absolute und Vollkommene wird von ihr nicht als das Absolute und Vollkommene wird von ihr nicht als das Absolute und Vollkommene

mene an und für sich aufgefaßt, sonbern nur in seiner Beziehung auf bas besondere und einzelne Leben in ber So erfcheint es als Rraft, aus welcher bie Erscheinungen ber Welt hervorgeben. In biefer Entwicklung bes Philosophischen konnte nun nichts Soberes erreicht werben, als daß die hochste Kraft, welche uns anschaulich ist, die Bernunft, als Grund aller Erscheinung, wenngleich auch als physische Kraft angesehen wurde. Bild ergriff Diogenes, und suchte fich bas vernunftige Leben bes Gangen theils an ber Erkenntnig bes Dienfchen, theils an ber zwedmäßigen Ordnung ber Raturerscheinungen anschaulich zu machen. Bon bier aus mußte im naturlichen Fortgange eine Untersuchung bes Erkennens und ber 3wedbegriffe, welche bas vernünftige Sanbeln ordnen, eingeleitet werben, boch konnte fie nicht von bem einseitigen phyfifchen Standpunkte aus fich erzeugen.

So schlummern also in bieser bynamischen Ansicht bet Matur noch unentwickelt die Gegensche zwischen dem Naturschen und dem Vernümstigen, zwischen dem Weltlichen und dem Vernümstigen, zwischen dem Weltlichen und dem Söttlichen; kein Glied dieser Gegensche wird geleugnet, aber auch keins in seinem eigenthumlichen Verhältnisse zu dem andern ausgesaßt und entwickelt. Die Ausschlung der allgemeinen Idee, welche ihr zum Grunde lag, konnte natürlich dei dem Mangel an anschaulichen Erkenntnissen, welche jeder Speculation Bedürsniß sind, nur sehr mangelhaft sein, doch werden wir nicht in Abrede stellen können, daß ein wahrhaft philosophisches Streben nach der Erkenntniß des Grundes aller Dinge und aller Erscheinungen sie belebte.

## Sechstes Capitel.

## Herakleitos von Ephesos.

Bur ben Opnamikern unter ben ionischen Philosophen gebort auch Herakleitos, welcher sich jedoch von ben vorher erwähnten Philosophen in mancher Rucksicht unterscheibet, sonst aber ganz isolirt basteht.

herakleitos, ber Ephesier, welchem die spätere Zeit den Beinamen des Dunklen gegeben hat, blühte um die 69. Dl. '). Er stammte, wie es scheint, aus einem vornehmen Geschlechte; darauf wenigstens deutet seine aristokratische Gesimnung, seine Verachtung des Pobels?) und das Ansehen, welches ihm in Staatsangelegenheiten zugeschrieden wird. Er soll von dustrem und zur Melanzcholie geneigtem Temperamente gewesen sein '), aus welchem sein ditterer Tadel der angeschensten Manner seines Bolks und der Handlungen der Menschen überhaupt gesstossen zu sein schein su sein schein den Kehrer des herakleitos wird von Einigen hippasos von Metapont, der sonst ein Pythagsraer heißt, gehalten '), von Andern Tenophanes,

<sup>1)</sup> Ding. L. IX. 1.

<sup>2) &#</sup>x27;Oxloloffogos. Timon syllogr. ap. Diag. L. IX. 6.

<sup>3)</sup> Theophrast. ap. D. L. l. l.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 2.

<sup>5)</sup> Suid. s. v. 'Hoanl., wahricheinlich bie Angabe bes Arift., met. I. 8, vor Augen babenb.

ber Stifter ber eleatifeben Schule !), both beibe Meinungen baben teine Glasbwarbigfeit; Gelauche war Seratisis tos mon mit ben Rebren frubener Philosophen und Dichter bekannt?), aber alle biefe verachtete er, als betten fie wohl Bielwifferei gelibe, aber nicht Beisheit, so wie ex auch ben Deinungen bes Waltes, fich wihersetze, indem er ben Bilderbieuft verwarf 3). Mit besto festeser llebergendung: bing er an feiner eigenen Meinung, fo bag er von Aristoteles ') au benen gezählt wird, welchen ibre Deis nung ebenso feft fleht wie bie wahre Biffentichaft. Behre legte er in eine Schrift nieber, welche unter ver Schiednen Titeln großen Ruhm bei ben Alten hatte, auch mehrmals commentirt wuede; viele, jedoch inamer nur turge Bruchftice find und aus, ihr erhalten worben ?. Diese bestätigen uns bas, was bie Alten von ber Dun-Pelheit seiner Schrift fagen, benn fie bestehen größestentheils in kurgen, fornigen und rathselhaften Spruchen, in welchen fich ber alterthumliche Charafter ber frubesten Profa nicht verfennen lagt. Eine gang leere Borftellung ber Spatem ift of, baf Derastoitos mit Fleiß buntel gefchries ben babe, bamit ber unphilofophischen Menge feine Schrift

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 5. Suid. t. 1.

<sup>2)</sup> Es trerben von ihm erwähnt Thates, Pythagoras, Benephanes, Pittatos, Bion, homer, heflodos, Archilochos, hetatacs.

<sup>5)</sup> Dieg. L. VIII. 6; IX.1; Steb. serm. IE. 81. ed, Gaisford; Clem. Alex. admon. p. 88.

<sup>4)</sup> Eth. ad. Nic. VII. 5; eth. magu. II. 6.

<sup>5)</sup> Sie sind, fast vollständig, gesammelt, übersest und etlatwert worden von Schleiermacher in Wolf's und Bustmann's Museum ver Mierrthumswiffensch, Bb. I. Stef. S.

unzuganglich bleibe, und auch die Ansicht scheint nur eins feitig zu fein, bag bie Dunkelbeit ber berakleitischen Schreibart in ber unzusammenhangenben Folge ber Glieber fei= ner Rebe gelegen habe ') ; benn bies bezeichnet boch nur eine Seite ber noch jugenblichen Profa, und konnte mur an einzelnen Stellen bas Berftanbnig erfcweren; viels mehr mitffen wir nach bem Beuguiffe ber Alten 2) bie Dunfelheit feiner Schriften theils aus ben allgemeinen Bebingungen, welchen bie altefte Profa unterlag, theils aus feinem eigenthumlichen Charafter ableiten. Die altefte vbilo= sophische Prosa mußte theils in der Wortsugung rob und loder fein, theils, ba fie aus ber Poefie fich heransbilbete und ber bialektischen Fertigkeit entbehrte, bilblichen und mythischen Ausbruden fich geneigt zeigen. Der Charafter bes Herakleitos von ber andern Seite wendete fich ben boch= ften Speculationen ju, für welche es immer schwer ge= wesen ift, den passenden Ausbruck zu finden, und außerbem lag in ihm eine gewisse Berachtung ber Menge, ja ber Menschen, welche bas Streben abschnitt, ju ihnen fich berabzulaffen, ober um eine ihnen leicht verständliche Darstellung sich zu bemuben. Hieraus mochte eine kurze, abgeriffene und mehr andeutende, als ausführende, in mpthischen und halb orakelmäßigen Bilbern fich fortbewegende Darftellung entstehen 3). Er mochte sich mit ber

<sup>1)</sup> Diese Meinung state sich auf Arist. rhet. III. 5; Demetr. de elocut. 192. p. 78. ed. Schneid.

<sup>2)</sup> Außer schon sonft angeführten Stellen vergl. besonbers Diog. L. II. 22, IX. 7; Theophr. ap. Diog. L. IX. 6.

<sup>8)</sup> Abeophraft (b. Diog. L.l.l.) fagt, aus Melancholie habe er Giniges halb vollenbet, Anberes an anbern Orten anbers gefchrie-

Sähille dergleichen, welche, wie er fagt, wie bigeistertem Munden nicht läckendig ungeschindit ind ungeställt. specchend; witzihrer Stinnthertausend Jahre hinduschreicht weigen des Gottes. D. Mischbier wocher, ungegebenen. Eigenfehaften seiner Robe lassen sich und in den Läuchstücken seines Merks ziemlich bentlich wiedererkennen.

Die verschiebenen Meinungen seiner Ausleger über ben Charafter feiner Schrift fuhren auf bie Deinung, bas auch ihre gange Ginrichtung rathfelhaft gewefen fei, mahrfcheinlich wohl wegen bei Wermifchung verfehiebenartiger Bestandtheile. Go hat man gemeint, bie Schrift hanble eigentlich von ber SthatBeinrichtung ); Unbete nennen wenigffens einen Eheil ber Schrift ben politischen 3), und auch fonft wurde bie Schlift für ethischen Inhalts angefeben "), obet boch bie Brage dufgeworfen, ob nicht auch Beratteitos zu ben' ethifden Philosophen zu zahlen fei ?). Wenn min bagegen fonft bei weitem bie meiften Lebren, Die und bom Beratleithe uberliefert werben, phyfifchen Gebaltes find, und er feibit gewohnlich ber Phyfiter genamnt wird, fo tage fich bie Berfchiebenheit ber 'Meinungen wohl nur bartins ertfaren, bag in ber gangen Garift the contitue on that he describers am Bernang figere fig

ben; das Erfte scheint eine abgebrochene, das Andere eine in verschiedenartigen Bilbern sich aussprechende Schreibart anzubeuten.

<sup>1)</sup> Plut. de pyth. orace 6; cf. ib. 21.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 15.

<sup>8)</sup> Ib. 5.

<sup>.4)</sup> Ib. 12.

<sup>5)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 7.

des henesteins Physisches und Politisches und Ethisches, und endlich und Mythisches, went auch ein theologischer Abeit der Schrift wird angesichred), so miteinander verschmalzen waren, daß die einzelnen Stieder ves Ganzen, welches die ganze Wissenschust und die ganze Gestimungs-weise des Mannes unfassen sollte, pur nach dem hervortretenden Uebergewicht des einen oder des andern Bestandtheils charafterisit werden kannten.

Herakleitas hat es mit den früher betrachteten Konern gemein, daß er einen physischen Srund aller Erscheinungen haß er einen Srund, welcher als ewig lebendige Kinsbeit alle Erscheinungen der Welt durchdringt. Diesen zu arkennen, sah er als das Ziel der Weischeit an, und alle ebenso schwer, wie unumganglich. Dernun sagte er; "Nur Sins, das Weise, will gemannt nicht sein und auch sein, der Name des Zeus der und "die Weisheit sei nichts Anderes, als die Ausbeutung der Art, wie das All vers waltet wird d," oder "Eins sei das Weise, du verstehen den Gedanken, welcher Alles und Fedes lenkur werde das Beier nannte das diesen ersten Grund aller Dings das Feuer nannte d, darin liegt auch eben keine große Verschiedenheit von den früher betrachteten Lehren, indem sie

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 5.

<sup>2)</sup> Clem. Alex. str. V. p. 603. έν, τὸ σοιρόν, μοῦνον λέγεσθαι οὐκ ἐθέλει καὶ ἐθέλει, Ζηνὸς ὅνομα.

S) Sext. adv. math. VII. 183; cf. Plut. de Is. et Ouir. 77.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 1. είναι γὰρ εν τὸ σοφόν, επίστασθαι γνώμην, ἥτε οἰη (valg. οἰ) εγκυβερνίσει πάντα διὰ πάντων.

<sup>5)</sup> Arist. met. I. S.

mebr bem biffefichen Ausbende, als bem finnen Rern ber Beine passhort. When wir biefen barin fuchen wollen. both fene Bollssobbente mur eine lebenbige Araft taumten, weiche Me Erscheinungen ber Welt erzeugt und in allen ift, fo finden wir ihn auch beim Herakleitos wieber, in bein er febrt : "Die eine Belt aller Dinge beit weber einer bet Wotter, noch ber Denkton einer gemacht, fone bern flerinder: untriff untrimitel fein ein ewig sebenbiges Jones pufich! entginebent nach Maag und entschend nach Magich,": und "gegen Hener tauscht sich Alles aus und Reger: fich gegen Alles; fo wie Goth gegen Baaren und Warren gegen Gold 3,49: Roch großere Aehnlichkeit der sinden:wir zwischen ber Bedre bes Amerimenes und Diomenen unt zwischen bet Behre bes Herakleitos; wenn wie banesten, bas auch biefen fein Unterschied ist mischen bem Pater und ber Lebenskraft ober ber Seele."), daß er beswegen auch nicht die Manne für bas Wouer gelten last, benn fle fei bas Unbermaaf bes Reuers, fondern ben troding und warmen Damof"), also eine helle und warme

<sup>1)</sup> Clem. Al. strom. V. p. 599. πόσμον τον αὐτον ἐπαίντων οὖτε είς Δεών, οὖτε ἀθθρώπων ἐποίησεν, ἀἰά. ἢν. καὶ ἄπου (ἀἰ), καὶ, ἐσται πῶρ ἀκὶ, βῶσν, ἀππόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα.

<sup>2)</sup> Plut. de El ap. Delph. 8. πυρός τ' ἀνταμείβεσθαι πάντα, φησίν ὁ Ἡρ., καὶ πῦρ ἀπάντων, ἄνπερ χρυνοῦ χρήματα καὶ χρημάτων χρυνός.

<sup>· 8) · 866</sup>b. · ed. H. p. 906. · ·

<sup>4)</sup> Arist. de anima I. 2. 'Ηράπλειτος δε την άρχην είναι φησι την ψυχήν, είπες την άναθυμίωσιν, εξ ης τάλλα συνίστησι, και γάρ άσωματώτατον δη και όδον άπι. Joann. Philop. ad. Arist. de anima I. 2. fol. 30 a.

Filissiseit, welche für eine Art Lust angesprochen werden konnte."), und daß ihm endlich nach schand angestührten Aussprüchen der Grund aller Dings das Wiele und der vernünftige Gedanke ist, welcher die ganze Entwickung der Welt leite.

In allem biesem also finden wir nichts; was die be rolleitische Lehre von den früher entwickelten wesentlich was terfcheiben konnte; aber ein anderer Punkt in feiner Lebes latt ibn gang aus bet Reibe jener Sonen benqustreten. Seme namlich gingen in ihren Untersuchungen nonthebem 3mede aus, ben Grund ber einzelnen Neturerscheinungen und Raturfrafte, beren wahrhaftiges Bar fich sfein inde ausgeseht wurde, zu finden; Berafleitos bagegen; am june Borausfehung unbekummert, fuchte nur:den Begriff ber bochften und vollkommensten Lebenstraft aufgusaffen, melde in allen Enscheinungen fich: erweise und offenbare: So trat ihm ber Begriff eines unbeschränkten, eines vollfoms menen lebendigen Wesens mit, unbesteglicher Rraft bervor, mit einer Kraft, welche sich som meisten barin soffenbart. baß sie alle Borftellungen, welche sich ihr entgegenstellen mochten, überwindet. Bor ber Kraft bes vollkommenen Lebens kann naturlich nichts Anderes bestehen; fie ift bas allein Bafte und immerbar Bleibende 3); gbet als Rraft

<sup>1)</sup> Rach ber Meinung Einiger, unter welchen Aenesidemos, ber bie herakleitische Philosophie erneuern wollte, war bas Urwefen und bie Seele nach herakleitos nicht Feuer, sondern Luft. Sent. Emp. adv. math. X. 233; IX. 860; Tortullian. de anima. 9.

Arist. de coelo III. 1. Εν δέ τι μόνον ὑπομένειν, & οἱ ταῦτα πάντα μετασχηματίζεσθαι πέφυχεν, ὅπερ ἐοίκασι βούλεσθαι λέγειν ἄλλοι τε πολλολ καλ Ἡρ.. Cf. Plat. Soph. p.

destivallhaumenen Lebens ift fie anchimmer ohne alle Dems mung in Thatigkeit, fo bag nichts, was fie bilbet. bleibt fondern Mich im beständigen Berben ift. Daben vorfolinge bastewige Leben bes Feuers bem Berafleitos als les Bleiben irgent einer singelnen Erfcheinung und irgent eines einzelnen Dinges; ihm ift, mie bie Alben fagen, Mies und ist auch nicht, indem es woar entfieht, aber auch fogleich wieden vergeht; Alles ift ihm in Bewegung Rube bagegen und Stillstent hob. er nanglis auf h.: Erifelbft drudte fich hieruber in seiner bilblichen: Beise so ouse "Nicht vermag nan zweimal in benfelben Euff der gen, benn anbere Baffer Stomen herzur er zerftrent und fammelt sich wieden, tritt zufannnen und haft ab, geht hinzu und davon 2), 4 und damit auch nicht etwa der hine einsteigende ale etwas Behaprendes zerscheine: "in biesels ben Mieffe fleigen wir hinein und fteigen auch nicht binsists find mir with find auch with 1.44

Biedwegen nun Bergkleitos ben Argrund alles (Rescheis nens, auf physische Weise ihn sich kanstellend, im Sainer zu sinden glaubte, erklätt sich wohl tungezwangen aus der Rieweglichkeit des Feuers, welche, ihm idas reine Leben selbst, das Leben und die Bewegung aus sich; debeuten

5.2 5 7 7 . W 3.6

<sup>242,</sup> no Specaliteites nicht genannt, aber beneils bezeichnet wirbe Seine Lehre iff bier anders gewenbet.

<sup>1)</sup> Arist. I. L.; Met., IV, 3, 7; Plut, Theaet. p. 152.

<sup>23</sup> Pint. de Bl ap. Delph. 18. ποκαμώ μάρ ούν δατιν έμβος ναι δις τῷ αὐτῷ, καθ Ἡράκλ. — σκίδνησι καλ πάλιν συνάγει τι συνάγει και ἀποιείπει και πρόσεισι και απείσι. Βτι gleiche Schleierm. Fragm. 20.

S) Heracl. alleg. Hom. p. 448; ap.,; Gala. ...

mochte. Rum ift ies marboliebig, buf wir gar feine Grinte bes hexalicitos baffir angeführs finden, bas Keuer fei bet wahre Grund Der Dinge, wiehrend ble fibrigen Soner ibre Lehre vom Utelement forglam zu beweisen frechten .:. 68 thag bies darans extlart werden, bag es ihm weniger auf bas befondere Clement anfommt, als auf bie Grunden-Chaurung, Das Miles im einem vollkommen lebenbigen We fen gegründet fel. "In es ift nicht unmahrscheinlich, bas er bas Feuer als Gripefen, als Grund aller Erfdicinants ven:, fich game verfcbieben bante von bem Elemente, welches wir Reger nennen \*); indern bies. both auch nur zu ben Erfcheinungen: gebore. Babe bies ber Fall, fo mußte es ibm freilich mehr; als ben übrhen Jonern, jum Bewirktfein gefommen fein, bas die Art, wie er bom Bewesen speach, mur bilblich fet. Dies whede auch mit set ner übrigen bilbichen Darftellungeweise wohl icheveinfilmmen. Ueberlegen wir alles wohl, fo konnen wir nicht anders; als ber Muthmadling einige Blaubwirdigkeit beilegen; bag: Benalleitos in fomes Lebre vom Urwefett fich beginigt habe mit der Iveg ein allgemeines und volltommenes Beben miffe allen Raturericheinungen zum Geunde tienen, und en meiften vereinde fich bies in bem Leben bes Feuers und ber vernunftigen Seele, welche bem Feuer gleich sei, in endern Erscheinungen bagegen sei zwar bas allgemeine Leben auch, trete jedoch nicht so kenntlich hervor.

Run mußte über Herakleitos eben vies zu erkaten suchen, wie es komme, bag in einigen Naturerscheinungen bas Berben und bie Bewegung offenbarer sei, in andern

<sup>\*)</sup> Bergl. Joann. Phil. 1. 4.

dagegen, weriger offenhat ober ganz verhorgen, and indem ar das Dendar feldst, welchem das Werdan sind die Kine Manurer wegung offender ober verhongen sind, als kine Manurer schninung betrachtete, d. d. als eine Aenseering des allze eneinem kebens, konnte er den Grund nicht ibloß in der gudsern ober geringen Jähigkeit der Goele, die Wahr heit aufzufassen, suchen, sondern, so mit Mas seiner Lahre mach in dem Urmeserssbietst ersten Grund dat, so müssen, duch die geringen Ide funk nuch: die geringere seiner ersten Grund der geringen Ide histeit: zu erkeinen in dem Namesen selbst ihm Ihnen Grund huben.

Wir wollen zuerst seine Metmungen über die geringere Erkennbarkeit des Lebens in den Naturerscheimungen und entwickeln, da sie mit seinet Lehre liber das allgemeine Leben am unmittelbarken zusummenhangen. In dem Begriffe des Lebens liegt det Begriff der Betanderung, welche von den Alten überhaupt unter det Form der Beweigung gedacht wird. Das allgemeine Leben ist also eine ewige Bewegung, und strebt daher auch, wie jede Biswegung, nach einem Jiele, sollte auch dieses Jiel selbst im Berlause der Entwicktung des Lebens nur wieder als ein Durchgangspunkt zu einem indern sich erweisen. Het rakleitos nahm beswegen in dem lebendigen Feuer ein Berlaugen\*) au, durch welches es sich in eine bestimmte

<sup>\*)</sup> Χοήσμοσύνή entgegengeset bem κόρος. Phil. alleg. leg, III, 3. p. 88. ed. Mang. c. not.; cf. Plut. de EI ap. Delph. 9, we jewch nur von Theologie überhandt und alles antickelmander mischend gesprochen wird.

wollen instant allein sin Berlangen zu leben ober sich ans einer Gome in die andere zu verwandeltz deur an ein währes Biel der Entwicklung ist für das ewig lebendige Fener; nicht zu denden, welches Heraklit dadurch nausbeliebe, daß der seinen Bweed des weitlichen Daskins werwersend in einem kihnen Wilde sagter Zaus spiele, inbent er ibie Wilk bilde.

Auf welche Aut dum die Weranderung des Lebins in der Welt vor Kaligebe, darkder scheint er nichts sestige sein zur scholen. Index werden die Weranderungsarten, welche andere Physiter annehmen, wie Ausscheidung und Mischung, Perdichtung und Rerdannung?), auch ihm zugeschrieben allein solcher Uebertragungen aus dem einen Sustem in das andere ist man dei den spätern ungenauern Berichtsessattern über die Meinungen der altesten Philossphen gewohnt. Aristoteles dagegen sagt?), er dahe nicht bestimmt, auf, welche oder ob auf alle Beise sich Alles hewege, und dies scheint sich auch aus den einzelnen physischen Erksärungen des Serakleisos zu bestätigen, in welchen er unter sehr verschiedenartigen Wildern den Ueberzang aus der einen Korm in die anders bestätigen. Balb stellt er ihn, dloß alls ein Sich-Anders bestätigt. Balb stellt er ihn, dloß alls ein Sich-Anders deschreibt.

Con an in dem lede<del>ndigen Kener ein</del>

innit) Problim Tim p. 101. Alst Timal vor Inpution or and aggregative practices, elemant, and ansocial the. Clem. Alex. paed. I. p. 90.

<sup>2)</sup> Beibe Arten ber Berwandlung, die boch ganz verschiedene Principien voraussetzen, werden zusammen dem Beraklit beigelegt v. Simpl. phys., fol. 310 a.

on 3) Phys. VIII. 3, ohne ben herakit zu nennen, aber offensbar auf ihn bezuglich.

schen: bar; weiche: Berwardlungsarten auch, auf, folche Go genftande bezogen merben, bie nicht wirklich als Feuer ober als in Feuer übergebend uns erscheisen '), balb bezeichnet meihn als Uabengang vom: Lobs zumi Leben und vom Leben zum Tobe 3: ben wieder ift; ihm von ber großesten Bebeutung, in feinen Naturerklarungen bie belle und die dunfle Ausbampfung gle Uebergang in bas Rener umb in bie Feuchtigkeit 3), und endlich beschreibt jer ond alle Verwandlungsarten als ben Weg nach oben und nach unten, welchen bie Erscheinungen durchwanderten. Diefe lettene Bezeichnungsweise scheint ihm die größeste Bebeutung unter ben übrigen gehabt au baben, benn an fie foließen fich mehrere Borftellungsmeifen an, welche gro-Ben Einfluß auf seine Lehre hatten. Es ist zu bemerken. daß ihm ber Weg nach oben und ber Weg nach unten nicht blag eine vaumfiche Bewegung bezeichnet, sondern auch eine Beranberung ber Erscheinungsweisen; benn ber Weg nach oben ift ihm bie Berwandlung nach bem Feuer pu, der Weg nach unten aber die Bemognolung aus bem Seuer in Die übrigen Elemente ').

Demgemäß mochte heraffeites bem allgemeinen Lebensprincip in seinen Erscheinungen in ber Welt, eine balb

will be and he is not been the

nules may \$100050c.

<sup>1)</sup> Clem. Alex. strom. AV. p. 550, . . .

<sup>2)</sup> Sept. Emp. hyp. Pyraha III. 2305; Maxim. Tyr. XXV. p. 257 Heins.

p. 257 Heins.

8) Arist, de anima I, 2; Diog. L. IX. 9—11; cf. Arist. probl. XIV. 6.

<sup>4)</sup> Max. Tyr. l. i.; Diog. L. IX. 8, 9; Jambl. ap. Stob. ecl. I. p. 906.

<sup>.... 5)</sup> Diog. L. IX. 9,...

vollkommnere ober schnellere, balb weniger vollkommen ober langfamere Bewegung jufchreiben, wie er benn felba von einem Bleiben in einer boftbaunten Rogion, welches aber nativility nur relativ genommen werben barf, pefpros den haben foll '). Damit verknubfen fich ibm bie taums lichen Werhaltniffe; benn bas Uebergeben aus ber schnels leen in die langfamere Bewegnung ift ihm zugleich ein Ser absteigen bes lebens in die niedere Region, ber Beg nach unten, fo wie ungefehrt bas Unbergeben aus der langfamern in die geschwindere Bewegung ein hinauffleigen in bie hobere Region, indem das lebendige und vernimftige Feuer nach bem himmel ftrebt, und ber himmet iber und feuriger und vernimftiger Rabur ift. Das: Beuer affo betrachtet er als bas, was in bar Welt ben hochften, ben vollkommenffen Dre einnichent, feiner vollkommenen. Rakur gemäß indem es aber von bort bernieberfleigt nach ben tiefern Regionen ber Bett, verliert es gugteich von ber Geschwiebigkeit feiner Bewegung, und gelungt enblich zu ben duserften Grenzen bes Abegs nach unten au ber Erbe, in welcher bie Bewegung und bas Leben gu verschwinden scheinen, utbem jevoch bier nur bie Rudfebr beginnt zu ben hobern Regionen und zu bes schmellent Bewegung, zu bem vollkommnern Leben. Nach dieser Borftellungsweise treten nun bem Beratleites gwei Enbpunkte ber Entwicklung in ber Welt hervor, bas Feuer, das Sochste und Bewegtefte, und die Erde, das Riedrigfte und scheinbar Unbewegte, welches jeboch nur die lang-

<sup>1)</sup> Jambl. ap. Stob, i. i.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 500; Sext. Emp. adv. math. VIL 127.

samfe Bewegung bat ; swischen beiben Endpunkten aber fcheint et nur eine mittlere Stufe angenommen gu haben, bas Baffer ober bas Meer, wie er es nennt, indem iben bie Luft aus ber Reihe ber Elemente ausfiel, und von ibm wabrscheinlich nur als Uebergangspunkt, theils gum Meere als bunfle und feuchte, theils jum Feuer als hells und trodne Ausbampfung, angesehen wurde. Denn so fagt er felbft: "des Feuers Berwandlungen find zugeft Meer, des Meeres aur Salfte Erbe, aux Salfte Reuerftrahl ')," und das Meer, als das Mittlere, burch welches bindurch alle Berwandhingen geben, nannte er ben Samen ber Beltbilbung 2). Man ertennt in biefer Bors ftellungsweise ben Charafter ber herakleitischen Lehre, bas Uebergewicht ber Speculation aber empirische Borftellunwen, welche weber eine folche Abtheilung ber Elemente ober ber Bermandlungsftufen, noch ein folches Abschneis ben berfelben nach gewissen hohern und niebern Regionen beatenftigen fonnten. Rur bies icheint Berakleitos ber Erfahrung nachgegeben zu haben, bag er guch in ben miebern Regionen ber Belt einen gleichsam ausgewanderten Theil des Reuers in der Seele der Menschen annahm !).

<sup>1)</sup> Clem. Alex. strom. V. p. 599. πυρύς τροπαί πρώτον βάλασσα, θαλάσσης δὲ τὸ μὲν ἡμισυ γῆ, τὸ δὲ ἡμισυ πρηστήρ. Bon brei Elementen spricht auch Diog. L. IX. 94 Stob. eci. p. 304 giebt zwar auch nur brei Elemente an, boch hat Plut. de pl. ph. I, 3 vier Elemente, und jenes Ueberlieserung scheint nur abgebrochen. Die Meisten sprechen naturlich von vier Elementen des Deraklik.

<sup>2)</sup> Clem. Alex. l. l.

<sup>5)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 130; Plut. de Is. et Os. 77.

Doch hierin liegt erft ber Reim bet Amreithen Gettarung, burch welche Berafleitos bent icheinbaren Zob und Stillftand in gewiffen Naturerscheinungen mit feiner Lebre su vereinbaren fuchte; benn wenn er auch ber Bewegung in ber irbischen Region geringe Geschwindigkeit beilegte, fo last fich barans both nicht einsehen, warum fie in biefer Region und auch fonft in vielen Dingen gang zu fetlete scheint. Wenn man nun aber ferner anninmt, bag ein Theil bes Feuers sich nach ber niebern Region wenbet und beren Beschaffenheit annimmt, wahrend ein ans berer von ber entgegengesetten Seite aufftrebt, so werben beibe in einem Punkte gusammentreffen muffen, und biefer wird burch eine scheinbar bleibende Beschaffenheit en fullt sein, indem dieselbe Beschaffenheit, welche fie nach ber einen Seite zu verließ, von ber anbern Seite ber wieber in bieselbe Stelle eingeht. Go ift, wie Berakles tos fagt, "bas Meer ausgegossen, und wird gemessen nach bemselben Berhaltnig, wie es früher war, ehe es Erbe wurde ')," indem namlich zu gleicher Zeit von ber Seite ber Erbe auch wieder ebenfo viel in Meer fich verwans belt und in die Region des Meers emporsteigt. Bon biefer Ansicht ausgehend, erklarte sich herakleitos alle Naturerscheinungen aus einem Busammentreffen entgegengefetter Bestrebungen und Richtungen in ber Bewegung bes einen lebendigen Befens 2), aus welchem fich die schonfte

Clem. Alex. V. p. 599. δάλασσα διαχέεται και μετρέεται εἰς τὸν αὐτὸν λόγον, ὁκοῖος πρῶτον ἦν, ἢ γενέσθαι γῆν.

Stob. ecl. I. p. 60; Diog. L. IX. 7. διὰ τῆς ἐναντιοτροπῆς ἡρμόσθαι τὰ ὅντα. Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I. 210—212.

Harmonie erzeuge '). Nach seiner Beise bruckte er biese Lebre wieder in verschiednen Bilbern aus: Alles sei aus Entgegengefestem, fo bag auch baffelbe gut und bofe fei"), Lebendes und Tobtes, Bachendes und Schlafendes, Junges und Altes ); auf ber einen Seite halte bie Sarmonie zwischen bem Entgegengefetten alle Erscheinungen zufammen 1), und "entgegengesetter Spannung ift," wie er sagt, "bie Harmonie ber Welt, wie die ber Leier und bes Bogens "," auf ber anbern Seite sei ber Streit zwi= schen ben entgegengesetten Richtungen ber Bater aller Din-Daher schmahte er auch ben homer, weil er gewunscht habe, daß ber Zwift aus ben Gottern und Denschen vortilgt fein mochte; benn bamit wurde Alles untergeben, weil keine Harmonie sei ohne Hobes und Tiefes, und kein Lebendiges ohne Mannliches und Beiblis ches ), und gleichsam eine Borschrift für bie Busammen:

<sup>1)</sup> Arist. eth. Nic. VIII. 2.

Arist. top. VIII. 5. οἶον ἀγαθὸν καὶ κακὸν εἶναι ταὐτόν, καθάπες Ἡράκλ. φησιν. Phys. I, 2.

<sup>3)</sup> Plut. consol. ad Apoll. 10.

<sup>4)</sup> Plat. Soph. p. 242.

<sup>5)</sup> Plut. de Is. et Os. 45. παλίντονος γάρ άρμονίη κόσου, δισπερ λύρης και τύξου, καθ' Ήράκλ.

<sup>6)</sup> Procl. in Tim. p. 54. πόλεμος πατήρ πάντων. Plut. de Is. et Os. 48. Arist. eth. Nic. VIII. 2, καὶ Ἡράκλειτος το ἀντίξουν συμφέρον καὶ ἐκ τῶν διαφερύντων καλλίστην ἀρμονίαν, καὶ πάντα και ἔριν γίγνεσθαι.

<sup>7)</sup> Diog. L. IX. 1. Arist. eth. Eud. VII. 1. παὶ Ἡρώπλειτος ἐπιτιμῷ τῷ ποιήσαντι· ὡς ἔρις ἔχ τε θεῶν παὶ ἀνθρώπων ἀπόλοιτο· οὐ γὰρ ἄν εἶναι ἀρμονίαν μὴ ὅντος ὀξέος καὶ
βαρέος, οὐδὲ τα ζῶα ἄνευ θηλέος καὶ ἄὐξενος, ἐναντίων ὄντων.

Gefch. b. Phil. I.

setzung aller weltlichen Erscheinungen gebend, sogte er: Werbinde Ganzes und Nicht-Ganzes, Zusammentretendes und Auseinandergehendes, Zusammenkimmendes und Misskimmiges, und aus Allem Eins und aus Einem Alles \*)." Nach dieser Worstellung ist ihm denn wirklich keine. Naturerscheinung auf irgend eine Weise sestgehalten oder gebenmt, sondern alles, was uns als ein Bleibendes erzscheint, ist nur ein gesehmäßiges und auf gleiche Weise stick erneuendes Zusammentressen gleichartiger und entgez gengesehter Lebensbewegungen.

Aber burch ein Gefet muß nothwendig bas Bufam= mentreffen ber Erscheinungen geordnet fein, wenn fie eine bleibende Form ober eine gleichmäßige Folge barftellen follen. Ein solches Geset liegt num schon in dem allgemeinen Bege nach unten und nach oben, indem ihm gemis in berfelben Region fich immer wieder diefelben Beschafe fenheiten treffen, in ber oberften Region bas Feuer, in ber mittlern bas Meer, und in ber untersten bie Erbe. Beboch bies Gefet ift nur bazu gemacht, bie großen Daf= fen ber Erscheinungen zu ordnen, mahrend fich boch Berakleitos nicht verhehlen konnte, bag nicht Alles nach biefer Einformigkeit ber brei Regionen fich bilbe. Run mar er auch keineswegs gesonnen, die größere Mannigfaltig= keit ber Erscheinungen in ben brei Regionen nur als ge= settlose Ausnahme zuzugeben, sondern Miles ließ er nach einer gesehmäßigen Ordnung entstehen. Diese brudte er aus mehr nach ber ethifchen Seite, indem er fagte, 21s

<sup>\*)</sup> Arist. de mundo 5. Bur Grildrung bes ovils and edgel ovils bient Sext. Emp. adv. math. IX. 897.

les werke nach vernünstiger Cimscht geordnat: henst han physischen. Seite aber, indem er alles, was geschiebt, uns ter das Verhängniß stellte?). Noch auf eine andere Weise äußerte er sich auch über das Geses, unter welchem Alles steht, indem er die Naturerscheinungen berücksichtigte, walche nur eine Zeit lang dauern, nachhte aber wieder verschwinden. Zu diesen rechnete er die Sonne, welche täglich entstähe und täglich vergehe. Non ihr sagta er, sie werde ihr: Naaß nicht überschreiten, sollte sie doch, so würden sie die Erinnyen, die Dienerinnen der Gerechtigkeit, ausstnden. So gesellte er auch die Gerechtigkeit, ausstnden. So gesellte er auch die Gerechtigkeit, ausstnden. So gesellte du, durch welche alle Dinge sind 'd, wodurch er wohl nichts Underes ausdrücken wollte alle das dash das auch der Strelt der Gegensäse sein gerechtes Maaß das auch der Strelt der Gegensäse sein gerechtes

Benn num aber in ben einzelnen Naturerscheinungen bies Geset gilt, daß sie nicht immer auf bieselbe Weise sich wiedererzeugen, so mußte auch wohl Herakleitos, der überen in jedem Einzelnen das All und in dem All jedes Einzelne erblickte"), die ganze Erscheinung der Welt und

<sup>1)</sup> Plat. de Is. et Os. 77.

<sup>2)</sup> Einagnern. Plut. de pl. ph. I. 28; Stob. ecl. I. p. 58; p. 178. Ale Stellen, welche ben Begriff ber hereftett. heim betreffen, laffen größere Beftimmtheit wunschen.

<sup>3)</sup> Plut. de Is. et Os. 48; de exfl. 11. ήλιος γάρ οὐχ ὑπερβήσεται μέτρα, φησίν ὁ Έφ., εἰ δὲ μή, Ἐριννύες μιν, Δίπης ἐπίπουρου ἐξευρήσουσι.

<sup>4)</sup> Orig. contr. Cels. VI. p. 303. ed. Spencer. Rach Schleiers machet lese ich elderat f. et de, u. exer f. egerr.

<sup>5)</sup> Arist. de mundo l. l. en návran en nai es éves máres.

ibre Entwicklung aus bem Feuer nur für etwas Borübergebenbes anfehen. Dies schließt fich auch baran an, baß er bie Beltbilbung als aus bem Berlangen bes Feuers bervorgebend fich bachte; benn es war naturlich, bem Berlangen auch die Sattigung entgegenzuseten "), wie ber Weltbilbung bie Ruckfehr ber Welt in bas Feuer. Und wenn wir ferner bebenken, bag bem Berakleitos bas Reuer die schnellfte Bewegung und bas volltommenfte Leben bebeutete, bas Berabsteigen jur Erbe bagegen bie langfamere Bewegung und bas weniger vollkommne Leben 2). so scheint es uns gang naturlich, bag er bie Berwandlung bes Zeuers in bie übrigen Elemente ober Stufen bes Dafeins nur als einen vorübergehenden Proces fich bachte, ber gleichsam nur bagu biene, bas Leben im Fluß au erhalten, bag er aber im Gegensat gegen bie Beburftigkeit bes Lebens in ben niebern Formen eine bochte Ents wicklung bes Lebens feste, als bas Biel ber Weltentwicklung, nach welchem Alles strebe. Und bieses Biel konnte nach seinen Borftellungen von bet Bortrefflichkeit bes Zeuers nichts Anderes fein, als die Rudtehr aller Dinge in bas Reuer, von welchem fie ausgegangen find, und von weldem fie alle Kraft und alles Leben haben. Dies ift bie

<sup>1)</sup> Phil. alleg. legg. III. 2. p. 88; cf. Plut. de EI ap. Delph. 9.

<sup>2)</sup> Jambl. ap. Stob. scl. I. p. 906. nal to per ér tois sursois iniméreir (b. h. natúrlich nur die relative Ruhe, die lange samere Beránderung) námeror elvai, tò dè perassáddeir (b. h. die schnellere Bewegung) péquir àránavoir. Cf. p. 894. Dasselbe liegt in vielen Aussprüchen des herafleitos, welche die niedern Stufen des Lebens herabsehen; z. B. Plut. symp. IV. qu. IV. 3. rénves ràq noncess dustantoixegoi. Stod. verm. V. 120.

Lebre, welche von Spatern baburch bezeichnet wirb, baff fie dem Hexakleitos die Meinung auschreiben, einst wurde eine allgemeine Beltverbrennung alle Dinge verzehren '). Sedoch barf nach ber herakleitischen Borstellungsweise bie Beltverbrennung nicht als bas lette Biel alles Berbens angesehen werben, weil ja bamit ein Ende bem ewigen Muffe ber Dinge gesetzt sein wurde, sonbern nur als ber Uebergangspunkt zu einer neuen Beltbilbung ift fie zu benten, weswegen auch ber Wechsel zwischen ihr und ber Beltbilbung angebeutet wird, und herakleitos in bestimmten Perioden biefen Wechsel fich erneuernb gebacht haben foll 2). Benn biefe Perioden auf bas Berhangniß zu rudgeführt werben 3), welches fie bestimme, so erblicen wir barin nur die Ansicht, welche ber ganzen berakleitis fchen Lehre jum Grumbe liegt, es fei bas Befen bes ewig lebendigen Feuers, nach einer bestimmten Ordnung fich au verwandeln und auch wieder in fich felbft zuruckzus febren.

<sup>1)</sup> Έππύρωσις ift ber gewöhnliche Ausbruck. Diog. L. IX. 8. γεννάσθαι τε αὐτὸν (sc. τὸν κόσμον) έκ πυρός, καὶ πάλιν έκπυροῦσθαι κατά τινας περιόδους ένναλλάς τὸν σύμπαντα αἰώνα. Arist. de coelo I. 10; met. XI. 10; phys. III. 5. ώσπες 'Ηράκλειτός φησιν, άπαντα γίγνεσθαί ποτε πύρ. Schleiermacher in ber oben angeführten Abhanblung über ben heraklit, zu Fragm. 41, S. 456 f., hat zu zeigen gesucht, daß bie Lehre von ber Weltversbrennung bem heraklit mit Unrecht beigelegt werbe. S. was ich bagegen erinnert habe, in m. Gesch. ber ionischen Philos. S. 128 f.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 6 a. Auch bie Bestimmung bes großen Jahres wird barauf wohl mit Recht bezogen. Plut. de pl. ph. II. 82. Stob. ecl. I. p. 264.

<sup>3)</sup> Simpl. 1. 1.; de coelo fol. 68 b.

So fellte fich bem Berakleitos bas Erkennbare bar. Wir haben nun noch bas zu betrachten, was von ber Beite bes Erkennenben fich ihm ergab für feine Ertiarung bes Scheins aus ber Wahrheit. Hier mußte ihm nun ber Begenfat entftehen awischen ber vollkommnen Einficht und zwischen ber unbolltemmnen Meinung, als beren verschiebne Trager er bas gottliche und bas menschliche Befen betrachtete, indem er lebete: "menfcbliches Gemuth bat keine Einficht, gottfiches aber hat flet);" benn "ber tharichte Mann vernimmt von Gott fo viel, als ber: Anabe bom Manne.". Schon nimmt fich biefet Gegenfat aus, wenn Berafteitos mit bem Gebanken an bas: beschränkte Maag menschlicher Erkenninis ben andern Gebanken verknupft, baf boch alle Erscheinung nach itrem Grunde Arebe und von ihm gestitigt pu werden verlange, indem er in einem ichon angeführten Rragmente fagt: "Eine, bas Beife, will genannt fein und auch nicht, ber Rame bes Beus."

In der unvollkommnen Erkenntniß des Menschen liegt also auch ein Grund des Scheins, als wenn Vieles in dieser Welt bliebe und sich nicht veränderte. Nun wird man sich darüber nicht wundern durfen, daß herakleitos hierin den Menschen als ein abgesondertes Wesen sür sich in der Welt gewissermaaßen voraussetz, denn dies liegt als wethwendige Folge darin, daß überhaupt der Schein

nuter may 1.005 Mz

<sup>\*)</sup> Orig. c. Cels. VI. p. 283 Spenc. ήθος γαρ ανθρώπειον μεν ουκ έχει γνώμας, θείαν δε έχει — ανής νήπιος ήπουσε προς δαίμονος, οκοσπερ παίς προς ανδρός. Das Kriterion ber Bahrheit ift bie göttliche Bernunft. Sext. Emp. adv. math. VII. 126.

erfiart werben foll; aber man wird auch nuf der andern Beite erwarten maffen, folche Bellimmungen in ber Lebre bervottreten ju feben, welche bas wahthafte Gein und Rur : fich = bestehen bes Menfchen wieber aufheben follen. Auf folche Bestimmungen zielt fcbon die Lehre bin, bag wir nur ber allgemeinen Bernunft folgen burften, wenn wir bie Bahrheit erkennen wollten '); benn "bas Erkennen fei Allen getnein, und bie mit Bernunft Rebenben mußten an bem, was Allen gemeinschaftlich ift, festhalten, fo wie am Gefete ber Staat, und noch viel feftet 2)." Diese Lehre, wenn fle auch im bialektischen Ginne gemommen werben komite, lag both bem speculativen Charafter ber herakleitischen Physik noch viel naber. Marer brudte fich feine Deinung ans, wenn er fagte, bie Seele bes Menschen sei nur ein ausgewanderter Theil bes allgemeinen Reuers ober ber allgemeinen Wernunft, welche ben himmel umfaffe und Alles regiere 3); baher werbe fie auch nur burch bas immer wieder berzustromende Reuer erhalten; endlich aber ben flatiften Musbrud biefer Lehre finden wir barin, bag herakleitos beutlich aussprach, ber

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 129; 130; 183.

<sup>2)</sup> Stob. serm. III. 84. ξυνόν έστι πάσι το φρονείν' ξύν νόφ λέγοντας Ισχυρίζεσθαι χοὴ τῷ ξυνῷ πάντων, δεωσπερ νόμω πόλις καὶ πολὺ (vulg. πόλις) Ισχυροτέρως.

<sup>3)</sup> Plut. de Is. et Os. 77. ή δὲ ζῶσα καὶ βλέπουσα καὶ κινήσεως ἀρχὴν ἐξ αὐτῆς ἔχουσα καὶ γνῶσιν οἰκείων καὶ ἀλλοτρίων φίσις ἄλλοθεν (vulg. ἄλλως τε) ἔσπακεν ἀπορφοήν καὶ μοῖραν ἔκ τοῦ 'φρονοῦντος, ὅπως κυβερνάταὶ τὸ δύμπαν κάθ' 'Hρ. Sext. Emp. ad. m. VII. 126. περιέχον λογικὸν καὶ φρενήσες. Stob. ecl. I. p. 500. 'Hρ. — πυρινὺν εἶναι τὸν οὔρανον.

Mensch sei von Natur unvernünstig, nur der Alles umfassende Himmel vernünstig<sup>1</sup>), und nur in der unverständigen Meinung des Menschen liege der Wahn, daß er
eigene Bernunst habe, denn: "obgleich die Vernunst gemeinsam ist, lebt die Menge, als hätte sie eigene Einsicht<sup>2</sup>)."

Indem nun so dem Herakleitos das Leben des Mensschen für sich nur Schein war, das Denken des Mensschen aber der Sig des Scheins, mußte wohl dei ihm die Verachtung des menschlichen Lebens, welche der Sessinnungsart der Alten so gemäß ist, tiese Wurzel schlagen. Dies spricht sich dei ihm in mancherlei Beziehungen aus. Schon die Gedurt des Menschen ist ihm etwas Unglückseliges, indem sie nur Gedurt zum Tode ist 3); unser Leben ist nicht ein wahres Leben, sondern "das Leben und das Sterben ist in unserm Leben und in unserm Tode ");" "der schönste Asse ist häßlich, mit dem menschlichen Geschlechte verglichen, aber auch der weiseste Menschler erscheint gegen Gott ein Asse den die menschlichen

<sup>1)</sup> Philostr. ep. 18; Sext. Emp. VIII. 286. καὶ μὴν 貞ŋτῶς ὁ Ἡράκλ. φησι τὸ μὴ εἶναι λογικὸν τὸν ἄνθρωπον, μόνον ὅ ὑπάρχειν φρενῆρες τὸ περιέχον.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. m. VII. 133. τοῦ λόγου δὲ ἐόντος ξυνοῦ, ζώουσιν οἱ πολλοὶ ὡς ὶδίαν ἔχοντες φρόνησιν.

<sup>8)</sup> Clem. Al. strom. III. p. 432; 434.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. III. 230. ὁ δὲ Ἡο. φησιν, δτι καὶ τὸ ζῆν καὶ τὸ ἀποθανεῖν καὶ ἐν τῷ ζῆν ἡμᾶς ἐστὶ καὶ ἐν τῷ τεθνάναι.

<sup>5)</sup> Plat. Hipp. maj. p. 289; nach Schleiermacher's Berbeferung.

Meinungen sind nur Spiele der Anaben 1)," und "die Menschen sind sterbliche Götter, die Götter unsterbliche Menschen, lebend jener Tod, sterbend jener Leben 2)." Auch dies hing wieder genau mit seiner physischen Anssicht zusammen, denn das Herabsteigen der vernünftigen Arast aus dem seurigen Himmel, dem Sie der Götter, zu der Erde, wo die Menschen in gesesselter Bewegung Noth leiden, ist das Ausleden der Menschen, aber der Tod des göttlichen Lebens.

An diefelbe physische Lehre knupfte es sich an, daß Herakleitos die Unvollkommenheit der menschlichen Seele in ihrer Berbindung mit dem irdischen Körper suchte.), weil namlich dieser das Starre, das am wenigsten Bewegte ist. Deswegen suchte er auch in der Unvollkommenheit der Sinne die Ursache des Scheins, als wenn Bieles nicht bewegt sei.), und verwarf besonders das Zeugniß des Gesichts.), weil es am meisten bleibende Formen uns darstellt, denn "was wir wachend sehen, ist Tod, was schlasend, Schlas.)," und "schlechte Zeugen

<sup>1)</sup> Jambl. ap. Stob. ecl. II. p. 12.

<sup>2)</sup> Clem. Al. paedag. III. 1. p. 215; Schleitem. a. a. D. Fragm. 51. S. 499. ärdomoi deai drotol, deal i ärdomoi deairatol, Cartes tor Exelrur Sarator, drotores tor Exelrur Can.

<sup>3)</sup> Philo alleg. leg. I. fin.

<sup>4)</sup> Arist. phys. VIII. 8. και φασί τινες, κινείσθαι των οντων ου τὰ μέν, τὰ δ' ου, άλλὰ πάντα και άτι, άλλὰ λαν-θάνειν τουτο την ήμετέραν αξοθησιν. Perafleitos ift nicht genannt, aber beutlich bezeichnet.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX. 7.

<sup>6)</sup> Clem. Alex. strom III. p. 434. Cf. not. ad h. l. ed, Sylb.

find Augen und Ohren ber Menschen, welche ungebilbete Geelen haben ')."

Seboch nicht alle Wahrnehmung ift truglich nach ber Lehre bes Herakleitos, sondern nur die, welche nicht bas allgemeine Leben in ben Erscheinungen ber Welt zu erkennen vermag 2). Ueberhaupt burfen wir bei bem Bera: fleitos nicht eine bialektische Entwicklung über bie Lehre von ben Erkenntniffraften suchen, sondern alles, mas er in feiner Schrift über bie Fabigkeiten bes Denschen gur Erkenntnig ber Bahrheit vortragen mochte, ift gewiß nur aus seiner allgemeinen Lehre über bie physischen Rrafte in ber Welt hervorgegangen. Und baber faßte er auch nicht bas, was in ber Wahrnehmung uns jur Erkenninis kommt, in einen allgemeinen Begriff jusammen, seine Bebeutung fir bie Wiffenschaft bestimmend, sonbern nur vieles in ber Bahrnehmung schien ihm ber Babrbeit fremb zu fein, anberes bagegen ihr gemaß. Daber fagte er: "Die Augen find genauere Bengen, als bie Ohren 3)," wahrschein: tich, weil jene uns bas Licht bes Feuers offenbaren, und wie fehr ihm die Wahrnehmung durch bas Geficht von Wichtigkeit mar, bas zeigt auch, wie er bie Erkenntniß des Schlafenden und des Blinden gegen bie des Wachenben und Sehenden zuruckset, ben Schlafenden mit bem Tobten, ben Blinben mit bem Schlafenben vergleichenb 1).

Sext. Emp. adv. m. VII. 126, no für ανθρώπους zu les fen ift ανθρώπων nach Stob. serm. IV. 56.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. VIII. 8.

<sup>3)</sup> Polyb. XII. 27.

<sup>4)</sup> Clem. Alex. strom. IV. p. 530. Gine Stelle, welche schwer zu finterpungiren ift.

Den Wachenden ist baber, wie er fagt, eine gemeinsame Welt, ein seder der Schlasenden aber wird zu einer ihm eignen Welt gewendet ), wobei man sich daran erinnern muß, daß dem Herakleitos das Gemeinsame das Wahre, das vom Gemeinsamen Setrennte aber das Falssche ist.

Wenn wir aber aus der Mitte seiner physischen Lehre seine Meinung von der menschlichen Erkenntniß uns zu erklaren haben, so mussen wir auf der einen Seite durauf sehen, wie ihm in jedem Einzelnen die allgemeine Kraft des Lebens ist, von der andern Seite aber auch nur ein unvollkommner Strahl des ewigen Feuers in ihm sich darstellt. Daher muste ihm auch ein jedes Einzelne von der einen Seite Theil haben an der ewigen Wahrzheit des Feuers, von der andern Seite seine Erkenntnis nur unvollkommen mitgetheilt erhalten von der allgemeinen Luelle des körpersichen und geistigen Ledens. Das Erstere drückte er darin aus, daß er fragte: "wie möchte wohl das nie untergehende Feuer jemand vergessen?)?" und das Wahre mochte daher nach seinem Sinne genannt werden das, was sich nicht verbirgt.). Bon der andern

<sup>1)</sup> Plut, de superst. 3. 6 Μράνλ. φησι, κοῖς ἐγσηγορόσων ἔνα καὶ κοινὸν κύσμον εἶναι, τῶν δὲ κοιμωμένων ἔκαστον εἰς Τδιον ἀποστρέψεσθαι.

<sup>2)</sup> Clem. Al. paedag. II. 10. p. 196. to un doror note, nis En rig laboro (f. labor mit Schleitern.). Das eine untergehende Feuer, d. h. das ewig lebendige Feuer, entgegengesagt bem untergehenden Feuer ber Sonne.

<sup>3)</sup> Sext. Emp. l. l. άληθές το μη λήθον, ein etymologis thes Bortfplet.

Beite mußten ibm bie finnlichen Berkzeuge nach feiner physischen Denkart als Canale etscheinen, burch welche bas uns außere Leben ber Welt, und mit ihm bie Bahrbeit in uns eingeht. Siernath finben wir im Gangen ben Bericht, welchen uns Gertos über bie Lehre bes Bergfleitos von ber Erkenntnig bes Menschen giebt, nicht unrichtig: "Die gottliche Bernunft burch ben Athem einziebend, werben wir vernunftig, und im Schlafe unferer unbewufit, nach bem Erwachen aber wieder einfichtig. Denn im Schlafe, wenn unfere Sinnenwerkzeuge gefchlof= fen find, wird die Bernunft in und von bem Busammenbange mit bem umfaffenben himmel (b. h. ber allgemeis nen Bernunft) getrennt, indem allein bie Berbindung durch das Athmen übrig bleibt, wie eine Burgel; getrennt nun verliert fie die Rraft der Erinnerung, welche fie fruber hatte. Bei bem Erwachen aber, burch bie Sinnenwerkzeuge wieder, wie durch Thuren bervordringend und mit dem umfaffenden himmel fich verbindend, nimmt fie die einsichtige Kraft an. So wie bemnach die Koblen, bem Reuer sich nabernd, sich verandern und feurig werden, getrennt aber verloschen, so ift auch der in unsere Leiber aus bem umfassenden himmel eingewanderte Theil nach ber Trennung fast vernunftlos, nach ber Berbinbung aber burch bie meisten Poren bem Ganzen abnlich. Diese allgemeine und gottliche Bernunft nun, durch beren Theilnahme wir vernunftig werben, nennt Berafleitos das Kriterion der Wahrheit, weswegen das, was gemeinschaftlich Allen erscheint, gewiß und wahr sei; benn burch bie gemeinsame und gottliche Wernunft wird es aufgefaßt; bas aber, was jemandem allein erscheint,

bem sei nicht zu trauen aus ber entgegengesetzten Utzsache 1).

Wir sehen in diesen Lehren, wie dem Herakleitos das allgemeine Leben in der Seele sich abspiegelt, sodald sie sich nicht von dem allgemeinen Leben trennt, sondern mit offnen Ginnen das Sanze in sich aufnimmt und in sich abbildet. So durste er von der Seele mit Recht sagen, sie mochte wohl niemand sinden, wenn er auch jeden Weg durchwanderte, ein so tieses Verständnis verlange sie ?),

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. m. VII. 129 sq. τοῦτον δη τον θεῖον λόγον παθ 'Ηράπλ. δι' αναπνοής σπάσαντες νοερολ γίνομεθα καλ έν μέν ύπνοις ληθαΐοι, κατά δὲ ἔγερσιν πάλιν ἔμφρονες. έν γὰρ τοίς υπνοις μυσάντων των αλσθητικών πόρων χωρίζεται της πρός το περιέχον συμφυίας ο εν ήμιν νούς, μόνης της κατά άναπνοήν προσφύσεως σωζομένης, οίονεί τινος βίζης, χω-Quadele τε αποβάλλει, ην πρότερου είχε μνημονικήν δύναμιν. εν δε εγρηγορόσι πάλιν διά των αισθητικών πόρων, ώσπερ διὰ τινῶν θυρίδων προχύψας καὶ τῷ περιέχοντι συμβάλλων, loying evolutrai divamir. Orneg our roonor of ardonnes alnφιάσαντες τῷ πυρί κατ' ἀλλοφωσιν διάπυροι ιγίνονται, κωρισθέντες δε σβέννυνται, οδτω καλ ή επιξενωθείσα τοῖς ήμετέφοις σώμασιν από τοῦ περιέχοντος μοῖρα κατά μέν τὸν χωρίσμόν σχεθόν άλογος γίνεται, κατά δε την διά των πλείσκων πόρων σύμφυσιν όμοειδής τῷ ὅλῳ καθίσταται. τοῦτον δή τὸν ποινόν λόγον και θεΐον, και οὖ κατά μετοχήν γινόμεθα λογιποί, πριτήριον άληθείας αποίν ο Ήρ., δθεν το μέν ποινή πάσο σαινόμενον τουτ' είναι πιστόν· τῷ κοινῷ γὰς καί θείφ λόγφ λαμβάνεται· τὸ δέ τινι μόνο προσπίπτον ἄπιστον ὑπάρχειν Sia ihr krartlar attlar. Rach biefer Darftellung scheint mir bie Angabe Theoph. de sens. 1, baß Beraflit bie Bahrnehmung ober gar, nach Alcin. de doctr. Plat. 14 p. 489 Heins., bie Ertennts nis bes Ungleichen burch bas Ungleiche erklart habe, nur aus ber Evarriodooula bes Ber. entnommen zu fein.

<sup>3)</sup> Diog. L. IX. 7. λέγεται δὲ καὶ ψυχῆς πέρι εἐπεῖν, ώς οὐπ ἄν έξεύροι ὁ πᾶσαν ἐπιπορευόμενος ὀδόν · οὕτω βαθιὰν λό-

und mis. ben Iwed feines Lebens:angeben, er, habe "fich felbst gesucht ").

Bas nun die Meinungen bes herakleites übst die einzelnen Naturerscheinungen betrifft, so konnen wir ihre fie kurz fein, weil er selbst nur wenig : berüber fich ent wielett zu: baben: febeint. Dies ift naturtich ba ihm gitte Einzelne in ber allgemeinen Entwidlung ber Natur iten fcwander: Mach: feiner allgemeinen Anficht erfchimigibm Allen in ben Natur ale ein Belebtes ober Besenten und Gottliches 2), woher ber bekannte Ausspruch: tritt ein, benn auch hier find Gotter 3). Aber bas, in welchem fich bas Leben am offenbarften barftellt, bas Organische, scheint von ihm auch für das Vollkommenste gehalten worden zu fein, wenn wir anbers einen feiner bumflen Gage richtig auslegen, in welchem er fagt, die verborgene Harmonie fei beffer ; als bie offenbare.4). Ueber bie auffallenbesn Erscheinungen in der Belt, wie über Some und Gestirne, konnte er naturlich nicht schweigen, aber bas, was er von ihnen fagte; offenbart am meiften, wie fehr fle ibm in feiner Schatzung ber Dinge hinter bem Lebenbigen, welches feine ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nahm,

prom exen. Rach ber Conj. v. Casaubonus. Hermann schlägt vor: Ledes de und mungig nespona qua av theugh und.

<sup>1)</sup> Plut. adv. Colot. 20. Εδιζησάμην εμεωντόν. Ch. Diog. L. IX. 5; Plot. enn. V, 9, 5.

<sup>2)</sup> Diog. J. IX, 7, και πάνχα ψυχών είναι και δαιμήνων πλήρη.

<sup>5)</sup> Arist. de part. anisa. I. 5.

<sup>4)</sup> Plut, de anim. procreat. 27. S. Schleitzm. Bragns. 36. 6. 430.

zurücktvaten. Denn er sah sie nur als Metenre an, und die Sonne ist ihm nicht größer als ein Zuß.) und ents zundet sich täglich und verlöscht auch täglich wieder?). Das herakleitos diesen Erscheinungen, welche in der älz testen Physik und in der äkselten Theosophie die Ausmerkfamkeit aus meisten auf sich zogen, eine so geringe Berdentung beilegte, zeigt wohl aus offenbeuften, das es ihm dei seiner Philosophie am wenigsten auf die Erklärung der einzelnen Naturerscheinungen, aus meistun; auf die Festsstellung einer allgemeinen Ansicht von der Meltenspickslung ankan.

Das gottliche Leben in allen Erscheinungen ber Wielt wiederzusinden, war die allgemeine, Ausgabe, welche er seiner Philosophie gestellt hatte, und, da ihm das Göttsliche in dem Leben der Vernunft amwernehmlichsten sich offenbarte, so konnte er nicht wohl anders, als auch in den Erscheinungen der Sittlichseit dasselbe anerkennen. So wie nun aber bei den ablem Krischen, so lange ihr Bolksteben blühte, sast alles Sittliche auf den Stagt sich bezog, so sinden wir auch vom Herakleitos besonders das Politische hervorgehoben. Dies drückt sich in seinem Ausspruche aus: "Das Volk soll streiten für das Geset, wie sur das höchste Geseh für die ganze Weltbildung zurück-

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 7; Plut. de plac. ph. II. 21; 28.

<sup>2)</sup> Arist. meteor. II. 23. Plat. de rop. , VI. p. 498. ,Diefe Lebre ift am meisten gegen die Meinung berer, welche bie Lehre bes Perakleitos aus orientalischen Trabitionen ableiten wollen.

<sup>3)</sup> Diog. L. IX. 2.

führt: "Es werben ernahrt alle menschlichen Gelete von bem einen gottlichen, benn biefes vermag fo viel, als es will, und es thut Allen genug und besiegt Alles '):" Das ber war ihm auch jeber Uebermuth verhaßt, welchen man mehr lofchen muffe als Feuersbrunft 2), und er hielt es für Gefet, bem Rathe Eines zu folgen 3), woraus man erkennen mag, wie ihm auch im Sittlichen bie Unterorbs nung bes Einzelnen galt. Diese spricht fich am ftarkften barin aus, bag er bie Bufriebenheit (edapeornois) als bas bochste Gut pries ), welche ihm in nichts Unberm ihre Quelle haben konnte, als in ber Ginficht, bag fo, wie Alles gefchieht, fo es von bem bochften Gefete, welchem fich ber Denfch-unterordnen foll, angeordnet ift; bennt "ben Menschen ift es nicht beffer, bag ihnen bas werbe, mas sie wollen's Rrankheit macht bie Gefundheit angenehm und gut, Butiger Die Gattigung, Arbeit Die Rube ?." So find bie Gegenfate in bem oberften Gefete angeordnet als die erste Bedingung alles Daseins, und so barf fich auch niemand beklagen, daß fie in feinem Leben überall vorherrschen; benn nur burch sie lebt er und nur burch

<sup>1)</sup> Stob. serm. III. 84. τρέφονται γὰρ πάντες οἱ ἀνθρώπινοι νόμοι ὑπὸ ἐνὸς τοῦ θείου κρατεῖ γὰρ τοσοῦτον, ὁκόσον ἐθέλει, καὶ ἔξαρκεῖ πᾶσι καὶ περιγίγνεται.

<sup>2)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>3)</sup> Clem. Al. strom. V. p. 604.

<sup>4)</sup> Clem. Alex. strom. II. p. 417. Clemens nimmt bies freilich in einem gang anbern Sinne, als wir.

<sup>5)</sup> Stob. serm. III. 83; 84. ἀνθρώποις γίγνεσθαι ὁπόσα θέλουσιν, οὐα ἄμεινον· νοῦσος ὑγιείην ἐποίησεν ἡθὺ καὶ ἀγαθόν, λιμὸς κύρον, κάματος ἀνάπαυσιν.

ste geniest er sein Leben; er hat Ursache auch mit bem Uebel zufrieden zu sein. "Berständig zu sein, ist die höchste Tugend, und Weisheit ist es, Wahres zu sagen umd zu thun, nach der Natur es vernehmend")." So ist es weise, die nothwendigen Gesehe der Natur zu erkennen und ihnen zu folgen.

Auch noch auf andere Beise schloß sich ihm diese sittliche Betrachtung der Dinge an seine physische Lehre an. Denn er leitete des Trunkenen Unverstand und Unvermosgen daraus ab, daß er eine nasse Seele habe, wogegen die trockne Seele die weiseste und beste sei, welche den Leib durchzucke, wie ein Blitz die Wolke?), und nicht bloß im Einzelnen scheint er diese Berbindung des Physischen mit dem Sittlichen versolgt zu haben, sondern auch im Allgemeinen, indem er meinte, da, wo das Land trocken sei, sei die Seele die weiseste und beste, wodurch er Griechensand als das wahre Land der Menschen bezeichnet haben soll 3).

Dieses ist das, was wir von der alterthumlichen Beisheit des Herakleitos uns zur Sicherheit zu bringen oder mit geschichtlicher Bahrscheinlichkeit zu vermuthen im Stande sind. Sie erscheint uns durchaus als der altesten Unschauungsweise angehörig, mit religioser Begeisterung, so

<sup>1)</sup> Stob. serm. III. 84. σωφρονείν άρειη μεγίστη και σοφη, αληθία λέγειν και ποιείν, κατά φύσιν επαίοντας.

<sup>2)</sup> Ib. V. 120. and word sequentin and delorg. Plut. Rom. 28; Clem. Alex. paed. II., 2 p. 156.

Phile ap. Euseb. pr. ev. VIII. 14.
 Scfd. b. Phil. I.

meit biefer bas Altetthum fahig war, aufgefaßt, bierin ben prientalischen Dentweisen : verwandt, aber auch wes fentlich in ber philosophischen Beftimmtheit und in ber damit verknüpften folgerechten Entwicklung, endlich iberbaupt in ber griechischen Baterlanbeliebe und Staatsam ficht allem Barbarischen entgegengesetet. Die Bennandt schaft mit bem Drientalischen wurde kaum gu erwähnen fein, wenn nicht hierauf Biele ju viel ju bauen geneigt gewesen maren; es ift aber offenbar, bag bie pantheiftis iche Richtung, welche wir beim Berafleitos finben, burchaus nicht auf einen bistorischen Unknupfungspunkt an orientalifche Borftellungsweisen ichliegen lagt, benn fie ift gu fehr mit bem Ebelften und Bahrften im menschlichen Geifte verwandt, als daß nicht überall und unter allen Berhaltnissen diese Berirrung ober diese Einseitigkeit in ber menschlichen Denkart hervortreten konnte. sonbern Bestimmungen, welche bie herakleitische Neigung jum Pantheismus charafterifiren, find auch teinesmegs von ber Urt, daß sie in historischer Beziehung auf ben Drient uns hinwiesen, viehnehe find fe eigenthumlich griedisther Art. Schon bas Finden bes Gottlichen in bem ungehemmten Leben, in ber raftlofen Thatigkeit und bas Abweisen aller Borftellungen, welche auf Rube beuten, ift ber orientalischen Dentweise gar nicht gemäß, in welder dies wohl in einzelnen Momenten bervortreten kann, bas hochste gottliche Sein aber boch immer in ber Rube gesucht worben ift. Go ift auch bas Burudtreten aller finnlichen Bilber bei ber Erklarung ber Berwandlungen bes Feuers, indem biefe nur in bem Biberftreite entgegengesetter Bewegungen gesucht wird, ber orientalischen

Borstellungsart ganz entgegeingesetht ". und wenn man auch in der Zusviedenheit mit dem Geschief, welche er empsiehle, einen Anklang, des Orientalischet zu sinden zeuben machte, so ist doch diese Resignation deineswegs der griechischem Denlart fremd, und dagegen dute auch die andere Geits der menschlichen Gestamung, die praktische Einchtigknitz das Streben, die Gegenkähe im allgemeinen Gesche und in der allgemeinen Bermunft zu überwinden; dedentsam ged mag harvon. Ferner, wenn man die mythischen Borstels lungen des herästleitos bestachtet, so süde such diese dusch aus griechische wie sich und den Anklanunene, den Diese den Erinnyen, der Eris, dem Apollon, welche nicht sele von ihm erwähnt werden, zeigen läßt, während nirs gends ein assatischer Eultus durchschimmert. " der nicht

a en ein eigenöben die eine mit den Sein Seinerlafen

<sup>1)</sup> Zwar hat Kieufer (Symbol. II. S. 189) bas Bild von Bagen und ber Lynn, westges Genafteites mit bam Beimstein, bas es nur Bifd ist. gebraucht, als ein Zeugnist orientalisches Ursprungs bezeichnet; aber daß er darauf sehr großes Gewicht legt, beweist nur die Schlodie leitlet Grunde; benn estlomite woht nicht teitle ein Bith, ban Griefign naber begen ; all hielge in

D In bem Gultup beg jeptelichen Artemis ischem allerbings, im was Orientatisches gelegen zu haben. Auch will Kreuger hierauf die Wahrscheilicher Berbindung heralteitsicher Lebre mit orientatischen Worteit grähtsen, indem er die Angabe, Detallstes hiede fein Wort in den Artemis niedenbergat. Prograf. L. IK. 6), als Zeuguiß gebraucht. Allein dies Angabe hat teine größere Sicherheit, als andere Anetboten des Ologenes, und wird übervies durch die Angabe hat teine größere Sicherheit, als andere Anetboten des Ologenes, und wird übervies durch die Angabe hat teine größere Surch die Angabe hat teine größere Sicherheit, als andere Anetboten des Ologenes, und wird übervies durch die Angabe hat keine Steine des Artemis gestanden hatte, warum ist in seinen mythischen Bildern von der Artemis nie die Red? warum weiß keiner der Alten etwas davon, da doch seine Schrift lange erhalten worden ist?

langst vor dem Herakleitos Eigenthum der Griechen geswesen ware. Wenn man aber zulett noch auf Einzelheisten in der herakleitischen Lehre achten will, so wird man besonders zwei Punkte sinden, welche der Meinung, daß sie sich orientalischer Ueberlieserung angeschlossen habe, entgegen sind, nämlich daß er hellenisches Land und hellenisches Bott vor Allem preist, dagegen die Sonne und die Gestirne herabsetz zu bloßen untergeordneten, täglich sich erneuenden und täglich verschwindenden Erscheinungen, welches doch den Vorstellungen aller der Rouselspricht.

Hiermit foll jeboch nicht in Abrede geftellt werben, daß fich an bie herakleitische Lehre orientalische Borftellungen anschließen konnten; vielmehr bei bem Berkehr, in wels dem bie afiatischen Griechen mit ben Drientalen lebten, ift es nicht unwahrscheinlich, bag eine folche Bermischung ber Borftellungsweisen stattfand, und man konnte fie wohl in Nachrichten wiederfinden, welche uns von ben fpatern Berakleiteern gegeben werben \*). Denn biefe werben uns als Enthusiasten geschilbert, bei benen keine Ordnung ber Rebe und bes Lehrens flattfand, indem fie Alles aus ihrer innern Anschauung und Begeifterung ichopfen zu mussen glaubten. Sie muffen als Ausartungen ber griechis fchen wiffenschaftlichen Denkart angesehen werben, bei welden keine weitere Ausbildung ber Wiffenschaft ftattfinden konnte. Sonft werben aber auch noch andere spatere De: rakleiteer erwähnt, unter benen Kratylos, ber Lebrer bes

<sup>\*)</sup> Plat. Theaet. p. 179 sqq.

Platon'), bekannt ist, ein Mann, welcher zwar auch iss ner Art der Herakleiteer sich gendhert zu haben scheint, denn er hob alle Rede auf, den Finger allein bewegend'), von dem wir aber doch wohl nach der Art, wie ihn Plaston im Kratylos und schildert, und wenn er selbst auch nur als Lehrer des Platon betrachtet wird, nicht densels dem Grad der Uebertreibung voraussesen dursen. Wie übrigens der historische Zusammenhang dieser spattern sperakleiteer mit dem Herakleitos gewesen sein moge, darüs der kann nichts Sicheres beigebracht werden. Uns muß es genügen, hierdurch angedeutet zu haben, wie sich die Lehre, welche Herakleitos zuerst mit Bewusttein ausgessprochen hat, auch unter den spatern Griechen sortpsanzte und so in die weitere Entwicklung der griechischen Philossophie eingreisen mußte.

Wemm man betrachtet, wie in ben bynamischen Rasturphilosophen, welche sich an Ahales anschießen, des philosophische Streben: immer nur darauf ausging, des Böttliche in dem Weltlichen wiederzuerdennen oder es als das Princip auszufassen, welches in dem Leben der Welt waltet: und von diesem gar nicht geschieden ist: so muß man gestehen, daß Herakleitos ihnen sehr nahe steht, und nur darin von ihnen verschieden ist, daß, er micht, wend dem Leben des Einzelnen ausgehend, den Grund desseh dem Leben des Einzelnen ausgehend, den Grund desseh den in der allgemeinen Kraft des Lebens suchte, sondern voraussehend, daß Alles nur in einer absoluten lebendigen Kraft gegründet sein könne, aller verminstigen Wissenschaft

nakeras, Cidostin

<sup>1)</sup> Arist. met. I. 6.

<sup>2)</sup> Ib. IV. 5.

bus Biel flellte, biefe Kraft zu erkenmen. Indem er aber biefe Ibee verfolgte, verfcwand ihm bas Bufein bes Einwinen, in welchem boch ber Standpunkt bes philosophifchen Morfchens wurzelt, fo ganglich.; bag er es als blofen Goein betrachten ju miffen glaubte. Es ging: ibm wie vielen Philosophen, welche, in die Ibee bes Rolls kommnen fich verfenkent und von ihr gleichfam berauscht, bas Richweg: gu bem fich vollenbenben Dafein nicht finben kounten. hiermit ift ber wesentliche Unterschied awis Ihen feiner Philosophie und der Philosophie der früher tietrachteten Omamiter bezeichnet. herafleitos faßte bas Biel bes philosophischen Strebens reiner, als biefe, auf, indem er bie Gegensätze, welche ben übrigen Dynamitern all Erzeugnisse ber bochften Kraft erschienen waren, als folche bezeichnete, bie nicht in bem :hochften Gegenstande best Biffens fesbft; fonbern nur in ben unvolkkommnen Worstellungen ber Mentichen geseht fein konnten, und bas destch, führte er nuf Untersuchengen, welche bas Allgemeingultige von bem Gigenthumlichen, bas Bahre von bem Sibeinbaren in muferm Denten unterfcheiben follten. Aber simmal aufgegungen von ber Bahrheit ber allgemeinen Straft, beren Leben Alles burchbringt, Fonnte ibm bas Gingeine, pogen bas Allgumeine gehalten; nur als Schein fich baiftellen, und indent ihm bas Einzelne in bem Allgewolltest perfemand: mußte ihm biefes Grund bes Scheins westen: Hierzt bot fich ihm feine Idee von bem vollthummen Beben wie von felbst und ungezwungen bar, inbem bieser gemäß ber Schein sich wohl als ein porübergebendes Moment ber Entwidlung benten ließ. So mußte ihm benn bas Absolute selbst als ein Berbenbes erscheis

nen, welches zwar ein scheinbares Biel seines Werbens bat, die Weltverbrennung, aber boch nicht ein wirkliches, benn bie Beltverbrennung, ber Gipfel bes Lebens, ift boch felbst nur ein Uebergangspunkt zu einer neuen Beltbilbung. Damit ift benn auf ber einen Seite zwar bie Realitat bes Erkennens gesetzt, indem in der Ibee bes bothften Lebens bie Ginheit bes Dentens und bes Seins ausgebruckt liegt, aber auf ber anbern Seite, weil biefe Realitat unter ber Form bes Lebens auftritt, ift boch bie Einheit ber Gegenfage nicht vollfoftmen ausgesprochen, sondern die Entwicklung muß ihr folgen und bas Aus: einandertreten der Gegensate ift etwas Nothwendiges. Diefe Unvollkommenheit ist aber von ber ganzen Ansicht, in welder Berakleitos aufwuchs, ungertrennlich, benn fie liegt in ber physischen Betrachtungsweise, welcher bas Werben als ein nothwendiges und die Evolution der Rrafte als eine unaufhorliche erscheinen muß.

and the following the pro-

Contract Contracts

1. 12 July 12 14 15

error parameters a solitoria

• of a committed solution from a mission of

## Zweiter Abschnitt der Geschichte der ionischen Philosophie.

Mechanische Physik.

Siebentes Capitel.

Anaximandros von Miletos.

Wir wenden uns nun zu einer andern Reihe der Entwicklungen in der ionischen Philosophie, welche gleichzeitig neben der, welche bisher unsere Ausmerksamkeit auf sich zog, sich ausbildete. Da wir hier zuerst auf die Erscheinung gleichzeitiger Entwicklungen in der Geschichte der griechischen Philosophie kommen, so wird es vielleicht nicht überstüssig sein, zu erwähnen, daß in den ersten Zeiten der Philosophie die historischen Zeugnisse von einer Bechselwirkung der einen und der andern Reihe untereinander entweder ganz mangeln, oder sehr unzuverlässig sind; aus innern Zeichen aber hierüber auch nicht viel geschlossen werden kann, indem gänzliche Unbekanntschaft mit den Begriffen, welche die eine Reihe entwickelte, bei ber anbern nicht leicht nachgewiesen, Bekanntschaft mit benselben aber, welche übrigens nicht fehr groß ift, kein fiches res Beichen abgiebt, weil alle alteften Philosophen aus berfelben Quelle schöpften, aus ber Denkart ihres Bolks. In ber weitern Entwicklung biefer verschiednen Richtungen bagegen finden wir in polemischen Bemerkungen Beis den eines Berkehrs mit entgegengefetten Anfichten von ber Ratur und ber Belt. Benn wir bie geringen Dittel bedenken, welche ben altesten Philosophen zur Berbreitung ihrer Anfichten zu Gebot ftanben, so ift es wohl febr mahrscheinlich, bag ihre Philosophie geraume Zeit nur in sehr engen Kreisen bekannt wurde. Geht man aber bavon aus, daß fich bas philosophische Streben in biefen Beiten aus einem mahrhaft nationalen Beburfniffe erzeugte, so wird man es von vorn herein mahrscheinlich finden, daß fich Clemente ber Philosophie fast zu gleicher Beit in Sonien ohne außern Zusammenhang zu regen begannen.

Anarimanbros ist ber erste, welcher bie Art ber Raturansicht ausbildete, von der wir jest zu reden haben. Er war ein Milesier und nach dem Apollodoros im 2. Jahre ber 42. Dl. geboren '), also nicht viel jünger als Thales, bessen Schüler ober Freund er genannt wird ').

<sup>1)</sup> Diog. L. II. 2; cf. Plin. hist. nat. II. 8.

<sup>2)</sup> Strab. I. p. 10 Tauchn.; Diog. L. I. 15; Cic. acad. II. 37. Schleiermacher glaubt in Jambl. vit. Pyth. 11 u. 12 die Spus ren einer andern Arabiston zu finden S. 114 s. Abhandlung über den Anax. in den Abhandlungen der Berl. Akad. 1815. Daß die Angabe des Simplikios phys. sol. 6a., Anax. sei Schüler und Rachfolger des Ahales gewesen, aus dem Aheophrast gestossen sei, wie

Doch barauf ift aus ichon angefichrten Grunden nicht viel gur bauen. Man erzählt von feiner politischen Birtfams feit '), und fein Rame ift im Alterthum fo berühmt, bag mancherlei wunderbare Thaten und wichtige Erfindungen ihm zugeschrieben werben. Er foll zuerft eine geographis sche Tafel entworfen haben 2), und wenn ihm auch nicht mit Recht die Erfindung ber Sonnenuhr jugeschrieben wird, fo scheint er boch unter ben Griechen zuerst ihren Gebrauch gezeigt zu haben "). Ein glaubhafter Beuge berichtet, bag er bie erften Untersuchungen über Größe und Entfernung ber himmelbtorper angestellt babe 1. Geine Meinungen und Renntniffe vertraute er einer turgen Schrift, welche fur die erfte philosophische Schrift in griechischer Profa nicht mit Unrecht gehalten wird.); unwahrscheine lich aber ift es, daß er mehr als bies eine Bert verfast habe ). Geine Schrift scheint zwar frub verloren gegangen zu fein, boch kam fie wohl gewiß bis auf die erften, welche mit ber Geschichte ber Philosophie sich beschäftig-

Brandis annimmt, kann ich wieber nur als unfichere Dutymass

<sup>1)</sup> Er war der Anfuhrer einer Colonie nach Apollonia. Acl. var. hist. III. 17.

<sup>2)</sup> Strab. I. 1, l. l.; Diog. L. II. 2.

<sup>3)</sup> Diog. L. II. 1; Euseb. pr. ev. X. 14 p. 504. Der Gnomon ist eine Ersindung der Babylonier nach Herod. II. 109. Plinius, hist. nat. II. 76, legt seine Ersindung dem Anarimenes bei

<sup>4)</sup> Eudemus ap. Simpl. de coelo fol. 115 a.

<sup>. 5)</sup> Diog. L. II. 2; Themist. orat. XXVI p. 317 ed. Hard.

<sup>6)</sup> Suid. s. v. Avaf. legt ihm mehrere Schriften bei, an ber mitteln man gum Theil die Spuren bes Misverftandniffes nach entbeden kann.

ten, und gewährte fo auch den Berichten der Spaterp größere Sicherheit.

Unarimandros soll zuerst den griechischen Ramen sin das Princip aller Dinge (åqxi) gebraucht haben 1). Ues der das, was er für das Princip hielt, sünden sich aber bei den Alten verschiedene Angaden; denn wenn man auch darüber einig ist, daß er es das Unendliche (rd äneiger) nannte, so ist doch dadurch die Frage nicht entschieden, was er unter dem Unendlichen verstanden habe. Bei den sehr verschiedenen Angaden hierüber können wir nur ansehmen, daß die meisten derselben aus Misverstandniß entstanden sind 2), und uns an den sichersten Zeugnissen des Aristoteles und des Theophrasios halten, welche darin übereinstimmen, daß Anarimandros unter dem Unendlichen eine Mischung verschiedenartiger Bestandtheile, aus welcher die einzelnen Dinge sich ausscheiden sollten, sich gedacht habe 3). Diese Vorsellung wurde also der Vorse

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 6 a; Orig. phil. 6.

<sup>2)</sup> S. hieruber bie icharffinnige Untersuchung Schleiermacher's a. a. D. S. 98 f.

<sup>5)</sup> Arist. phys. I. 4: αἱ δ'ἐχ τοῦ ἐνὸς ἐνούσας τὰς ἐναντιότιστες ἐχαρίνεσθαι, ὥσπερ ἀναξ. φησι καὶ ὅσοι δ' ξν ααὶ κολλά φασιν εἶναι, ὥσπερ Ἐμπεδοχλῆς καὶ ἀναξιμάνδρου. Μετ. ΧΙΙ. 2. Ἐμπεδοχλίους τὸ μίγμα καὶ ἀναξιμάνδρου. Simpl. phys. fol. 6 b. καὶ ταῦτά φησιν ὁ Θεόφραστος παραπλησίως τῷ ἀκ. λέγειν τὸν ἀναξαγόραν ἐκεῖνος γάρ φησιν ἐν τῷ διαπρίσει τοῦ ἀκείρου τὰ συγγενῆ φέρεσθαι πρὸς ἄλληλα καὶ ὅ τι μὲν ἐν τῷ παντὶ χρυσὸς ἡν, γίνεσθαι χρυσόν, ὅ τι δὲ γῆ γῆν, ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων Εκαστον, ὡς οὐ γινομένων, ἀλλ ὑπαρχόντων πρότερον. Œòen[ο ib. fol. 83 a. Cf. August. de civ. D. VIII. 2. Sidonius Apollia, carm. XV. v. 84. Principiis propriis semper res quasque œreari, Singula qui quesdam

ftellung ber Alten vom Chaos fehr nahe kommen, wenn man fich bieses als ben ersten ungesonderten Justand benkt, aus welchem sich Alles entwickelt habe zu einem gesonsberten Dasein.

fontes decrevit habere Aeternum irriguos, ac rerum semine plenos. Das irriguos stammt wohl aus ber Phantasie berer, welche die Lehre b. Un. mit ber bes Thales in Berbinbung bringen wollten. Diefe Stellen', von welchen man ausgeben muß, weisen bie Behre bes Unar. unzweibeutig ber mechanischen Raturerflarung gu. Schleiermacher und nach ihm Undere haben bagegen bie Lehre bes Unar. fo beuten wollen, als waren bie Evarriorgres nicht ber Birt Lichkeit, sonbern nur bem Bermogen nach in bem Unenblichen. Branbis (Banbbuch ber Gefch. b. Gr. Rom. Phil. G. 132 f.; Rhein. Museum f. Phil. III G. 118) hat bies burch Deutung ber angeführten Stellen bes Ariff. u. Theophr. rechtfertigen wollen. Aber das μίγμα des Arift. und οῦ γιγνομένων, άλλ' ὑπαρχόντων πρό-· regor bes Theophr. kann burch biefe Deutungen nicht weggeschafft werben. Fur Branbis's Ansicht fpricht feine Angabe ber Alten, als nur Irenaeus II. 19 Anaximander — immensum —, seminaliter habens in semet ipso omnium genesin, welche nicht einmal unzweibeutig ift, wie bie gleich barauf folgenben semina bes Angragoras zeigen, und beren Glaubwurdigkeit ich babingeftellt fein laffe. Brandis findet bie mechanische Ansicht mit ber Annahme eines an fich fraftthatigen Urwefens, welche er bem Anar. gufdreibt, unvereinbar; allein es tommt nur barauf an, in welchem Sinn Anar. bie Kraft seines Urwesens sich bachte; in ber Rothwendigkeit ober ber allgemeinen Gravitationetraft ber Atomiften ift auch eine gewiffe Einheit der Kraft aller Dinge geset. Die Angabe des Theophrast: za ovyyeri φέρεσθαι πρός άλληλα, und was wir aus ben eigenen Worten bes Unar. wiffen, bag er bas Bervortreten ber Gegenfage aus bem Unenblichen einer Ungerechtigkeit ber einzelnen Dinge auschrieb, alles bies spricht febr bafur, bag Anar. bie bewegende Rraft mehr in bie einzelnen Dinge, als in bas Unenbliche verlegte. Dan tonnte ja freilich fragen, ob Aristoteles und Theophraft ben Unaris manbros richtig verftanben batten, wie auch Schleiermacher fragt; aber ich finde keinen binlanglichen Grund bier ein Misverftandniß der diteften Berichterftatter angunehmen.

Mesmegen Anarimanbros bas Urwefen als ein unande liches ansah, erklart sich ganz naturlich aus ber Unenbe lichkeit ber Entwicklungen ber Welt, welche in ihm begrundet find. Er foll auch felbft bemerkt haben, unend lich musse bas Urwesen sein, bamit dem Berben, in welchem wir find, nichts mangele ). Benn nun biefes Unenbliche vom Aristoteles als eine Mischung bezeichnet wird, so burfen wir es besmegen nicht als eine bloße Bielheit von Urftoffen betrachten, sondern nath ber Borffellungs weise bes Anarimanbrys ift es eine Einbeit; unfterblich und unvergänglich ?), ein ewig Erzeugendes 3). Das Em zeugen ber einzelnen Dinge leitete er aus ber ewigen Ber wegung bes Unenblichen ab 1), worin wir wohl ausgen brlickt finden mogen, bag er bem Unenblichen eine ibm eigne lebenbige Kraft beilegte, ohne jeboch Leben und Erzeugung in einem andern Sinne zu nehmen, als es ber Charafter ber gangen Lehre gestattet, nambich gur Bezeichnung ber Bewegung, in welcher die urspringlichen Be-

<sup>1)</sup> Simpl. de coelo fol. 151 a.; Plut. de pl. ph. I. S. Cf. Arist. phys. III. 8. Anar. foll auch getehrt haben, bas Urwefen könne nicht eins ber vied Elemente sein, well sonst burch seine Umenblichkeit bas Dasein ber übrigen Elemente aufgehoben werben warbe. Simpl. phys. fol. 111 a. Wenn biese Angabe sicher ware, so wurde die Bemerkung, welche sie enthalt, eine polemische Aenbenz gegen die Lehre des Ahales verrathen; doch darf man wohl an ihre Richtigkeit zweiseln.

<sup>2)</sup> Arist. phys. III. 4. ral τοῦτο είναι τὰ θεῖον, αθάνα-, τον γὰς ral ἀνόλεθος, ὥσπες φησίν ὁ ἀναξ. Cf. Diog. L. II, 1; Orig. phil. 6.

<sup>8)</sup> Kuseb. pr. ev. I. 8.

<sup>4)</sup> Simpl. phys. fol. 6 a; 9 b; Orig. l. l.

flambtheile ves Unenvliden aus ihrer Mischung sich voneinander scheiden.

.. Denn : nicht laus ber Bermanbinnt bes: Urwefend in feinen Befthaffersbeiten werben bem Abarimanbros bie finns lichen Beschaffenheiten ber Dinge, fonbetn nur baburth; baf fich die ihrer Art nach entgegengesehten Elemente. welche in bent Umenblichen ungesondert zur Einheit umfust find, burch die ewige Bewegnung sondern. b. Dems nach ist ywar bas Uewesen bes Amarinaanbros eine Eine beit, es hat aber boch schon die Bielheit ber Elemente, auf welchen bie Dinge aufammengeleht find, in fich'a); und biefe brauchen nur ausgeschieden gwerben, um fich als verschiebenartige Erscheinungen in ber Natur burne ftellen. Gr wittvenlbemnach in ber Sonbernng bes Umendlichen die vernamenten Clanicate zuelnander geflichen und bas, was has All Gold war, offne, mit feinen Ge genfaten vermifcht, ale Gold zu erscheinen, erscheine als Sold; was Erde war, als Erbe, indum nichts Raues entstehe ober andere Beschaffenheiten annehme, fonbern Alles zuvor schon mar, als was es sich nachher zeige 3). Bierbei liegt offenbar die Borftellung ber mechanischen Physik zum Grunde, bag tein Ding feine Beschaffenheit

Simpl. phys. fol. 6 b. οὖτος δὲ οὖα ἀλλοιωμένου τοῦ στοιχείου τὴν γένεσιν ποιεῖ, ἀλλ' ἀποπρινομένων των ἐναντώνν διὰ τῆς ἀιδίου χινήσεως. Themist. in Arist. phys. I. p. 18 a.

<sup>2)</sup> August. de civ. D. VIII. 2. Noir enim ex una re, sicut Thales ex humore, sed ex suis propriis principile quasque res nasci putavit.

<sup>5)</sup> Simpl. phys. l. l.; fol. 51 b. of — the yevener demi-

værfindere, sondern innmer dasselbe Gelbe: umd nugu jungen ben übrigen: Elementant sich bewage, wadunth: in der vonz duderten Misthung dasselbe: Element bald so, bald andeps erfcheine. Diese Borsbellungkarten werden wir: auch in den einzelnen Naturerklärungen des Isnaniusandpost wies durssinden, und durch: sie ist seine Lehre der ionischen Dus namit gang-entgegengeseht. Du mit besteht mit in

Die Entstehung der Dinge aus dem unendlichen; III erklärte sich nun Akarimandwes auf folgende Beise. Der Mittelpunkt der Weltbildung was ihm die Erdez dem biese, in der Form eines Cylinders, disse lich in keiner Länge wie Anderserhalte, werde, durcht die kust und den gleichen Abstand von den Grenzen der Welt im Mite telpunkte sest gehalters, die Gestirne dagegen dewogten sich um sie herum nach gleichen Abständen nan einender, zu unterst die Planesen und der Firsterns häutmet, dann der Wond und guletzt die Sonne, ein jeder dieser Körper gon einem eigenen, einem Rade ahnlichen Kinge (seiner Sphäre) getragen?). Nach dieser Worstellung von der Welt schein ihm nun aus der unendlichen eineugenden Einheit, welche



<sup>1)</sup> Daher stellt Aristoteles ihn immer mit ben übrigen Mechanistern zusammen, wie mit bem Anaragoras, Empebolies und Demokritos. Phys. I. 4; III. 4; Met. XII. 2: Dies bemerkt auch Sämpl. phys. fol. 6 a unb foust.

<sup>2)</sup> Arist. de coelo II. 18; Diog. L. II. 1, wo Manches, so wie auch in ben solgenden Stellen, zu berichtigen ist. Kused. praep. ev. I. 8.; Plut. ds pl. ph. II. 15; 16; 20; 26; III. 10; Stob. ecl. I. pag. 498; \$10; 522; Orig. phil. 1. 1.; Pila. hist. nat. II, 79, womit vielleicht die Angate des Enternos nach Theo Smyrn. d. Mienng. ad Diog. L. 1. 1. zussammenhangt, bas die Gebe in der Mitte der Relt sich bewege.

alle Gegenfage in fich enthatt, zwerft ber Gegenfag zwis feben bem Mittelpunkte und bem Umfreise herausgetreten au fein; Diefen Gegenfat fcheint er aber auch auf ben Gegensat zwischen ber Welt und bem himmel zurückgeführt ju haben, von welchen jene ihm bas Ralte und biefer bas Warme bebentet 1), so bas sich mithin querst bie talten von ben warmen Elementen trennen, und jene ben Mittelbunft, biefe ben Umfreis ber Welt bilben. Diefe Borftellung wastet überhaupt beim Anaximanbros, daß alle Bilbung, fo ber gangen Belt, wie aller einzelnen Dinge, nothwendig im Gegensatz zwischen bem Junein und bem Meußern fich entwickeln mußte, indem bas Meu-Bere bas Innere umschließe, wie bie Rinbe ben Baum. Die Erbe besteht ihm daher ihrer ersten Bilbung nuch aus ber Mifchung talter, mafferiger und erdiger Clemente, bie Ach aus bem Unenblichen burch bie ewige Bewegung abgesonbert hatten von bem Warmen und Keurigen 2), ber himmel bagegen erscheint ihm als eine feurige Sohlkugel, welche die atmosphärische Luft in sich umschließt. Die Belt aber nach biefer erften Gestaltung fahre fort, fich weiter zu entwickeln, und so wie burch bie Kraft bes

<sup>2)</sup> Orig. phil. l. l.; Plut. de pl. ph. III. 16; Theophr. ap. Alex. Aphr. meteorol. fol. 91 a. Wer hierin Achnlichfeit und Zusammenhang mit ber Lehre bes Ahales sinden will, bem bleibe es unbenommen, nur suche er barin nicht ben Mittelpunkt der Lehre, wie ber Welt.

Reneis bie Erbe weiter ansaebildet werbe, indem Refte und Meer fich fcheiben 1), fo erfahre auch ber himmel eine weitere Sonderung. Die Revolution, burch welche bies gefcheben sei, beschrieb Angringanbros als ein Ronplagen ber himmelssphare, burch welche fich einzelne fenrige Spfteme gebildet hatten, bie gegenwartigen himmels körper, die sobann, in Lufespharen eingeschlossen, nur burch persiffe Deffnungen uns fichtbar: wurden "). Auch bier erbliden wir wieber biefen Gegenfas zwischen Meu-Borm und Innerm, ber umschließenden Luft und bem umfchlossenen Feuer, nur bag er fich am Umtreise ber Bett anders gestaltet, als in bem Mittelpunkte ober vielmehr in ber gangen Belt, benn für diese ift ber Rem ober bie Welt im engern Sinne bas Kalte, und bas Teugere ober bee Himmel bas Barme, bagugen für bie bimmlischen Abroer ift das Inwere das Barme, und die umschließende Bulle bas Rafte. Dan kann nicht wohl anbers, als bierin einen gefliffentlich geflichten Gegenfat vermuchen, welcher fich auch barin aussprechen mochte, bag Unarimembros an bie polytheistischen Borstellungen bes Wolks anschließenb, bie unenblichen Welten und himmel, worunter er bie Geflirne verstand. Gotter nannte 3). Benn ier aber fo von unenblichen Belten, welche nebeneinanber befteben, Wrach,

<sup>. 1)</sup> Plut. l. l.

<sup>2)</sup> Eus. l. l. (gleich nach bem vorher angesührten). ήστινος αποκδραγείσης και είς τινας αποκλεισθείσης κύκλους, ύποστηναι τον ήλιον και την σελένην και τους αστέρας. Plut. de pl. ph. II. 20; 25; Achill. Tat. isag. 19 p. 188 Pet.

Cic. de nat. D. I. 10; Steb. ecl. I. p. 56; Plut. de pl. ph. I. 7.

so konnte er, seiner ganzen Austicht gemäß, ben Begeiss ber Welt nur in einem untergeordneten Sinne nehman, indem ja die Einheit der Welt nach allen seinen Borstellungen ihm sest stand, da er theils eine Einwirkung der himmlischen Körper auf die Bildung der Erde, theils ein nach bestimmten Abständen geordnetes System der himmelskörper und der Erde annahm.

In allen biesen Bilbungen haben wir nun ein mes chanisches Entstehen zu erkennen; benn die ewige Wewes gung ist es, welche die Gegensche ausscheidet und die warmen Elemente mach dem Umikreise, die kalten aber nach dem Mittelpunkte zu sammelt. Es scheint hierbei auch der Gegensah zwischen dem Schweren und dem Leichten dem Unarimandros eine Rolle gespielt zu haben und als Grund der Wewegung angesehen worden zu sein "). Unch das, was den machanischen Borstellungen von der Natur sehr nache verwandt ist, die mathematische Bestimmung, vermissen wir dabei nicht, denn sie zeigt sich in der Bestimmung der Nerhaltnisse zwischen der Länge und Dicke der Erde und in der Berechnung der Abstände der einen von der andern Welt und der Größe der Sonne gegen die Größe der Erde.").

Aber in einem anbern Punkte zeigt fich auf eine noch auffallenbere Weise, wie genau seine Vorstellungsweise mit ber mechanischen Naturbetrachtung zusammenhangt, und

<sup>1)</sup> Bergl. die der anarimandrischen Workellungsaut verwandte Lehre von der Entstehung der Welt 6. Diod. Sic. 1. 7.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. ph. II. 21; Theodoret. gr. aff. car. I. p. 718 ed Hal.

da wir benselben Punkt auch bei ben übrigen Mechaniterm ber iomifchen Schule auf gang abnliche Beife ber · vortreten seben, bei ben Donamikern aber nichts Achalis des gefunden wird, so bient er zugleich bazu, im Gingelnen ben hiftorifchen Bufanmenhang biefer Lebren erten nen au laffen , welcher aus ber allgemeinen. Anficht fcon Blar fein mochte. Der mechanischen Raturansicht unt es Die größeste Schmierigfeit baben, die organische Bilbung lebendiger Wefen pe erflaren, ba diefe Aufist feine unforunglich lebendige und in veranderlichen Auftanden sich wahrheft verwandeliebe Rpaft anerkennt. Daber finden wir bem auch die Mochaniker immer bamit beschäftigt, Sweithesen au bilben, welche gur Erflärung ber Erfdeinungen bes Pflanzen : und Thier : Lebens mach mechani: fchen Gesehen bienen sollen. Die Swoothese bes Anarimanbros iff und mur febr unvollständig überliefert worden wir sehen aber both, baf fie mit feiner gangen Borfelling von ber allmätigen Ausbildung ber Weit burch die fich entwickelinden Gegensche zwischen bem Warmen und Rollen ausemmenbomat, und die größeste Aehnlichkeit mit einer alten Borftellungsweise über bie Entstehung ber Thiere und Menschen, welche uns Diodor von Sicilien im Busammenbange überliefert bat\*), an sich trägt. Una-

<sup>\*)</sup> I. 7. Diodor findet diese Hypothese auch beim Euripides, weichen er als einen Schüler des Anaragoras betrachtet; sie gehört auch dem Archelaos dem Physister; daburch und durch eitstge andere Andeutungen sind wir berechtigt, sie auch dem Anaragoras, dem Behrer des Euripides und des Archelaos, zuzuelgnen. An den Anarimandvos sigt in dieser Beziehung Consortia du die nat. 4 dem Parmenides und dem Europedolles an.

rimandros nahm an, bag unfere Erbe fich aus einer meweimglichen Mifchung bes Baffers mit ber Erbe berausgebildet habe, indem der Einfluß der Sonne mehr und mehr zunahm und bie urfortingliche Feuchtigkeit auftrod: nete '). Solange mm bie Erbe schlammartiger und weniger fest war, als jest, konnte bie Somne großere Bir: kungen in ihr hervorbringen, und so wie auch jest noch abnliche Wirkungen in sumpfigen Gegenden erblickt werben, zog fie Blasen in ber Feuchtigkeit auf, biefe ward bedurch im Innern zum lebenbigen Wefen gebilbet, aber von außen burch bie Blafen umichloffen 2). Go entftanben bie ersten Thiere nach bem Anarimanbros in ber Reuche tigkeit, von ber Sonne hervorgelockt und mit bornigen Rinden umgeben, wie er benn auch bier wieder ben Ge gensat zwischen bem Innern und bem Meugern nicht vergaß; mit fortschreitenbem Alter aber gerbrachen bie Thiere ihre Rinde und fliegen auf das Trochne, wo fle jeboch nur kurze Beit lebten ). Diese erste Gebert ber Thiere scheint er sich also als eine unvollkommene gebucht zu baben, so bag erft eine fortschreitenbe Entwicklung ber Erbe

<sup>1)</sup> Plut. de pl. ph. III. 16. Cf. Theophr. ap. Alex. Aphrod. meteorol, fol. 91 a. Offenbar um ben Anar. an ben Abates herranzuziehen, läst sich Brandis Sesch. S. 134 verleiten in Bezieshung auf jene Mischung zu sagen, als Substrat bes Werbens scheine Anar. eine ursprüngliche Flussische angenommen zu haben.

<sup>2)</sup> Diod. Sic. l. L.

<sup>8)</sup> Plut. de pl. phil. V. 19. Αν. εν ύγρῷ γὲννηθῆραι τὰ πρῶτα ζῶα, φλοιοῖς περιεχόμενα ἀκανθώδεσι προβαινούσης δὲ τῆς ἡλικίας ἀποβαίνειν ἐπὶ τὸ ξηρότερον καὶ περιβήηγνυμένου τοῦ φλοιοῦ ἐπ' Φλίγον χρόνον μεταβιῶναι. Otig. phil.l. τὰ δὲ ζῶα γίνεσθαι ἐξατμιζόμενα ὑπὸ τοῦ ἡλίου.

vorlangt wurde, um lebenbe. Wesen hervorzubringen, weiche langere Dauer hatten und sich untereinander sortpstanzen könnten '). Den Menschen scheint sich Unarimandros als das leste lebendige Product der Einwirkung der Sonne auf die Erde gedacht zu haben 2); denn er demerkte, daß der Mensch von allen Thieren die meiste Hulfe zu seiner Erhaltung bedürse 3); daher sei er auch zuerst nicht in vollkammner Gestalt zur Welt gekommen, sondern in Fischzgestalt, und erst, nachdem er ausgezogen und sähig geworken, sich selbst zu helsen, sei er auf das Trodne auszeworsen worden '). In diesen Sypothesen offenbart sich die Schwierigkeit, welche man in der Erklärung lebendizger Organisationen sand, darin, daß die Entstehung des Organischen als die Wirkung einer langen und zusammengesetzten Reihe von Naturprocessen angesehen wurde.

So wie nun aber bas Unendliche nach bem Unagi:

<sup>1)</sup> Diod. Sic. l. l.

<sup>2)</sup> Wenn man nicht etwa nach dem Diodor auch die Annahme einer fortbauernden generatio aequivoca geringerer Ahierarten dem Anar. beilegen will.

<sup>5)</sup> Euseb. pr. ev. I. 8.

<sup>4)</sup> Euseb. pr. ev. l. l.; Plut. symp. VIII. qu. 8, 4. — àll' εν ίχθύσιν εγγενέσθαι το πρώτον άνθρώπους άποφαίνεται και τραφώντας δισπερεί παιδία (mit Byttenb. f. δίσπερ οί παλαιοί) και γινομένους έκανούς έαυτοῖς βοηθεῖν, ἐκβληθῆναι τηνικαῦτα και γῆς λαβέσθαι. Orig. l. l. Daß Anar. den ersten Menschen Fischgestalt zugeschrieben haben soll, scheint mir aus einem Misverständnisse entstanden zu sein. Er nahm wadsscheinlich nur an, daß die Menschen, so wie alle andere Khiere, mit dornigen Rinden umgeben in dem Urschlamm zur Welt gesommen seien, und diese dornigen Rinden mochte er mit den Schuppen und Flossen der Fische vergleichen.

manbros ber Grund alles Entflehens ift, so ift es tim auch ber Grund alles Bergebens, beibes burch bie ewice Berneaung, welche bie verschiebnen Clemente bes Unimblichen aus ihrer urfprünglichen Mifchung fcheibet, aber fie auch wieder in die erste Mischung zurücksubet ). fprach Angrimanbros in einer an bas Gittliche auftreifens ben Borftellung aus, indem er fagte: "Boraus bie Ents ftehung ben Dingen ift, in baffelbe wird ihnen auch bas Bergeben nach bem Geschid; benn fie geben Buffe und Strafe ber Ungerechtigkeit nach ber Orbitung ber Beit. ")." Doch bas Sittliche in biefer Borftellungsweife ift wohl nur als fehr untergeordnet anzusehen, und bie Ungerechs tialeit bes hervortretens ber einzelnen Clemente aus bem Umenblichen mochte wohl in nichts Anderen besteben, als in ber ungleichmäßigen Wertheilung verfchiebenartiger Elemunte, welche bei ihrer Sonberung burth bie Bewegung hervorgebracht wird. Run sah aber auch, wie wir schon bemerkt haben, Anarimanbros ben oberften Gegenfat zwis fchen Welt und himmel ober zwischen Kaltem und Barmem ale einen folden an, ber fich felbft wieder in einet fortlaufenden Reibe von Bechfelwirkungen ober Ausscheibungen aufzuheben ftrebt; benn bie Sonne wirft immerfort, auch jest noch ), auf die Erde, sie erwarmend und austrodnend, b. h. fie gieht bie falten Elemente, aus wel-

<sup>1)</sup> Plut. de pl. ph. L. S; Eus. l. l.

<sup>4)</sup> Simpl. phys. fol. 6 a. it on th i yérente lett rese aute, and the apologic ete raven yérendan muth th getein de-déran yaq aven teur nal déran tipe delimine nath the tou géérent rest liques.

<sup>3)</sup> Theophr. l. l.

den die Erde zusamnengesetzt ist, in ihr Sebiet und what baburch felbst kälter, während sich die warmen Elements auf der Erde häusen. Das Ende dieses sortlausenden Rasturpsocesses kann nun wohl nicht anders gedacht werden, als in der völligen Ausgleichung deider Gegensähe, so das Alles wieder in die gleichmäßige Mischung des Unsendlichen ausgelöst wird.).

Wenn man nun aber babei nicht vergist, das die Weswegung dem Anarimandros ewig ist, so muß man auch wohl annehmen, das die Austhsung aller weltlichen Geschasseliche ihm nur als der Uebergangspunkt zu einer neuen Weldbiddung erschien?). Er betrachtete also das Unendstiehe als ein Westen, welches in beständigem Werden ist; über sein Werden ist nichts Anderes, als eine beständige Entmischung und Bermischung der unveränderlichen Elemente, und so mochte auch wohl seiner Leder gemäß gessente, ware dannen, die Theile des Ganzen veränderten sich zwar, aber das Sanze sein wereanderlich in, wennt man nämlich unter der Weränderung der Theile nur die Berkstderung der verschiedenen Mischungen versteht, welche Himmel und Welten bilden.

In biefer mechanischen Raturbetrachtung bes Attaril

<sup>1)</sup> Wenn man auf bas Uebergeben ber Erbe, in ihren Gegenfat fat, so konnte man wohl fagen, nach Anur werbe bie Wells bund Fraer verzehrt werben. Stab. vol. I. p. 416.

<sup>3)</sup> Simpl. phys. fol. 257 h. οί μεν γὰφ ἀπείφους τῷ πλήν 3ει τούς κόσμους ὑποθέμενοι, ὡς οἱ περί ἀναξίμανθρον κ. τ. I. — γινομένους αὐτούς καὶ φθειφομένους ὑπέθεντο ἐπ΄ ἄπειρον, ἄλλων μὲν ἀεὶ γενομένων, ἄλλων δὲ φθειφομένων.

<sup>8)</sup> Diog. L. II. 1.

mandros wird mur: noch die Ihrs den Ganzen: sestgehalten, so wie der wechselseitige Zusammenhang unter: den Elementen und den Systemen der Elemente, ja das Ganze erscheint gewissermaasen als ein lebendiges Wesen, indem es durch die ihm eigne bewegende Kraft Mischung und Entmischung: seiner Theile leitet. Demungeachtet kann die mechanische Richtung dieser Lehre nicht in Zweisel ges stallt werden, indem von ihr alles Werden mur aus der Beränderung dritisher Verhältnisse abgeleitet wied.

Es konnten fich nun in ber weitern Entwicklung ber Naturlehre zwei verschiehne Betsuche an biefe Ansicht aus fchließen, indem man entweder auch die Ginheit bes Gamgen und ben baburch gesetten Busammenhang unter ben Theilen aufhob, ober amar bie Einheit bes Gangen und ben Busammenhang, aller Theile ber Ratm festhielt, ibes gegen die bewegende Kraft bem Gangen absprach und fie aus einem andern Princip ableitete. Der ente Berfuch wurde von den Atomissen gewacht, der andere vom Ange ragoras, beiber Lehren-aber firt von febr verschiednem Berthe fur die Entwicklung ber Philosophie. Atomisten, indem sie den Busammenbang bes Gangen leuge neten, boben auch bas philosophische Streben nach ber Erkenntnig bes Bangen und ber Grunde auf, wie wir spåter feben werben; Anaragoras bagegen erweiterte bie philosophische Erkenntnig, indem er die Erkenntnig bes Segensages zwischen ber bewegenben Rraft und bem bewegten Stoff ausbilbete. Daber werben wir bie atomis flischen Lehren, welche übrigens auch spater als die anaragorische Philosophie du sein scheinen, erft unter ben antiphilosophischen Richtungen biefes Zeitraums ermahnen,

an: die Lebre: des Anarimandros: aber fogleich bie Lebre bes Anaxagosas anknimferi vogleich biefer hundert Sahre fpater war, ale jener. Bir finden hier eine Bude in uns fecer Kenntniß von ber Mindligen Ausbildung bet mechal nisthen Raturlehre; benn es fib nicht wahrseinlich. bas mabrent berihunbert. Jehre, bie grifthen dem Annrages ras und bem Unselmanbros liegen, biefe Maturanficht nicht weiter follte ausgebildet woorden feinmon Diese Lide wied jeboch babusch mohl : profestentheils. ausgefüllep bag wie annehmen burfen, wedhrend biefer Beit habe auch bie bie namische Raturlahre auf bie entgegengesetze: Auficht Gint fing gewonnen. Dit bein wathfenden Wewustfein im mie: chifchen Bolle mußten auch bie entgegengefenten Anfichten miteinanber in Bertebr treten; wie man benn auch wohl ben Ginfing ber donamifchen Naturlebre auf bie Deinutz gem bes Unigragenas bemetten tann, which is a man in

## Achtes Capitel.

asartinens , ost differen om at anjuk tala la Nava komunitati translina kalandari.

Anaragoras von Klazomena.

Anaragoras war zu Mazomena in ber Dl. 70 geboren \*), von vornehmer und reicher Familie; er entzog sich aber



<sup>\*)</sup> Nach dem Apollobor Diog. L. II. 7. Dies stimmt mit seines Freundschaft mit dem Perikes überein, so wie mit der Angade des Demokritos, daß es 40 Jahre jünger als Angragoras. Ib.IX.

ben Staatsgeschaften und vernachiaffigte seine Giber. aus Liebe zu wiffenkhaftlichen Untersuchungen, wie er benm ber Reinung gewesen fein soll, daß ber mabre 3med bes Lebens die Beschauung ber wunderbaren Ordnung ber Rabur sei?). Er wird gewohnlich füt einen Schiller bes Anaximenes gehalten, wogegen die Zeitrechnung nicht geradeau frimmen winde, aber nur weil die Beit bes Anaris menes fich nicht genau bestimmen läßt; allein bie Richtung Beiber in ber Philosophie war entgegengesester Art, und baber konnen fie nicht im eigentlichen Sinne benfels ben Schule augezählt werben. Noch weniger ift benen au trauen, welche, einer Andeutung des Aristoteles ) folgend, ihn au einem Schüler bes hermotimos von Mazomend. eines ekftatischen Schwarmers bet grauen Borgeit '), mas chen. Außerbem werben bem Angragoras, fo wie bent meiften alten Weisen, weite Reisent auseschrieben, unter anbern nach Megupten, aber obne fichere Gewahrsmanner. Er wanderte von Klazomena nach Athen aus ), wahr-

<sup>41.</sup> Ueber die Schwierigkeiten in den chronologischen Bestimmungen s. Ed. Schaudach Anaxagorae Clazomenii fragmenta etc. Lips. 1827. Cap. I. Diese Schrift enthält gute Sammlungen über das Leben und die Lehren des Anaxagoras.

<sup>1)</sup> Plat. Hipp. maj. p. 281; 285; Cicer. Tusc. V. 39.

<sup>2)</sup> Diog. L. H. 10; Clem. Alex. strom. H. p. 416; cf. Arist. eth. Nic. X. 9; eth. Eud. I. 4.

<sup>8)</sup> Met. I. 3.

<sup>4)</sup> Carus über bie Sagen von hermotimos aus Mazomena in Falleborn's Beitragen 3. Gesch. b. Phil. 3. Bb. 9. Stat.

<sup>5)</sup> Die Beit seiner Auswanderung ist ungewis. Eintweder unter bem Aechen Raffics (Ol. 80, 1) ober Raffick (Ol. 75, 1).

scheinlich von bem geistigen Beben angezogen i welches gu feiner Beit im Athen einen Mittelpunkt fich bilbete: In Athen finden wir ihn in ber engken Berbindung mit dem Berifies, bessen Lebrer er genannt wied und auf besich Beredtsamkeit er burch feine Lehre großen Einfluß ums gestet buben foll ). Die er übeigens eine öffentliche Schule gu Athen gehalten babe, wie fpatere Schriftster unnehr tion, barf bezweifelt werden. Bu feinen Gothen werben indeffen viele betühmte Manner gezählt; bie meiften mach febr zweifelhafter Sage, und nur vom Euripides, bem Aragbbiembichter, imb vom Archelaus, bem Physiker. if es wahrscheinlich, bag fie in gentuteen Berkehr mit ihm ftanben 2). Geine Bedinbung: wit bem machtigften Athener gereichte ibm wicht gum Bortbeil ("benn: wicht mat foll er in feinem Witer in großer Weinuth gelebt Jaben, fondern auch von der Berfolgung blieb et nicht verfichent,

S. Clinton fasti dell. miter Ol. 75, 1; Brailvis Gesth. b. Gr. Rom. Phil. S. 283 f.

<sup>1)</sup> Plut, v. Pericl. 4—6; Aristid. orat. III. p. 218 ed. Cant., welcher die Quelle angiebt, namlich Plat. Phaedr. p. 270; es. Alcib. I. p. 118. Das Sanze beruht auf einer Wendung des platonischen Dialogs, in welcher die Ironie sehr deutlich ist. Lieber möchte ich dem Anar. einen Einstuß auf die von Aberglauben freie Gesinnung des Perikles zuschreiben, wie se sich in der Anethdote vom Steuermann, der durch die Sonneussinsternis erschreckt wurde, ausspricht.

<sup>2)</sup> Auch Ahutybibes, ber Seschichtschreiber, Demokritos, Empedolles, Metrodoros von Lampsalos, Aesapos ber Aragiser, Sostrates, ja Ahemistokies werben seine Schüler genannt. S. Schaubach p. 16 sq. Ich bemerke nur, daß die Stelle des Aristides, welche S. 28. angeführt wird, offenbar ein Misverständniß aus Plat. Alcid. I. l. ift, wodurch Sokrates mit dem Perifies verwechselt wird.

melde bie Freunde bes Derilles truf, als beffen Anseben famoanster. Er wurde des Areveis gegen die Gotter und wielleicht auch ber Unbanglichkeit an bie Perfer') angeb Magt, in bas Gefangniß geworfen?) und mußte nech Lampfatos, flieben "). Die Beranlaffung, welche er zu ber Anklage, wegen Frevels gegen die Botter gegeben baben mochte, lag in feiger Deufart, welche mit ber Bolfbreis gion freilich nicht übereinstimmte, indem er Sonne und Mond, für Stein und Erbe bielt 1), wunderbare Angeis then bei Onfern für gewöhnliche Naturerscheinungen er-Adate ), den Mathen bes homeros einen moralischen Bann unterlegge und die Ramen ber Gotter allegorisch heutete )... Rach Bampfalos fam Angragoras als ein als ter: Mann, und finrbe bafelbft balb barauf in ber 88; Dionapiede ?). Beig Andenken wurde von ben Lampfa-Benern burch Fefte gefeiert .

Dem Anaragoras werben außer seiner philosophischen Lebre noch mancherlei Kenntnisse zugeschrieben, selbst Boz-

<sup>1)</sup> Diog. L. II. 12.

<sup>2)</sup> Plus, de exil. 18; de profect. in virt. 15; Diog. L. II. 13.

B) Diog. L. II. 14.

<sup>4)</sup> Plat. apor. p. 26.

<sup>5)</sup> Plut. v. Pericl. 6.

<sup>6)</sup> Diog. L. II. 11; Georg. Syncell. chron. p. 149. ed. Par.; cf. Heyne comm. de Apoll. bibl. III. p. 932.

<sup>7)</sup> Diog. L. II. 7, wo die Lesart zu andern ift. S. not. Menag. ad h. l. Rach Suid. v. v. Δναξαγ. und αποκαρτερήσσαντα tobtete er sich selbst durch Hunger.

<sup>8)</sup> Alcidamas ap. Arist. rhet. II. 23; Dieg. L. II. 14; Plut. reip. ger. praec. 27.

herverklindigung zuklinstiger; zum Theil ungenschnlichen Ereignisse, welche boch wohl nur sehr im Allgemeinen von ihm angedeutet worden waren. Er beschäftigte sich wiel mit der Mathematik und den mit ihr verbundenen Wissenschaften, besonders mit der Astronomie, wie viele Lehren beweisen, deren Ersindung ihm zugeschrieben wirk. Die richtige Erklärung des Mondlichts! und der Sonsnen = und Mondsinsternisse?) soll er zuerst geahnt haben. Seine Schrift über die Natur, aus welcher und besonders Simplistos mehrere Fragmente erhalten hat, war im Atterthum sehr berühmt und bekannt.).

Bon Anaragores wurde der Grundstei der einseitig wechanischen Naturerkärung schon ganz bestimmt ausgesprochen, indem er sagte ): "Daß Etwas werde und ver-

f) Plat. Crat. p. 409.

<sup>2)</sup> Doch auch Anaragoras erklarte die Mondsinsternisse noch wicht genau. Stod. eal. I. p. 560 nach bem Theophrast; Origiphil. 8. Wie wenig den Angaben der Spätern über solche Dinge zu trauen ist, sieht man daraus, daß dem Anar. auch zugeschrieben wird, er habe den Fall eines Meteorsteins vorhörzestagt. Plin. dist. nat. II, 583 Diog. L. II, 10. u. A. S. Schaudach p. 41 sag. Die mathematischen Kenntnisse des Anar. erhellen besonders daraus, daß er eine Schrist über die Perspective des Theaters schrieb. Vitruv. VII. praes.

<sup>3)</sup> Plat. apol. p. 26. Die Fragmente hat Schaubach in der angeführten Schrift gesammelt; auch Schorn mit den Fragmenten des Diogenes von Apollonia, s. oben. Rach, Diog. L. I. 16 war dies die einzige Schrift des Anax., womit aber Bitruv nicht stimmt, wenn Diog. nicht allein von philosophischen Schriften sprechen soll.

<sup>4)</sup> Simpl. phys. fol. 34 b. τὸ δὲ γίγνεσθαι καὶ ἀπόλλυσθαι οὐκ ὑρθῶς νομίζουσιν οἱ Ελληνες οὐδὲν γὰρ χρῆμα γίγνεται, οὐδὲ ἀπόλλυται, ἀλλὶ ἀπὶ ἐόντων χρημάτων συμμίσγεται καὶ διακρίνεται καὶ οδιως ἀν ὑρθῶς κάλοῖεν τό σε ψίγνεσθαι

gabe, weinen die Erioden nicht mit Rocht; dem kein Ding wird, noch vergebt, sondern aus seinnben Dingen wird es gemischt und geschieden, und so würden sie wit Recht nennen das Werden Gemischt-Werden und das Werden Ederden Gemischt-Werden und das Werden Berden." Dieser Erundsah, welcher alle Werdnberung und ledendige Answicklung der Dinge aushebt, konnte sich nur darzuf stügen, dast eine jede Berdinberung der Dinge ein Werden eines Etwas aus dem Richts sein würde, das aber aus deut Richt-Seienden nichts werden könne"), und so sprach er denselben Erundssauch wohl in der Forwel aus "), dass durch die Scheldung der Dinge vareinander nicht mahr, noch weniger Dinge würden, denn es sei ummöglich, das mehr sei als alle Dinge, sondern alle Dinge blieben immer von glade der Zahl.

Wenn nun nach diesem Grundsate Anaragoras alle Beränderung auf die Entmischung oder Mischung der einssachen Theile zurücksubete, so mußte er zur Erklärung der Entstehung der Welt auf einen Urzustand zurückzehen, in welchem entweder Alles gemischt oder Alles entmischt sei, wenn er auch einen folchen nur zum Behuf der Darstellung angenommen haben sollte. Daß er nun eine urs

συμμισγεσθαι καὶ τὸ ἀπόλλυσθαι διακρίγεσθαι. Cf. Arist. met. I. 8.

<sup>1)</sup> Arist, phys. I, 4; Simpl. phys. fol. 35 a; Plut. de pl. ph. I. S.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 83 b. τούτων δὲ οὕτω διακεπριμένων γιγνώσκειν χρή, ὅτι πάντα οὐδὲν ἐλάσσω ἐστέν, οὐδὲ πλείω·
οὐ γὰρ ἀνιστὸν πάντων πλείω εἶναι, ἀλλὰ πάντα ἴσα ἀεί.

<sup>8)</sup> Arist. phys. III. 4; VIII. I. wirft bem Inag. von, bas

sprängliche Mischung aller Dings vorauksetze, kann nur aus seiner Vorstellung von des bewegenden Ursache, weiche er in der Anordnung der weltlichen Stscheinungen zu erz blicken glaubte, erklärt werden. Indem er namlich auf diese die Ordnung der Dinge zurücksichter, erschien ihm der Urzustand, d. h. die Gesammtheit der Alemente, ohne die dewegende Ursache gedacht, als eine sednungslose Mischung. Seine Schrift begann daher mit der Lehre, daß Misch vor der Weitbildung in einem Zustande der Mischung gewesen sein unendlich kleinen Urdsstandtheilen oder Samen und Dingen, wie er sich ausbrückte.

we einen Anfang ber Welt angenommen habe, bagegen verthelbigt ihn aber Simplifies phys. sol. 257 b. Weiter unten kommun wir auf biesen Puntt zurück.

<sup>\*)</sup> Das ber Ausbruck homdomerie, welcher gewöhnlich auch bei ben Miten (Simpl. phys. fol. 256 a; Stob. ecl. I. p. 296; Plut. de plac. phil. I. 3; Lucret. I. 830 aqq.) bem Angragoras bei gelegt wird, nicht angragorisch sei, bin ich noch immer überzeugt, was auch bagegen Schaubach G. 89 und Branbis, Gefch. ber Gr. Stom. Phil. &, 244 f. gefagt haben. Die Uebereinstimmung ber alten Berichterflatter, auf welche Schaubach fich beruft, ift nicht vorhanden. Dies beweift Simpl. de coelo fot. 148 b, besonbers aber Galen. de dogm. Hipp. et Plat. VIII. 4 p. 673 Kaha, welcher weitlaufig auseinanberfest, bag erft Ariftoteles nach Anregung bes Platon ben Musbruck ouorousges gefunden habe. Bergl. Philipson Dan ardounten p. 188 ff. Die Sache betrifft zwar nur einen Ramen, ift aber bennoch wichtig genug; benn ber Begriff bes opocopeees, wenn er gur Bilbung eines neuen Ramens geführt haben follte, mußte auch im Gegenfag gegen ben Begriff bes avoprospreges entschieben berausgetreten fein; bavon findet fich aber in ber Lehre bes Anapagoras keine Spur. In ber Lehre bes Ariftoteles bagegen tritt ber Gegenfat hervor zwischen ben gleichartig und ungleichartig jufammengefesten Gliebern bes thierifchen Abrpers, denn barauf geben bis Worter denougueges und aromomeges, und Daber kann ich auch nicht anbers meinen, als bas Artfivieles gutek

fammengefett, fo bag bie Befchaffenheit: teints biefer Gamen hervortreten konnte, wegen ihrer: Kleinheit und wegen ihrer Dischung 1); ober, wie er felbst fagte 2): "Bus fammen waren alle Dinge, menblich an Menge meb as Aleinheit, benn auch bas Pleine war unendlich, und da Alles zusammen: war, war. nichts erkennbar wegen ber Kleinheit." Als umendlich flein mußte er bie Urbeftands theile fich benken, weil doch die Entmissung und die Die foung berfelben unferer Bahrnehmung entgeht. aber gesondert wurde, da Ales gusammien war, war auch keine Beschaffenheit bemerkbar, benn bies verhinderte bie Bermischung aller Dinge, bes Feuchten und bes Trodnen. bes Warmen und bes Kalten, bes Bellen und bes Dunklen und ber vielen Erbe, welche barin war, und ber Menge unendlicher Samen, Die in nichts einander gleis chen ")." Die unendliche Kleinheit ber Elemente bewieß er auch aus der unendlichen Theilbarkeit der wahrnehm-

fie gebithet habe, womit seine eigenen Aeußerungen vollsommen übereinstimmen. Bergl. 3. B. do part. anim. II. 1. duosduchenseit ein Wort noch späterer Bilbung. Aristoteles und Abeophraft logen es dem Anaragoras nicht bei.

<sup>1)</sup> Arist. met. X. 6; Phys. I. 4.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 33 b. λέγων ἀπ' ἀρχῆς ὁμοῦ πάντα χρήματα ἡν, ἄπειρα καὶ πλῆθος καὶ σμικρότητα. καὶ γὰρ τὸ τὸ ὑπὸ σμικρότητος.

<sup>8)</sup> Simpl.phys. fol. 33 b. πρίν δὲ ἀποχριδήναι, φησί, πάντων όμοῦ ἐόντων, οὐδὲ χροιὴ ἔνδηλος ἦν οὐδεμίη ἀπεπόλυε γὰρ ἡ σύμμιξις πάντων χρημάτων τοῦ σε διεροῦ καὶ τοῦ ξηροῦ καὶ τοῦ ἐπολιῆς ἐνεούσης καὶ σπερμάτων ἀπείρων πλή-θους οὐδὲν ἔοικόσων ἀλλήλοις.

baren Dinge, indem das Große wie das Kleine in gleiche Theile getheilt werden könne, und also nichts Wahrnehmbares eine Einheit sei ').

Die Masse der zusammengemischten Elemente betrachtete nun Anaragoras als eine Einheit?), welches ihm bessonders an der Stetigkeit der Raumersullung hervorgetreten zu sein scheint; denn selbst die Scheidung der Dinge ist nicht ein Abreißen derselben voneinander, sie sind nicht wie mit dem Beile von einander gehauen b, und es giebt keinen leeren Raum, welcher die Dinge voneinander

Gefch. b. Phil. I.

<sup>1)</sup> Anax. ap. Simpl. phys. fol. 35 a. zal δτε δὶ ἴσαι μοίραί είσι τοῦ τε μεγάλου καὶ τοῦ σμικροῦ, πληθος καὶ οὕτως αν είη. - - ούτε γαρ σμικρού γε έστι τόγε ελάχισιον, αλλ' દૈλασσον ἀεί. — εὶ γὰρ πᾶν ἐν παντί, καὶ πᾶν ἐκ παντὸς ἐκπρίνεται, και από του ελαχίστου δοκίοντος εκκριθήσεται τι Ελασσον ξαείνου, και το μέγιστον δοκέον από τινος έξεκρίθη Emurou uellovos. Diefer lette Beweis laft teinen 3weifel übrig, baß in biefen Stellen von ben mahrnehmbaren Dingen bie Rebe ift. Man konnte übrigens wohl zweifeln, ob Angragoras bie Theile barkeit in bas Unenbliche im ftrengen Sinn genommen hatte; wenigstens Aristoteles behnt sie auch auf die Ursamen aus, und folgert baraus viele Biberfpruche im Syfteme bes Anaragoras. S. phys. I. 4. Allein bağ bie Urfamen untheilbar finb, fcheint Bor aussegung bes Spftems zu fein, und auch in bem Ausbruck aneige xal σμιχρότητα zu liegen. Wie hatte auch sonft Anar. sagen konnen narra toa del, b. b. es bleibt immer bie gleiche Bahl ber Dinge? Simplifies also mochte Recht behalten, wenn er a. a. D. fagt: τοιαύτας δε ύπετίθετο τας άρχας Αν. και ούδε διαιρετάς ταύτας.

<sup>2)</sup> Arist. met. XII. 2; Theophr. ap. Simpl. phys. fol. 6 b; Anax. ib. 8 a; 35 b, wo jeboch bie Lesart zwischen &v elvas und everou schwankt.

<sup>3)</sup> Simpl. phys. fol. 106 b, 87 b, 88 a. обде апоиснолиси пеменя. Cf. Arist. phys. III. 4.

trennte. Dies Lettere suchte Anaragoras, wohl im Gezensatz gegen atomistische ober auch pythagorische Lehre '), burch Bersuche zu beweisen, indem in den leeren Schläuschen und in den Wasseruhren da, wo ein leerer Raum zu sein scheine, doch der Widerstand der Lust vom Gegenstheil zeuge '). Diese Polemis, unvollsommen wie sie ist, konnte nicht wohl aus einem andern, als aus einem spezulativen Grunde hervorgehen, welcher darin gelegen zu haben scheint, das Anaragoras die Einheit und den Imfammenhang aller Urbestandtheile sesthaaten wollte. Holzgen wir dieser Ansicht, so läst sich daraus auch der Sinn anderer seiner Satze erklären. Zuvörderst würden wir das mit in Zusammenhang bringen, daß er lehrte, in allen Dingen sei ein Theil von Allem '), woraus man hat solz

.:..

ì

<sup>1)</sup> Dies bestreitet Brandis Gesch, der Gr. Rom. Phil. und meint dagegen durch die eleatische Beweissührung überzeugt. Als lein 1) warum ist alsdann seine Beweissührung so mangelhaft, wie Aristoteles sagt? 2) die eleatische Beweissührung sest schon eine Lehre voraus, welche das Leere annimmt, wie denn auch offendar die Eleaten gegen die pythagorische Lehre polemisirten; 3) die Beweise der Eleaten gegen das Leere kommen erst beim Parmenides vor, dessen Lehre in Athen nicht früher bekannt war, als die anaragorische; 4) wenn Anar. die Lehre des Parmenides berücksüchtigt haben sollte, warum sindet sich bei ihm keine Spur der Polemik gegen den Begriff des nkas, das änergor Boraussehung seiner Lehre ist?

<sup>2)</sup> Arist. phs. IV. 6.

<sup>3)</sup> Simpl. phys. fol. 35 b. *ev navid yan navids maiga* kresier. Daß bies nicht bloß von den zusammengesesten Dingen gelte, sieht man daraus, daß in dem angesührten Fragm. von dem Gegensage zwischen der bewegenden Araft und den Urbestandtheiten die Rede ist. Simplisios widerspricht sich in seiner Meinung über diese Lehre und schwankt. Bergl. sol. 8 a; 37 a; 106 d. G. m. Gesch. der ionischen Phil. G. 216 f.

gern wollen, daß Anaragoras nicht eine unendliche Menge, sondern eine unendlichemal unendliche Menge der Samen angenommen habe '), eine Folgerung jedoch, welche nicht im Geiste der anaragorischen Lehre zu liegen scheint. Denn der Satz: Alles sei in Allem, durste ihm wohl nur dez deutet haben, durch den durchgangigen Jusammenhang der Urbestandtheile unter einander sei die Wirksamkeit aller in einem jeden '). Aber auch der stüher schon erwähnte Satz: kein Same gleiche dem andern, schoint mit dieser Lehre zusammenzuhangen, indem er aus der Betrachtung herz vorgegangen sein möchte, daß jedes Einzelne durch sein Werhältnis zum Sanzen bestimmt werde, und da ein jes des ein ihm eignes Verhältnis zum Ganzen habe, auch einem jeden eine eigne Natur beiwohnen musse.)

<sup>1)</sup> Arist. phys. I. 4; III. 4; Simpl. phys. fol. 37 a; 106 a. Es hangt bies nit ber unenblichen Abeilbarkeit bes Raumtischen zusammen.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 106 b. Wenn Simplifies (ib. fol. 38 a) sagt: xal dianexperae our xal hrwrae xarà Arafayógar rà sidn, xal auro dià ròr rour kxet, so hebt er nur die eine Seite bes weitlichen Daseins der Clemente bervor; benn so wie eine urs sprüngliche Sonderung der Clemente vor der Weltbitdung vom Unaragoras angenommen wurde, so nahm er auch eine ursprüngsliche Einigung dersetben an.

<sup>5)</sup> Brandis Sesch. ber Sr. Rom. Phil. S. 272 will dies nicht zugeben, und bestimmte Zeugnisse lassen sich darüber freslich nicht beibringen, weil dieser Zusammendang seiner Sabe dem Anar. unstreitig noch nicht zur dialektischen Deutlickeit gekommen war. Aber in physischen Lehren bildete sich die dialektische Einsicht vor, wovon wir die Spuren auch in der Lehre des Diogenes von Apollonia, daß alle Dinge von einander verschleben seinen, gesunden haben. Auch die Bestreitung des Zusalls, von weicher gleich mehr, hängt damit zusammen.

Che wir nun weiter bie Lehre bes Anaragoras von ben Urbestandtheilen ber Dinge verfolgen, wird es nothig fein, in seine Ansicht von der bewegenden Kraft einzugeben. Diefe Kraft nannte er ben Geift (vorc). Damit ftebt gewiß in einem innern Busammenhange, wenn berfelbe auch in ber Darftellung ber Lehre nicht entschieben berausgetreten sein sollte, bag Anapagoras auf ber einen Seite ben Bufall, auf ber anbern Seite bie Rothwenbigkeit als Urfache bes Geschehens verwarf. Er wird zu benen gezählt, welche behaupteten, Zufall werbe nur ba ans genommen, wo bem menschlichen Nachbenken bie Ursache verborgen geblieben '), welches ja auch nur ber allgemeine Ausbrud für ben Grundsat seiner Raturforschung fein wurde; aber durch biesen Sat wurde er nun nicht verführt, Nothwendigkeit ober Berhängniß als den Grund alles Werbens zu feten; fonbern in abnlicher Beife, wird ibm zugeschrieben, babe er biesen Grund verworfen, benn Berbangniß sei nur ein leerer Rame 2). Nach Aufbebung bieser beiden Arten der Ursache blied ihm aber num wohl kein anderer Ausweg übrig, als nur als Ursache alles Geschehens die Bernunft zu setzen. Diese Lehre läßt fich leicht aus ber Stufe ber Bilbung, welche ju feiner Zeit bas griechische Bolk erreicht hatte, erklaren. Denn schon bei ben frühern Physikern, wie beim Angrimenes, haben

<sup>1)</sup> Plut. de plac. phil. I. 29. 'Δναξαγόρας και οι Στωϊποι (την τύχην) ασηλον αιτίαν ἀνθρωπίνω λογισμώ.

<sup>2)</sup> Alex. Aphrod. de fato 2. 'Αναξ. ὁ Κλαζ. — - ἀντιμαφτυρών τῆ κοινῆ τῶν ἀνθρώπων πίστει περλ είμαρμένης, λίγει γὰρ οὖτός γε μηθέν τῶν γινομένων γίνεσθαι καθ είμαρμένην, ἀλλὰ είναι κενὸν τοῦτο τοῦνομα.

wir gefunden, wie sie das belebende und die Welt bewes gende Princip in der Geele suchten, und nabe genug spielte bies an die vernimftigen. Thatigkeiten, welche fast zu gleicher Zeit mit bem Anaragoras vom Diogenes von Apol-Ionia hervorgehoben wurden, an, ja auch schon früher hatten Berakleitos und Tenophanes, beffen Lehre wir fpater kennen lernen werben, bas Princip aller Dinge in eis nem vernünftigen Wefen gefucht. Im Verhaltniß zu biefen Lehren erscheint nun bie Ansicht bes Angragoras nicht als ein so gewaltiger Fortschritt, wie Biele gemeint haben, vielmehr beruht fie auf bemfelben Grunde, auf wels chem bie erwähnten übrigen, namlich auf ber Erkenntniß, baß bie Ordnung ber weltlichen Dinge in einem vernunftigen Besen gegrundet sein muffe. Die Bermandtschaft biefer Meinungen unter einander zeigt fich fcon barin, bag Annragoras zwischen Geift und Seele nicht unterschieb '); noch mehr aber barin, bag er ben Geist die Urfache bes Schonen und Rechten nannte 2), wie er benn eben bas Anordnen als bas eigenthumliche Geschaft bes Seiftes ansah und, weil zu diesem Einficht in bas bergangene und in bas zukunftige Berben gehore, bem Geifte auch Einsicht in Bergangenes und Bukunftiges zuschrieb 3).

Arist. de anima I. 2. τὸν νοῦν εἶναι τὸν αὐτὸν τỹ ψυχῆ.
 Cf. Plat. Crat. p. 400.

<sup>2)</sup> Acist. l. l. nollayoù uèr yào tò altior toù nalis nal égos tòr roir léges. Cf. Plat. Crat. p. 418.

<sup>3)</sup> Diog L. II. 6. πάντα χρήματα ήν όμου είτα νους ελθών αὐτά διακόσμησε. Simpl. phys. fol. 83 b. καὶ τὰ συμμαγόμενα τε καὶ ἀποκρινόμενα καὶ διακρινόμενα, πάντα ξγνω νους. καὶ ὁποῖα ξμαλλεν ξαεσθαι, καὶ ὁποῖα ήν, καὶ δσα νῦν

Hierbei sehlte nun wohl gewiß nicht die Muches auf die geordneten Bewegungen der Gestirne, welche so sehr in seinem Interesse für die Naturwissenschaft vorherrschtz, daß er deswegen das Leben für besser hielt, als das Richts Leben, weil wir den himmel beschauen konnen und den Lauf der Somme und des Mondes \*).

Wenn nun aber Anaragoras diese Lehre vom Geiste dazu gebrauchte, die Naturerscheinungen auf mechanische Weise zu erklären, so mußte sich ihm daraus eine unversschhnliche Spaltung in der Natur ergeben, indem das Geistige als das sich innerlich Entwickelnde den mechanischen Gesehen außerlicher Bildung nicht unterworsen werden kann, und hieraus umste sich ihm auch eine wesenkeh von den frühern Korstellungen verschiedne Lehre über den Geist bilden. Betrachten wir ihn nun in dieser Rücksicht in seinem Verhaltnisse zum Anarimandros, so kann man sich nicht verleugnen, daß durch seine Spaltung der Nastur in zwei verschiedne Principe ein reiner Dualismus entstand, welcher nur als ein Rückschritt angesehen werzen kann gegen die Einheit des Princips, welche Anaris



ἔστι, καὶ ὁποῖα ἔσται, πάντα διεκόσμησε νοῦς καὶ τὴν περιχώρησιν ταύτην, ἢν νῦν περιχωρίει τά τε ἄστρα καὶ ὁ ἢλιος καὶ ἡ σελήνη καὶ ὁ ἀὴρ καὶ ὁ αἰθὴρ οἱ ἀποκρινόμενοι. Arist. met. XII. 10. ἀναξαγόρας δὲ ὡς κινοῦν τὸ ἀγαθὸν ἀρχήν ὁ γὰρ νοῦς κινεῖ, ἀλλὰ κινεῖ ἔνεκά τινος. Die Beziehung auf bie Ibee bes Guten, obgleich fie auch sonft bem Unaragoras zugesprieben wird, scheint thm boch zurücketreten zu sein; bas Borhertschende ift ihm bie Ordnung und bas Schone!

 <sup>4)</sup> Jambl. adhort. 9 p. 146 Kiosel.; Diog. L. II. 10. έρωτηθείς ποτε, εἰς τί γεγένηται; εἰς θεωρίαν, ἔψη, ἡλίου καὶ σελήνης καὶ οὐρανοῦ. ⑤. shen ⑥. 298. Χαπ. 2.

mandros gescht hatte, den Grund auch der Bewegung im Unendlichen sindend. Es scheint fast, als wenn Anaragozas ses selbst hiervon eine Ahnung gehabt hatte, indem er seine Arennung der dewegenden Kraft von der bewegten Masse dadurch zu rechtsertigen suchte, das es dem Bezgriss des Unendlichen zuwider sei, ihm Bewegung beizuslegen. Denn da es in sich sei und von nichts Anderm umsasst werde, bleibe auch Alles da, wo es sei \*). Diesser Grund, meine ich, da er die Möglichkeit der Bewegung in der unendlichen Mischung selbst nicht aushebt, kann ihm nur in Polemik gegen eine seiner kehre entgezgengesetzt Meinung über das Unendliche entstanden sein.

Bliden wir dagegen auf den Segensatz selbst, welcher dam Anaragoras entstand, zwischen der an sich bewegungslosen Masse der Ursamen, welche unveränderliche äußerliche Eigenschaften haben, und dem Seiste, welcher bewegt und Ordnung und Schönheit hervordringt, so werden wir darin einen bedeutenden Fortschritt nicht verkennen dursen, und zwar einen Fortschritt, welcher, wie es
scheint, nur durch jenen Rückschritt gewonnen werden
konnte. Bei den frühern Philosophen nämlich war der
Gegensatz zwischen Körperlichem und Geistigem noch gar
nicht hervorgetreten oder in irgend einer bestimmten Form
sestgehalten worden, vielmehr Körperliches und Geistiges



<sup>\*)</sup> Arist. phys. III. 5. Αν. δ ατόπως λέγει περί τῆς τοῦ ἀπείρου μονῆς στηρίζειν γὰρ αὐτο αὐτο ψησι τὸ ἄπειρον τοῦτο δὲ ὅτι ἐν αὐτῷ ἄλλο γὰρ οὐδὲν περιέχει, ὡς ὅπου ἄν τι ἢ πεφυνός, ἐνταῦθα είναι. Cf. Simpl. phys. fol. 112 a; 118 b; 128 b; Themist. paraphr. in Ar. phys. p. 211. interpr. lat. Basil. 1533.

wurden in gleichgültiger Mischung nebeneinander gestellt, und dem Geistigen nur etwa ein höherer Rang, gegen das Körperliche gehalten, zugeschrieden. Da nun aber dem Anaragoras der Geist als entgegengeseht der Raum erfüllenden Masse sich darstellte, so muste von nun an auf die Erforschung dieses Gegensahes die philosophische Thätigkeit sich richten, und man mag es von dem Ersinder diese Gegensahes nicht anders erwarten, als daß er, nur dei ihm stehen bleibend, keine Art der Ausläsung dies segensahes, durch welche die Welt auf einen Grund zurückgesührt werden möchte, gesucht hat.

Schon Anaragoras hat die Erforschung des Gegenssasses zwischen Körperlichem und Geistigem in mehrern einzelnen Punkten weiter ausgeführt. So wie die unendeliche Masse der Homdomerien ihm das ist, was die Bewegung empfängt, so ist ihm der Geist das, was die Bewegung giebt, aber selbst undewegt ist; wenn zene die Bewegung erleidet, so ist dieser unveränderlich und erleidet nichts '); die übrigen Dinge sind ein jedes von allen übrigen verschieden und zusammengesetzt, der Geist dagegen ist durchaus gleichartig, und sowohl im Kleinen als im Großen derselbe '). Am klarsten tritt aber dem Anarago-

<sup>1)</sup> Arist. phys. VIII. 5. διὸ καὶ 'Δν. ὀρθῶς λέγει, τὸν rοῦν ἀπαθῆ φάσκων καὶ ἀμιγῆ εἶναι, ἐπειθήπες κινήσεως ἀρχὴν ποιεῖ αὐτὸν εἶναι· οὕτω γαρ μόνως ἄν΄ κινοίη, ἀκίνητος ὧν, καὶ κρατοίη, ἀμιγὴς ὧν. Simpl. phys. fol. 285 a.

<sup>2)</sup> Anax. ap. Simpl. phys. fol 33 b. νοῦς δὲ πᾶς δμοιός ἐστι καὶ ὁ μείζων καὶ ὁ ἐλάσσων. ἔτερον δὲ οὐδέν ἐστιν ὅμοιον οὐδενὶ ἄλλφ, ἀλλ' ὅτεο πλεῖστα ἔνι, ταῦτα ἐνδηλότατα ἔν ἔκαστόν ἐστι καὶ ἦν.

ras dieser Gagensat darin hervor, daß der Geist von ihm als ein durchaus Selbstsdandiges betrachtet wird, welches in sich die Quelle aller Thätigkeit hat, und unvermischt mit den Ursamen und nicht verslochten in den Zusammenzhang derselben Alles deherrscht und dewegt. Denn so sagt Anaragoras selbst: "Der Seist aber ist unendlich und nach eigner Macht herrschend, und vermischt ist er mit keinem Dinge, sondern allein selbst ist er für sich. Denn wenn er nicht für sich wäre, sondern mit einem andern gemischt, würde er an allen Dingen Theil haben, wäre er mit irz gend einem gemischt. Denn in Allem ist ein Abeil von Allem, wie in dem Frühern von mir gesagt ist, und es würde ihn das Beigemischte verhindern, daß er über kein Ding Macht hätte auf gleiche Weise, als wenn er allein sür sich wäre \*)." Dies aber drütt sehr bestimmt aus,

<sup>\*)</sup> Ich febe bas ganze Fragment bes Anaragoras hierher, bamit man ben Busammenhang überseben konne. Simpl. phys. fol. 88 b. भठवेंद्र वेर्स रेजराम बैंगसावक सक्षी बर्धरवस्त्रवारेट्ट सक्षी मर्द्धमासका कर्पδενί χρήματι, άλλα μόνος αὐτὸς ἐψ' έωυτοῦ ἔστίν. εὶ μη γάρ θφ' έωυτοῦ ην, αλλά τεφ ξμέμιπτο αλλφ, μετείχεν αν άπάντων χρημάτων, εί δμέμικτό τεφ. Εν παντί γάρ παντός μοίφα ένεστιν, ώσπες έν τοις πρόσθεν μοι λέλεπται. καλ αν έκώλυεν αὐτὸν τὰ συμμεμιγμένα, ώστε μηθενός χρήματος πρατείν όμοίως, ώς και μόνον ξόντα ξφ' ξωυτου. Εστί γάρ λεπτότατόν τε πάντων χρημάτων και καθαρώτατον και γνώμην γε περί πάντος πάσαν ίσχει και Ισχύει μέγιστον. δσα γε ψυχήν έχει και μείζω καλ ελάσσω, πάντων νούς κρατεί, καλ της περιχωρήσιος της συμπάσης νους εχράτησεν, ώστε περιχωρήσαι την άρχην. καδ πρώτον από του σμικρού ήρξατο περιχωρήσαι, ξπειτε πλείον περιχωρέει και περιχωρήσει έπι πλέον και τα συμμισγόμενά τε και άποκρινόμενα και διακρινόμενα πάντα έγνω νοῦς. και ύποια ξμελλεν έσεσθαι, και όποια ήν, και άσσα νύν έσει, και όποια έσται, πάντα διεχόσμησε νούς, και την περοχώρησην

wie der Busammenhang der einzeinen Gamen untereins ander eine Bedingtheit des einen durch den andern setz, der Geist dagegen ein wahrhaft Unbedingtes und Unends liches ist.

Rum ift aber die felbstiftandige Macht des Geiftes bem Anaragaras boch, wie wir finden, nur eine beschränkte,

tainην, ην νῦν περιχαρέει τά τε ἄστρα καὶ ὁ ηλιος καὶ η σε− λήνη και ο άψο και ο αίθης οι άποκρινόμενοι. ή δε περικώρησις αὐτή (f. αὕτη) Εποίησεν ἀποκρίνεσθαι καὶ ἀποκρίνεται άπό τε του άραιου το πυχνόν χαι άπο του ψυχρού το θερμόν mad ding tou diseau ad specie. pessen de mallai mallair elal. παντάπασι δὲ οὐδὲν ἀποχρίνεται διεφον ἀπὸ τοῦ έτέρου, πλήν vou. vous de nas buoios eare utl. wie oben. Der Ausbruck Antorarov mochte auf eine materialiftifche Borftellung vom Geifte buten scheinen, und so haben es vielleicht auch einige afte Ausleger genommen (f. Plut. de plac. phil. IV. 3; Stob. ecl. I. p. 796), welche fagen, Unar. hatte bie Seele fur luftartig und fur einen Korper gehalten, inbem fie feine Lehre an bie bes Anarimes nes und bes Apolloniaten anschließen. Wenn Branbis Gefch. ber Gr. Rom. Phil. S. 249 biefe Angaben auf die Geele in organis fchen Rorper beutet, fo fcheint er auch hierin gu febr feinet Reis gung nachzugeben, zwischen bem Anaragonas und jenen Philosophen eine Berbinbung mu finden. Wenigstens der confequenten Ausbil dung ber anar. Behre wurde biefe Deutung zuwiber fein. barf aber wohl nicht zu ftreng an bem Ausbruck bes alten Philosophen fich halten, sonft wurde auch bas zadageraror gegen ans bere unzweibeutige Ausbrucke bes Angr. Auftoß erregen. Da bem Unar. ber Begriff ber urfachlichen Berbinbung an ben Begriff ber continuirlichen Erfullung bes Raums (urfachliche Berbindung burch Beruhrung) fich anschloß, so konnte er bem Geifte Leine raumliche Eriftenz beilegen, ohne ihn unfrei und abhangig von ber Mifchung ber roumlich eriftirenben Samen fich ju benten. Da er nun aber bas Lettere ausbrucklich verneinte, fo muß er auch bem Beifte jebe Art von raumlicher Griftenz abgesprochen haben. Auch baß er ben Geift, wie Platon Crat. p. 418 fagt, ben Alles burchbringenben vannte, fcheint ber Unburchbringlichkeit bes Rorperlichen entgegenasfest au fein. .

und wie ber Wegriff bes Unendlichen überbaupt von ihm wicht in ftrengem Sinne genommen wird 1), so konnte ibm auch die unendliche Macht des Geiftes nur eine beschränkte fein, indem nach feiner bualiftischen Auflicht ber Geift bie umperanderliche Beschaffenheit ber Urfamen nicht in feiner Gewalt hat, sondern an ihr in feiner Bilbung ber Bet gebunden ift. Die Thatigkeit bes Geiftes ift alfo barauf beschränft, bie verschiebenartigen Samen burch Bewegung m ordner (xoopeiv, diaxoopeiv), fo dag keineswegs im Geifte ber Grund alles Geins in ber Belt fich finbet, Dies ift bie Urfache mannigfaltiger Magen iber bas Sy: ftem bes Unaragoras fcon bei ben Alten gewefen: nicht ben Geift gebrauche er zur Einrichtung ber Dinge, noch fibre er auf ihn die Urfache zinche, sonbern Luft und Mes thet und Baffer und vieles andere Angereimte gebe er als Urfache anit); ber Geift fei ihm nur bas Wertheug fin bie Weltbildung, und mir, wenn er frage, wedwegen diefe nothwendig sei, siehe er ihn berbai, sonst aber sei ihm Miss Andere von den gewoedenen Dingen mihr Anfache, als der Geist'). Diese Magen jedoch geben bem Anapas



<sup>1)</sup> Beim Bimpl. phys. fol. 83 b. sagt er vom Aether und ber Euft apposega äneiga konna, und bas äneigar ift thm also so viel, als bas comparative pkyrozov.

<sup>2)</sup> Plat. Phaed. p. 98. — προιών και ἀναγιγνώσκων ὁρῶ ἀνθρα τῷ μὲν νῷ οὐθὲν χρώμενον, οὐθὲ τινας αἰτίας ἐπαιτιώμενον εἰς τὸ διακοσμεῖν τὰ πράγματα, ἀξρας δὲ καὶ αἰθέρας καὶ ὕδαια αἰτιώμενον καὶ ἄλλα καὶ ἄτοπα.

<sup>3)</sup> Arist. met. I. 4. 'Δν. τε γὰς μηχανῆ χςῆται τῷ νῷ πρὸς τὴν κοσμοποιίαν, καὶ ὅταν ἀποςήση, διὰ τίν αἰτίαν ἔξ ἀνάγκης ἔστι, τότε παρέλκει αὐτόν, ἐν δὲ τοῖς ἄλλοις κάντα μάλλον αἰτιᾶται τῶν γιγνομένων ῆ νοῦν. Kudemus ap. Simpl.

goras noch mehr Schuld, als nothwendig mit seinem Duclismus verbunden sein mußte, benn nach benfelben scheint er nicht einmal alle Bewegungen in ber Welt vom Geiste bergeleitet zu baben. Und dies ist eben nicht sehr zu vers wundern, benn gewiß war es nicht leicht, alle Bewegungen in der Natur auf den vernünftig oder nach bem Se banken ber Schönbeit ordnenden Geist zurüdzusschren. Der mechanischen Naturbetrachtung liegt es überdies nabe, bie außerliche Fortpflanzung ber Bewegung burch ben Stoß zur Erklarung ber Naturerscheinungen zu gebrauchen, und so wie fie iberhaupt zur empirischen Unficht fich neigt. wird fie auch leicht aur Erklarung ber Erscheinungen aus ben Erscheinungen hingezogen. Diesem Zuge seiner Borflellungsart ift auch Anarahoras gefolgt, zu nicht gerins gem Rachtheil seiner Lehre vom Geifte. Rach feiner Deis weng namlich bewegte ber Geift querft nur Weniges, nach: her mehr, und er wird noch immer mehr bewegen "); die Bewegung aber felbst, welche freisformig ist, wahrscheinlich nach vorherrschend altropamischer Ansicht, befördert die Fortpflanzung der Bewegung und Sonderung 2); ober wie er felbst sich barüber ausbruckt: "Da ber Geift anfing zu bewegen, sonberte er aus bem bewegten MU, und so viel ber Beift bewegte, alles bieses wurde ausgeschie ben; ber bewegten aber und gesonberten Dinge Umfreis

phys. fol. 73 b. και Δν. δε τον νοῦν ξάσας και αὐτοματίζων τὰ πολλά συνίστησι.

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 83 b, nach bem vorher angeführten Bruchstäde.

<sup>2)</sup> L. l.

fung machte noch um vieles mehr ausscheiben ')." Rach dieser Borstellungsweise erscheint nun zwar der Geist als die erste Ursache aller Bewegung, aber er bewegt keineszweges mit unumschränkter Racht Alles, sondern nur Weiniges zuerst, indem seine Wirksamkeit nur im Aleinen dezinnen kann; das aber, was von ihm dewegt worden ist, bleibt bewegt und pflanzt selbst die Bewegung weiter sort, damit die Wirksamkeit des Geistes auch auf andere Theile der noch undewegten Rasse übergehen könne ').

So weit mogen wir mit Recht ben Anaragoras beschuldigen, er habe seinen Grundsatz von der dewegenden Kraft des Geistes nicht durchzusühren gewußt oder nicht durchführen wollen; aber mit Unrecht scheint man ihm den Borwurf zu machen, er habe die Idee nicht sestiges halten, daß der Geist die alleinige Ursache der Bewegung in der Welt sei, gewisse unvernünstige Wirdel abmalend, bei der Unthätigkeit und Vernunstlosigkeit des Geistes. Denn wenn er auch die Umkreisung der bewegten Dinge als eine Ursache der Bewegung setze, so ist doch auch diese als eine Wirkung, wenn auch nur als eine mittels



<sup>1)</sup> Ib. fol. 67 a. επελ ήρξατο ὁ νοῦς κινεῖν, ἀπὸ τοῦ κινουμένου παντὸς ἀπεκρίνατο, καὶ ὅσον ἐκίνησεν ὁ νοῦς, πᾶν τοῦτο διεκρίθη. κινουμένων δὲ καὶ διακρινομένων ἡ περιχώρησις πολλῷ μᾶλλον ἐποίει διακρίνεσθαι.

<sup>2)</sup> Dies scheint ein nicht wenig verborbenes Fragment bes Anaragoras sagen zu sollen. Simpl. phys. sol. 33 b. d de roüg daa kornas (nach Carus sur korl te), xápta xal rür kotir, tra xal tà älla nárta er toi nollá nepiknort xal er tois npooxequisiou xal er tois dnoxexquisious—, wo ein Berbum zu erigánzen ist, welches das ordnende Geschaft des Gesstes bezeichnet.

<sup>3)</sup> Clem. Alex. strom. II. p. 364.

bare, des Geistes anzusehen, und daß bei dieser mittelberen Wirdung, der Zwischenursachen die unspringliche Wirdung des Geistes vom Anaragoras nicht vergessen wurde, zeigen seine eignen Worte, indem er den Geist den Wacheten nannts!) und von ihm sagte, er bewege und ordne nicht nur das Vergangene, sondern auch das Gegenwartige und Zukunftige, Alles?).

Nach ber Porftellungsweise bes Anaragoras schreitet . nun bie Bewegung und die Anordnung in ber Belt uns aufborlich fort; immer mehr wird bewegt und gesondert. Doch au einer ganalichen Sonberung aller Urfamen fommt es ihm nicht ), welches man barans ableiten kann, baß er theils an feinem Grundfate festhielt. Alles fei in 211lem, theils auch bem ordnenben Geifte immer Gegenftanbe feiner Abatigkeit übrig laffen wollte. Geht man nun aber in Gebanken von dem gegenwartigen Standpunkte ber Beltbilbung in Die Bergangenheit gurud, fo erscheint uns in ihr die Wirksamkeit bes Geistes immer geringer und geringer werbend, und bies mochte so in bas Unbestimmte zurückgehend gedacht werben konnen. Demmach ware nut auch nicht ein plotlicher Anfang ber Bewegung zu ben-Auch wenn wir bebenten, bag ber Geift von Anfang an ift und nicht unthätig gebacht werben kann, muß es uns einleuchten, bag Angragoras fich eine Beltbilbung ohne Unfang gebacht habe. Deffenungeachtet fagt uns

<sup>1)</sup> Suid. s. v. 'Αναξαγόρας.

<sup>2)</sup> S. bas Brudftid oben.

Simpl. phys. fol. 106 b. μηδ' ἐνθέχεσθαι πάντα διαχριθήναι.

Arifinteles 1), ber Geift wirte von einem Anfange an, fo baff and bie Bewegung einnal beginne, nachbem vorher Alles unendliche Beit geruht babe. Und nach berfelben Borftellungsweise wird auch vom Eubemos gefangt 2), was es verhindere, daß es bem Beifte nicht einmal einfalle, alle Bewegung aufhoren zu laffen. Beiben Borftellungsweisen namlich liegt bie Meinung jum Grunde, bag es bem Geifte nicht wefentlich fei, die Dinge zu bewegen und zu ordnen. Wenn wir aber biefe Deinung gurud's weisen mussen nach der Ansicht des Anaragoras, so bleibt ums nur übrig, angunehmen, buf Ariftoteles fich au wortlich an die Aenferungen bes Anaragoras von einem frubern Buftanbe ber Bewegungslofigfeit und einem Anfange ber bewegenden Thatigkeit bes Geiftes gehalten habe, und wit bem Simplifios ) die Meinung zu theilen, Angragoras habe mur ber Lehrordnung wegen, b. h. um bie Weltbilbung genetisch zu erklaren, von einem Anfange ber Bewegung gesprochen.

Sobald num Anaxagoras in die Betrachtung der einzelnen Naturerscheinungen einging, mußte er seine allges meinen Grundsätze festzuhalten suchen; aber freilich mit dem Geiste wußte er zur Erklärung einzelner Naturerscheinungen wenig anzusangen, da schon das Feststehende ber

<sup>1)</sup> Phys. III. 4. ὁ δὲ νοῦς ἀπ' ἀρχῆς τινὸς ἐργάζεται νοήσας, ὥστε ἀνάγκη, ὁμοῦι πάντα ποτ' εἶναι καὶ ἄρξασθαί ποτε κινούμενα. Ib. VIII. 1. φησὶ γὰρ ἐκεῖνος, ὁμοῦ πάντων ὄντων καὶ ἡρεμούντων τὸν ἄπειρον χρόνοκ, κίνησιν ἐμποιῆσαι τὸν νοῦν καὶ διακρῖναι.

<sup>2)</sup> Ap. Simpl. phys. fol. 273 a.

<sup>\$)</sup> Phys. VIII, fol. 257 b.

sinnlichen Ursamen jede weitere vernienstige Erklarung ihrer Beschaffenheit ausschloß, auch nirgends dem Anaragoras ein fruchtbarer Begriff hervortrat, nach welchem er die ordnende Wirksamkeit des Geistes hatte beskimmen können. Dies ist eben das, weswegen die Alten über den wenigen Zusammenhang in seiner Naturerklarung klagen. Und so sinden wir denn auch alle seine physischen Erklarungen, welche und die und da ausbewahrt worden sind ih, durchaus ohne Rückblick auf den Geist, nur Erscheinung mit Erscheinung verknüpfend auf eine nach der damaligen Beschränktheit der Ersahrungen sehr wilkurliche Beise. Deswegen werden wir auch nur sehr wenig hiervon zu erwähnen haben und ums fast nur an das Allgemeinere seiner Ansicht halten.

Da ihm die Weltbildung als ein Werk des Einen Geistes erschien, war es natürlich, daß er auch nur Eine Welt annahm?), wiewohl er in einem untergeordneten Sinne des Worts auch von einer Mehrheit der Welten gesprochen haben mag 3). Die Welt der geordneten Dinge war ihm nach dem Vorigen nicht sogleich über Alles ausgebreitet, denn der Geist dewegte zuerst nur wenig, und daher mußte dem Anaragoras ein Gegensat entstehen zwisschen dem schon Ausgesonderten und zwischen dem, was noch in der ungesonderten Mischung verharrt 4). Doch die

<sup>1)</sup> Bergi. 3. 38. Plut. de pl. phil. II. 25; 80; III. 1; 8; IV. 1.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 38 a.

<sup>8)</sup> Ib. fol. 6 b.

<sup>4)</sup> Ib. fol. 88. b. to nollä negiszor und ta ngoszoiséria zal anoxexquéra. Diesen Gegensag führt Simplistos auf den Ge-

erfte Unwollsommenheit ber Sonderung und Anordnung durch dem Geist ist von zweierlei Art, einestheils, daß micht Alles auf einmal der ununterscheidbaren Wisschung suspegen wird, wie schon bemerkt, dam aber auch, daß alles, was zuerst gesondert ward, doch nur unvollkommen gesondert ist und die Anlage zu vielen spakern und vollkommenn Sonderungen noch in sich enthält. Dam zuerst, nimmt Unaragoras an, habe sich das Dichte, das Feuchte, das Kalte und Finstere da zusammengegeben, wo seht die Erde ist, das Leichte dagegen, das Warme und das Arockne habe sich nach den höhern Gegenden des Aerthers ausgeschieden, und dies sei die erste und einsachste Scheidung der bemerkbaren Gegensätzt, daraus aber ents ständen wieder andere zusammengesetztere Scheidungen, wie unssere jetige Erde\*). Es ist bierbei zu bemerken, daß

genfat zwischen ber intelligibeln und ber finnlichen Weit zuruck, wobei er sich noch auf anbere Aeußerungen in der Schrift des Anbezieht. Wir haben diesem verkehrten Spnkretismus manches Fragment des Anaragoras zu banken.

<sup>\*)</sup> Ib. fol. 88 b. και μετ' όλιγα δέ, το μετ κιπνόν, φησέ, και διερόν και ψυχρύν και ζοφερόν ενθάρε συνεχά ζησεν, ένθα νῦν ἡ γῆ· τὸ δὲ ἀραιὸν και τὸ ἔηρὸν ἐξεχώρησεν εἰς τὸ πρόσω τοῦ αθθέρος. και τὰ μεν ἀρχοειδῆ ταῦτα και ἀπλούστατα ἀποκρίνεσθαι λέγει, ἄλλα δὲ τούτων συνθετώτερα, ποτὲ μεν συμπήγνυσθαι λέγει ώς σύνθετα, ποτὲ δὲ ἀποκρίνεσθαι, ὡς τὴν γῆν· οῦτω γάρ, φησίν, ἀπὸ τουτέων ἀποκρινομένων συμπήγνυται γῆ· ἐκ μεν γὰρ τῶν νεφελῶν ὕδωρ' ἀποκρίνεται, ἐκ δὲ τοῦ ὕδατος γῆ, ἐκδὲ τῆς γῆς λίθοι συμπήγνυνται ὑπὸ τοῦ ψυχροῦ. Εὲ ḥεττίφὶ ḥiain bit Gegenſαξ χωίζικ ḥian und bich, μωίζικ warm und falt. Τeophr, de sensu 59. ὅτο τὸ μεν μανὸν και λεπτὸν θερμόν, τὸ δὲ πυκνὸν και παχὺ ψυχρόν, ῶσπερ Δν. διαιρεῖ τὸν ἀξρα και τὸν αβθέρα.

bie erfte Scheidung nach bem Gegenfate zwischen ben bebern und niebern Theilen ber Welt, wohin bas Leichte send bas Schwere ftreben, geschieht 1), bag aber anch bedurch nicht eine vollige Entmischung ber vier Elemente berporgebracht wird, sondern eine Mischung ber Erbe mit bem Waffer und der Luft, welcher bas Feuer benn das. was er den Aether nannte, war ihm das Feuer?), ents gegengesett wirb. Aus jener Mischung ber brei Elemente, welche Angragoras Luft 3), b. h. Wolkenbunft, genannt au haben stheint, sondern fich min spater erft die einzelnen Elemente, in dem Aether aber, der eine febr schnelle treisformige Bewegung empfangen hat '), bilben fich ferner fteinartige Daffen, welche burch ben Aether in Glut gefett und in Gestirne verwandelt werben. Es wird bietburch ein abnliches Fortschreiten in ber Weltbilbung angenommen, wie es nach ber Lehre bes Anaximanbros im Gegensate, zwischen ber Erbe und bem himmel ober zwischen Warmem und Kaltem fattfinden follte, ein Fortschreiten, in welchem auch bie Bechselwirkung ber entgegengesetten Massen nicht fehlt b), wie benn bie zuerst schlammartige Erbe burch ben Brand ber Sonne ausgetrocknet worden und das Meer als Ueberbleibsel ber er= sten Keuchtigkeit gurudgeblieben sein soll . So bilbete

<sup>1)</sup> Arist. meteorol. II. 7; Diog. L. II. 8.

<sup>2)</sup> Arist. de coelo L 5; III. 3.

<sup>3)</sup> Ap. Simpl. phys. fol. 83 b.

<sup>4)</sup> Xenoph, mem. IV. 7; cf. Plat. de leg. XII. p. 967; Plut. v. Lysand, 12; de plac. ph. II. 18; Diog. L. II. 12.

<sup>5)</sup> Arist. probl. XI. 88; Plut. sympos. VIII. 8, 8; 4.

<sup>6)</sup> Plut. de pl. ph. III. 16; Diog. L. II. 8.

sich die Debrumg der Elamente, die Sche ausen, das Feuer seen und in der Mitte das Wasser und die Lust:

Doch selbst die Sonderung ber vier Elemente ift noch ber Lehre bes Anaragoras nicht rein, indem auch in ben einzelnen ausgeschiebnen Raturerscheinungen Alles: ift, und ein jebes nur nach ben inbermiegenden Bestandtheisen sich von ben anbern Dingen unterscheibet.1), eine Annahme, welche ber mechanischen. Naturerflarung nothwendig ift. Daß biefer Grundfat auch fitr bie finntithen Dinge geite, geht aus mehrern Aeuferungen bes Angragoras bervor, und ift auch besmegen nathrlich, weil! Ampragosas nicht isbersehen tonnte, bag ais allen finnlichen Dingen Alles werbe, und alfo auch in allen Dingen Mies enthalten fein muffer, weil nichts feine Beschaffenbeit veranbere?). Allein wenn auch bie mechanische Phosis in ben Enscheis nringen, welche einer Borinberung fabig find, bas: Reine nicht fuchen konnte, fo mußte fle boch ihrem Principo ges maß etwas Reines annehmen; und bies au bestimmen, war in ber Lebre bes Angragorgs um fo notbiger, ba fie bod nach bem Uebergewichte ber reinen Bestandtheile ben Charafter eines jeben Dinges bezeichnen wollte"). Daß er nun zur Bestimmung bes Reinen in ben gemischten Dingen nicht auf die vier Elemente gurudging, sonbern

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 6 b.

<sup>2)</sup> Arist. phys. I. 4. διό φασι πᾶν εν παντὶ μεμίχθαι, διότι πᾶν εκ παντὸς ξώρων γιγνόμενον.

<sup>8)</sup> Simpl. phys. l. l. nal svec adeistra eve, rutra erdylistatu er exactor este nal fr. Simplifies und Antere braken bies in der Formel aus: Enastor nand ed enengatour er auto nagantyplfesdat.

auf andere, nucht besondere Naturerscheinungen, ist aus bestimmten Aeußerungen der altesten Zeugen klar, kann aber nur aus der eigenthimmlichen Wendung seiner Naturelehre erklart werden. Die Elemente namlich, wie Feuer und Luft, sindrichme zusschehrengeschter, oder weniger reine und vollkomme Ausscheidungen; als Fleisch und Knochen "). So wie also die Bestandthelle der allgemeinen Wischung sich zuerst in die dier Versachte ber allgemeinen noch eine unvollkomme Ausscheidung geseht. Man kann hierin die Idee durchgeschhrt sinden, daß die Weltbildung durch den Seist allmälig weiter sortschreite von dem Zussammengesestern und weniger Reinen zu dem Einsachern und Reinern.

Wie nun die reinen Ursamen gedacht werden mussen, dies ganz aussuhrlich anzugeben, konnte dem Anaragords nicht in den Sinn kommen, weil er annahm, daß die Ursamen nicht nur unendlich an Bahl seien, sondern auch von unendlich verschiedener Art, keiner dem andern glein dend. Aber Siniges mochte er doch wohl heworheben aus dieser Unendlichkeit, um genauer wenigstens die Art, wenn auch nicht die eigenthunliche Beschaffenheit, der er

<sup>\*)</sup> Arist. de gen. et corr. I. 1. ἐναντως δὲ φαίνοντας λέγοντες οἱ περὶ 'Αν. τοῖς περὶ 'Εμπεδοκλέα. ὁ μὲν γάρ φησι πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ ἀέρα καὶ γῆν ρτοιχεῖα τέσσαρα καὶ ἀπλα εἶναι μαλλον ἢ σάρκα καὶ ὀστοῦν καὶ τὰ τοιαῦτα τῶν ὁμοιομερῶν, οἱ δὲ ταῦτα μὲν ἀπλα καὶ στοιχεῖα, γῆν δὲ καὶ πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ ἀέρα σύνθετα · πανσπερμίαν γὰρ εἶναι τούτων. De coolo III. 8; Theophr. hist. plant. III. 1. Beniger ber ftimmte Stellen, weiche auch bit Elemente für gleich einfach wie δὶε Knochen u. ſ. w. ansehen, tönnen gegen bie engeführten Bange niffe nicht in Betracht tommen.

ften Bestandtheile ju bezeichnen. hierin mußte fich nun eben feine eigenthumliche Amficht von bem mabren Grunde ber Ratur geigen. Wir finben von ben Urfamen gum Theil finnliche Beschaffenheiten angeführt, welche verschiedenartigen Dingen zukommen konnen und zu verschiednen Beiten andern, wie garbe, Adite, Barme und bergleichen 1), jum Theil aber auch Beftandtheile, welche nur gewiffen Arten von Dingen gubommen, wie Fleisch, Blut, Mart, Knochen, Gold, Blei und Anderes folcher Art?). Aber bie erfte Art ber Bezeichnung bezieht fich wohl mer auf feine Behre, bag in ber Mifchung aller Dinge keine bestimmte Beschaffenheit ber Urfamen mahrnehmbar fei, bagegen burch bie zweite Bezeichnungsweise mochte er bas ganze Befen ber Urbeftanbtheile haben ausbruden wollen, und beswegen wird fie auch besonders in ber Ueberlieferung hervorgehoben 3). Diefe Art ber Befimmung über bie homdomerien hat nun offenber bie befondern Arten ber Dinge im Ange, und ber Grund ber anaragorischen Theorie burfte baber barin ju fuchen fein, bag er aus ber ursprunglichen Beschaffenheit ber Samen erklaren wollte, wie in ber geordneten Belt gewiffe naturlich voneinander geschiedne Arten von Dingen entstanben, theils einfachere, wie bas Gold, theils ausammenge



<sup>1)</sup> Anax. ap. Simpl. phys. 33 b.

<sup>2)</sup> Arist. l. l.; Simpl. phys. fol. 35 b; de coelo p. 148 b.

<sup>5)</sup> Arist. de coelo III. 4; Simpl. de coelo fol. 149 a. Daß solde hombomerien, wie das Fleisch und andere Theile der Thiene, das Lehte in der Jusammensehung der Dinge sind, sagt ausdrücklich Simpl. phys. fol. 35 d. odder pale courses desertion must autor.

settere, wie die Thiere, deven Sauptbestandtheile alle schon in der Beschaffenheit der Urbestandtheile gegrindet waren.

Eine besondere Barücksichtigung verdient es aber, daß unter den Arten der Homdomerien vorzüglich organische Bestandtheile der Zhiere angesührt werden. Wir haben schon seuhet dei der Lehre des Anarimandros erwähnt, wie die Erklärung des organischen Lebens der mechanischen Naturlehre ganz eigne Schwierigkeiten darbieten mußte. Hiervon sinden wir auch Spuren deim Anaragoras; aber seine ganze Lehre von den Urbestandtheilen scheint ihren Mittelpunkt in der Betrachtung des Organischen gehabt zu haben und recht eigentlich darauf angelegt gewesen zu sein, die organische Natur aus mechanischen Grundsätzen zu erklären.

Dies bemerken wir besonders, wenn wir einen der Gründe betrachten, auf welchen er seine Lehre baute, daß im Alles sei. Denn bei der Nahrung der Thiere zeige es sich, daß durch sie alle Theile des thierischen Leisdes wüchsen, und daß mithin alle diese Theile auch in der Nahrung enthalten sein mußten \*). Daß er auf diese Beobachtung allein sein System, wie manche wohl glausden, gedaut habe, möchten wir zwar nicht behaupten, aber daß er ihr doch großes Sewicht beilegte, scheint uns daraus zu erhellen, daß die meisten seiner Homdomerien Bestandtheile des thierischen Leibes bezeichnen.



<sup>\*)</sup> Plut. de pl. pli. I. 8. και εκ ταύτης τῆς τροφῆς τεξφεται δείξ, φλεψι, ἀρτηρία, νεῦρα, ὀστᾶ, και τὰ λοικὰ μόεκα. τούτων οὖν γινομένων ὁμολογητέον ἐστίν, ὅτι ἐν τῆ τροφῆ τῆ προσφερομένη πάντα ἐστὶ τὰ ὄντα. Arist. de gen. aum. I. 18; Simpl. phys. fol. 106 a.

Aber auch feine bewegenbe Urfache, ber Beift, beutet auf die Erklaung, bes ithierischen Lebens bin; benn ber Seift ift ihm im Besentlichen von der thierischen Geele nicht unterschieden, und nur ben Unterschied zwischen beis ben scheint er nicht sowohl ausgeführt, als angebeutet zu haben, daß die allgemeine bewegende Urfache ber Geift, bie besondere bewegende Ursache aber in einem einzelnen Softem von Somdoinerien bie Geele fei \*). Es ift mertwurdig, wie er bei ber Betrachtung ber befeelten Dinge ben Beift gleichsam theilt, und von einem kleinern und großern Geifte spricht, ober auch fagt, ein jeder Geift fe gleich, als wenn namlich nicht Ein Geift, sonbern mehrere Geifter bas Bewegende in ber Belt maren. Diefe Ausbrücke barf man wohl nicht in zu ftrengem Sinne nehmen; aber fie beweisen boch, daß Anaragoras bie Einbeit bes bewegenden Geiftes nicht eben ftrenger aufgefaßt hatte, als bie Einheit ber imenblichen bewegten Daffe. Berfolgt man nun bie Spuren seiner Lehre, welche von biefer Einerleiheit bes Geiftes mit ber Seele handeln, fo muß man gestehen, daß die Borstellung bes Unaragoras



<sup>\*)</sup> Arist. de anima I. 2. 'Ar. δὲ ἦτεον διασαφεῖ περὶ αὐτῶν πολλαχοῦ μὲν γὰρ τὸ αἰτιον τοῦ καλῶς καὶ ὁρθῶς τὸν νοῦν λέγει· ἐτέρωθι δέ, τὸν νοῦν εἶναι τὸν αὐτὸν τῷ ψυχῷ ἔν ἄπασι γὰρ ὑπάρχειν αὐτὸν τοῖς ζώοις καὶ μεγάλοις καὶ μιπροῖς καὶ τιμίοις καὶ ἀτιμιωτέροις. — 'Ar. δὲ ἔοικε μὲν ἔτερον λέγειν ψυχὴν τε καὶ νοῦν, ώσπερ εἴπομεν καὶ πρότερον χρῆται δ ἀμφοῖν ώς μία φύσει· πλὴν ἀρχὴν γε τὸν νοῦν τέθεται μάλιστα πάντων. Simpl. de anima fol. 7 b; Anax. ap. Simpl. phys. fol. 33 b. δσα γε ψυχὴν ἔχει καὶ μείζω καὶ διάσσων, πάντων νοῦς πράτεῖ. — νοῦς δὲ πᾶς ζμοιώς ἐστι καὶ ὁ μείζων καὶ ὁ ἐλάσσων.

von bem unenblichen Geifte keineswogs rein von mancherlei beschränkenben Bestimmungen war. Und bies war wohl eine natürliche Folge feines Dualismus, ber auf gewisse Beise eine Rudwirkung bes Bewegten auf die bewegende Kraft nicht abweisen konnte. So finden wir, baß er ben Geift von ber forperlichen Daffe, mit welcher er verbunden ift, fich abbangig bachte, indem er ben Schlaf als eine Wirfung bes Korpers auf bie Seele betrachtete '). Und überhaupt war es ummöglich, baß ihm nicht herabwurdigende Borftellungen von der Kraft des Geiftes batten entsteben follen, indem er betrachtete, wie ber Geift. ber ihm boch überall gleich ift, in ben endlichen Erfcheis nungen belebter Dinge fich bom Rorper gebunden zeigt. Dies mußte ihm um so mehr bervortreten, je weiter er bas Gebiet bes : Geiftes zog, nicht nur im Menschen, sonbern auch in ben Thieren und in ben Pflanzen baffelbe findend; benn die Pflanzen seien in der Erbe murzelnbe tebendige Befen, mit Verlangen, Luft und Unluft, ja mit Geift und Erkenntnig begabt?). Scheint es boch fast, als wenn Angragoras, bie unabhängigen Thatigkeiten bes Geiftes wenigstens so, wie er in ben lebendigen Befen ift, gang verkennend, von ber Bilbung forperlicher Dr= gane alle geiftigen Entwicklungen abgeleitet habe ). Eine

<sup>1)</sup> Plut. de pl. ph. V. 25.

<sup>2)</sup> Arist. de plant. I. 1; 2; Plut. qu. nat. 1. init.

<sup>8)</sup> In der unreinen Angabe Plut. do pl. ph. V. 20. 'Δν. πάντα τὰ ζῶα λόγον έχειν τὸν ἐνεργητικόν, τὸν δ' οἰονεὶ νοῦν μὰ ἔχειν τὸν παθητικόν, τὸν λεγόμενον τοῦ νοῦ ἐρμηνέα, scheint etwas dergleichen zu fieden. Doch daue ich darauf nichts, sondern auf folgende Uebertleferungen: Arist. de part. anim. IV.

sehr bestimmte Neußerung wenigstens erimert daran, wie man aus der mechanischen Zusammensehung des Körpers die geistigen Thatigkeiten belebter Wesen zu erklaren gessucht hat. Obgleich namlich, bemerkte Anaragoras, die unvernünstigen Thiere in einigen Stücken besser gedaut wären, als die Mensthen, so sei dieser doch durch den Besit der Hande das allervernünstigste Thier und versmöge so durch Erfahrung, Sedachtniss, Weisheit und Kunst sich aller übrigen Thiere zu seinem Nutzen zu bedienen. Es ist nicht leicht zu verkennen, wie Anaragosras hierdurch den einzelnen Seist, und wenn dieser als Theil des allgemeinen Seistes gedacht wird, auch den alls gemeinen Seist als eine von der Zusammensehung des Körperlichen abhängige Kraft sich vorstellte.

Dasselbe tritt auch fast noch auffallender in seiner Kehre von der simntichen Wahrnehmung hervor. Denn wenn er anders die Empsindung, wie es doch seiner Anssecht gemäß ist, als einen Borgang des geistigen Lebens betrachtete, so ergab sich ihm daraus auch natürlicher Weise, das der Geist durch außere Eindrücke bewegt werde und keinesweges ohne alles Leiden sei, wie Anaragoras im Allgemeinen behauptet hatte. Dies solgt schon aus seinem allgemeinen Grundsase, das die Empsindung durch

<sup>10.</sup> Δν. μέν οὖν φησι διά τὸ χεῖρας ἔχειν φρονιμώταταν εξναι τῶν ζώων τὸν ἄνθρωπον. Plut. de frat. amore 2; de fortuna 8. ἀλλ' ἐν πᾶσι τούτοις ἀτυχέστεροι τῶν θηρίων ἐσμέν· βμπειρία δὲ καὶ μνήμη καὶ σοφία καὶ τέχνη κατὰ Δναξαγόραν σφῶν τε αὐτῶν χρώμεθα καὶ βλίττομεν καὶ ἀμαθυγομεν καὶ ἄγομεν συλλαμβάνοντες. In biefer lettern Etelle ift maxeine Exclárung ber exfern au fuchen.

bas Entgegengelette geschehe, wenn er aum Beweis hinaufügte, das Gleithe verhalte fich leibenlos gegen bas Gleiche '). Denn wenngleich jener Grundsat nur auf bas Berhaltnig ber Sinnenorgane ju ben Ginfloffen, welche burch bie Poren bringen, fich beziehen follte, wie wir aus ber Ausführung im Einzelnen sehen 2), so hat er boch of fenbar auch seine nothwendige Ruckwirtung auf den em pfindenben Geift, wie Anaragoras sich nicht wohl verbehlen konnte. Wenn er baber bie Urfache ber Empfinbung barauf zurückführte, baß wir alle entgegengesetten Beschaffenheiten ber Dinge enthielten, und wenn Dangel an ber einen eingetreten gewosen, nachher bas Erfülltwerben burch bie entgegengefesten bemerkten 3). fo fest dieser Borgang, indem er gur Erkenntnis des Gelftes kommt, offenbar ein Leiben bes Geiftes voraus, owel: ches diesem Leiben des Adrpers antspricht. Daber erkarte er auch, eine jebe Empfindung fei verbunden mit einer Unluft '). Dies find Biberfpriche, welche ber Dualismus des Anaxagoras nicht, wohl vermeiden konnte, wenn er bei Betrachtung ber lebendigen Dinge in eine genauere Untersuchung über bas. Werhaltnis amischen Korper und Beift eingina.

Theophr. de sensu 1; 27. 'Δν. δὲ γίνεσθαι μὲν (εc. τὴν αἴσθησιν) τοῖς ἐναντίοις· τὸ γὰρ δμοιον ἀπαθὲς ὑπὸ τοῦ ὁμοίου.

<sup>2) 1</sup>b. 27 - 30.

<sup>8)</sup> Ib. 28. ἀλλὰ τῷ μὲν θερμῷ τὸ ψυχρόν, τῷ ὅ ἀλμυρῷ τὸ πότιμον, τῷ ὅ ἔξει τὸ γλυπὸ (sc. γνωρίζειν) κατὰ τὴν ἔλλωψικ τὴν ἑκάστου πάντα γὰρ ἐνυπάρχειν ἐν ἡμῖν.

<sup>4)</sup> Ib. 17; 28. ἄπασαν δ αἴοθησιν μετὰ λύπης.

Menn man bennach bie Lebre des Anaragores vom Beifte ber Erklarung bes Organischen, und besonders bes thierischen Lebens gunftig fich zeigt, so ift es um so mehr ju verwundern, daß er boch, gleichsam als ware bie Ent-Rebung bes Organischen mit vielen Schwierigkeiten verbunben, alles Lebendige nur gang allmalig beim Fortschreis ten ber Beltbilbung aus bem Elementarischen bervorge hen ließ. Es ift bies jedoch erklarlich aus ber Seite feiner Raturbetrachtung, welche fich bem Mechanischen aus wandte, und es lagt fich bierin eine Berwandtschaft seis ner Borstellungen mit der Lebre des Anarimandros nicht wohl verkennen. Dan follte meinen, gur Bilbung bes Labendigen habe es ihm weiter nichts bedurft, als anguwehmen, ein Theil des Geistigen gehe in irgend eine Dis schung von Ursamen ein!), verbinde sich mit ihr und gebe ihr eine eigenthumliche Bewegung. Allein bie Berbachtung mochte ben Anagagoras leiten, bag gur Erhaltung ber einzelnen lebenbigen Wesen, wie wir fie auf ber Erbe feben, mantherlei Bebingungen gehoren, welche fich guvor bilben muffen, ebe bas Organische entstehen kann. baber sett er die Bilbung ber Sonne und ber Erbe, welche ihm, wie alle Weltforper, unbelebt finb, fruber, als die Entstehung ber Pflanzen, beren Bater und Dutter jene find 2), und lagt bie Thiere aus ber urfpringlich

Ap. Simpl. phys. fol. \$5 a. ἐν παντὶ παντὸς μοζος ἄνεστι, πλὴν νοῦ, ἔστιν οἶσιν καὶ νοῦς ἐστί. Stob. cal. phys.
 I. p. 790. δύραθεν εἰσκρίνεσθαι τὸν νοῦν.

<sup>2)</sup> Arist, de plant. I, 2; Iren. II. 19. facta animalia decidentibus e coelo in terram seminibus.

schlammartigen Feuchtigkeit ber Erbe burch Einwirkung ber Warme entstehen, anfangs, wie es scheint, in einer unvollkommnen Bilbung, indem sie erst spater bie natürliche Fortpflanzung auseinander erhalten sollen.").

Bei dieser spatern Entwicklung des thierischen Lebens fehlt nun nach der Meinung des Anaragoras auch nicht das Zusammentressen allgemeiner Weltumwalzungen mit den irdischen Erscheinungen. Denn er nahm an, daß die Erde, welche in der Mitte der Welt steht und von der Umströmung der Luft dahin geschhet und dort getragen wird 2), zuerst eine solche Stellung zu den Gestirnen hatte, daß der himmelspol über: der Mitte der Erde war, nache dem aber die Thiere aus der Erde entstanden waren, habe sich die Welt oder die Erde nach Suden geneigt, und die Gestirne seien in ihre jezige Stellung zur Erde gekommen, damit die Erde theilweis underwohndar, theils weis bewohndar werde durch Temperatur des Klima.

<sup>1)</sup> Diog. L. II. 9; Orig. phil. 8. Wenn man hiermit die Lehre zweier Schuler bes Anaragoras, des Euripides, s. Diod. Sic. I. 7, und bes Archelaos vergleicht, so kann man nicht zweifeln, daß eine Berwandtschaft der anaragorischen und der anarkmandrischen Lehre stattsindet, eine Berwandtschaft, welche so besonderer Art ist, daß man sie nur aus Ueberlieferung ableiten kann. Es ist doch merkwardig, daß diese Vorstellungen sich nur bei den mechanischen Physikern sinden.

<sup>2)</sup> Die Grünbe, weswegen die Erbe in der Mitte ruhe, sinden sich Arist. de coelo II. 18; Simpl. de coelo fol. 91 a n. b; 126 b; 128 a; phys. 87 b; Orig. phil. l. l.; sie sind insgesammt mechanischer Art, und haben zwar Berührungspunkte mit dem phitosophischen System des Anaragoras, greisen aber nicht wesentich in dasselbe ein.

<sup>8)</sup> Diog. L. II. 9; Plut. de pl. ph. II. 8. Cf. Schaubach p. 175 sq.

hierin wied wohl nicht mit Umrecht ein Weck bes in ber Welt waltenden Geistes geahnt.

Un biefe großern Erscheinungen ber Ratur schlieft fich mm naturlich auch eine wurdigere Borftellung von ber Birlfamkeit bes Geiftes an. Man mig bas Streben nach einer folden aber auch ichon barin finden, bag Unas ragoras die Thatigkeit bes Geiftes in einer fo großen Ausbehming aufaufaffen fuchte, als nur immer nach feinter von empirischen Bestimmungen nicht unabbangigen Dents weise ihm moglich erscheinen mochte. Dabin gehort ies benn auch, bag er bas Borhanbenfein bes ertenmenben Beiftes nicht nur in ben Menschen, fonbein auch in den geringern Thierarten, ja felbft in ben Pflanger feste, in welchen er es wohl nicht gefunden haben wurde, wenn fein Streben nicht: babingegangen ware, bait Reich: bes geistigen Lebens fich fo weit ausgebehnt zu benten, ats moglich. Aber wir finden noch inderzengendere Beweise biervon... Denn nicht mur auf ber Erbe, woo es bie Ers fahrung nachweift, sonbern auch auf anbern Beltkorpein nahm er geiftige Befen an, wie er bent vom Monbe gelehrt haben foll, er sei wie die Erbe, habe Gefilde, Berge und Thaler und Wohnungen \*), naturlich für geiftige Be-Ja er scheint sich sogar ein vollkommneres Leben geiftiger Befen auf anbern Beltforpern, als auf ber Erbe, gebacht zu haben, indem er annahm, bag auch anberswo in ber Belt Menschen seien in abnlichen Berhaltniffen und mit ahnlichen Werken, nur bag bort bie Schnellige



<sup>\*)</sup> Stob. eal. I. p. 550; 562; Plut. de pl. phil. II. 25; Orig. phil. 8; Diog. L. II. 8.

keit ber Umkreisung und die baraus hetvorgehende Roaft größer sei, als bei uns \*).

day Unaragoras gewiffe Bir haben oben gefehen, größere Perisben in ber Weltbilbung annahm; fo fcheimt er auch noch andere fich gebacht gu baben, welche auf ein schwankenbes Uebergewicht zwischen ben entgegengosesten Rraften bes Benere und bes Waffers fich beziehen, abm lich ben Perioben ber Beltbilbung, welche auch Anneis mandros gefett hatte. Der erfte Anfang ber Erbbilbung zeigt ein wachfeldes Uebergewicht bes Feuers, wie fcon erwähnt; benn bie Erbe, anfangs:schlammartig, troduct ans burch die Ginwirfung ber Sonne und wird ber Bobis plat lebenbiger Befen.: Dies jeboch tarm nach feinen Worstellung nicht unaushbelich geschehen, benn ba bie feurigen und die wässerigen Samen nicht unendlich an Bent fin tonnen, fo muß eine Epoche eintreten, wo auf ber ausgetebilmeten. Erbe ber umgekohrte Proces Beginnt und allendlig bas Baffer bas Uebergewicht erhalt, wenn fie wicht gang ihre Matur verlieren foll. Dies erwähnte Anaragoras in ber Meußerung, Die Berge auf Bone: pfatos wurden einft Meer fein, wenn nicht bie Beit mans

<sup>\*)</sup> Simpl. phys. fol. 8 a; 33 b. καὶ τοῖς γε ἀνθρώποισιν εἴναι καὶ πόλεις συνόικημένας καὶ ἔργα καπεθκευαθμένα, Ἡσπερ καρ ἡμῶν καὶ ἡμῶν καὶ ἐργα καπεθκευαθμένα, Ἡσπερ καρ ἡμῶν καὶ τὴν γῆν αὐτοῖσι φύειν πολλά τε καὶ παντοῖα, ὡν ἐκεῖνοι τὰ ὀνήῖσια συνενεικάμενοι εῖς τὴν οἴπαθω χρῶνται. — σοῦτω τρώτων περιχωρθώντων τα καὶι ἀκθι κτον παρ ἡμῶν ὑπὸ βίης καὶ ταχύτητος βίην δὲ ἡ ταχύτης ποιεῖ. ἡ δὲ ταχύτης αὐτῶν ουδενὶ ἔοικε χρήματι τὴν ταχύτητα τῶν νῶν ἰδοντων χρημάτων ἐν ἀνθρώποις, ἀλλὰ πάντως πολλαπλασίως ταχύ ἐστι.

gele '). Die hinzugefügte Bedingung zeigt jevoth nuf eine noch größere Periode in der Weltbildung hin; denn wenn auch der angedentete Ablauf der Zeit nicht ein ganzliches Aufhören der Welt voraussett, so bedeutet er doch wohl den Untergang der Erde, von welchem Anaragoras angenommen haben soll, er werde durch Feuer bewirkt werden.").

Wendern nun aber dem Anuragoras solche Perisden in der Wendschienig hervortraten, so midste es Manchem wahrscheinlich dunken, das er auch tinen geschlossenen Weis dieser Perioden angenommen habe. Dagsgen aber speicht die Angabe des Arsstoteles, Anaragoras habe nur eine unaufhörliche Weltbildung gesetz"), und der Grund hiervon kann leicht in den Principlen des Anaragoras nachgewiesen werden; denn der Griff schreitet nach seiner Borstellung in der Anordnung der Dinge fort, und es kann daher nicht wieder eine ganzliche Mischung der Dinge entstehen; die Ausgabe des Geistes aber, Unendliches aus unendlicher Mischung auszuscheiden, ist auch eine unendliche.

Es wird nothig sein, hier noch Einiges über seine Lehre von der Erkenntniß des Menschen zu sagen. Alles, was über diese gedußert wird, steht in der genauesten Berbindung mit seiner Ansicht von der Natur, so daß man wohl mit Recht daraus schließen darf, seine Mei-

<sup>1)</sup> Diog. L. II. 10.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 416. zóauos steht hier für yn, wie aus bem Folgenden sich ergiebt. S. dagegen Simpl. de coelo fol. 91.

<sup>8)</sup> Phys. L: 4; Simpl. ad h. l. fol. 88 a. ;

mung van ber Erkenntwiß, bes Manschen sei ihm mur aus feiner Naturlehre entfprungen. Der Grundfat feiner mechanischen Erklarungeweise, bag tein Beftanbtheil ber Belt werben konne, ift als ein reines Ergebnig bes verftanbigen Rachbenkens zu betrachten, und fo maren ibm auch bie erften Bestandtheile aller finglich jerkennbaren Dinge etwas, mas nicht burch bie Sinne, sondern nur bunch ben Benkand erkannt werben konne '). Daber wird auch mit Recht gefagt. Angrogoras babe bie Bernunft für bas erkannt, wodurch mir bie Bahrheit funden.3). Die Simme dagegen find ihm zu schwach, die mahren Bestandtheile ber Dinge au entbeden, benn wenn wir zwei fluffige Somben nehmen, schwarz und weiß, und aus ber einen twopfenmeis in die andere gießen, so wird bas Geficht die alle malige Beranherung ber Farbe nicht unterscheiben tonnen, wenn Die gleich ber Natur nach flattfindet 3). Diese

<sup>1)</sup> Arist. de coelo III. 3. εξ ἀοράτων ομοιομερών. Phys. I. 4. εξ ἀναισθήτων ήμεν. Simpl. de coelo fol, 148 b; phys fol. 35 b. Simpl. beruft sich mit Recht auf ben Sag bes Angraggoras: πάντα ξγνω νούς.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 91. Ueber die Art, wie Anaragoras die sinnliche Empsindung erklärte, ist Theophr. do sensu 27—37 nachzusehen. Das Wichwigste haben wir schon oben der rübet. Rur als Rotiz durfte noch nachzuholen sein, das in seiner Lehre auch das Gehirn eine Rolle spielte. Sonst sind seine Annahmen nicht sehr bemerkenswerth und nach der Uebertieferung bei Abeophrast wenigstens nicht so ausgebildet als die Lehre des Diosgenes von Apollonia über benselben Gegenstand.

<sup>5)</sup> Ib. 90. Ενθεν ὁ μὲν φυσικώτατος 'Αν. ὡς ἀσθενεῖς διαβάλλων τὰς αἰσθήσεις, ὑπὸ ἀφαυρότητος αὐτῶν φησὶ οὐ δυνατοί ἐσμεν κρίνειν τὰληθές. τίθησι δὲ πίστιν αὐτῶν τῆς ἀπιστίας τὴν παρὰ μικρὸν τῶν χρωμάτων ἐξαλλαγήν. ἐλ γὰρ

Borftellung von ber Ginnenertenntnig fchlieft fich an feine Lehre an, bag Alles in Allem fei, aber wegen ber Difchung mit andern nur bas herborftechenbe Clement erkannt werben konne. Wegen biefer Lehre aber hat ihm and Ariftoteles ben Borwurf gemacht, bag barnach von feinem Dinge Bahres ausgefagt werbeit tonne, inbem ein jebes fowohl bas Eine, als fein Gegentheil fei '); ein Borwirf, ber nur halb gegrundet ift, indem er fich nur auf bie Effenntnif ber finntichen Dinge begieht. Die Unzulänglichkeit biefer, inbemuffe nur bie Erscheinungen auffaffe, fcheint bem Anaragoras gang flar gewesen gu fein, benn es wird ein Ausspruch von ihm erwähnt, daß einem Jeben bie Dinge bas feien, als was er fie auffaffe "). Mit diefer Worftellungsweise tonnte es in 286berspruch zu fteben scheinen, daß Anaragoras gelehrt baben foll, ber Schnee sei nicht weiß, sonbern schwarz, weil bas Baffer, aus welchem er zufammengefroren fei, fcmarz fei "); allem wenn man vorausfest, in jener vorher betrachteten Aeugerung habe Anaragoras bloß von ber finnlichen Borftellung, in biefer aber von ber Eikenntnig burch

δύο λάβοιμεν χρώματα, μέλαν και λευκύν, είτα εκ θατέρου είς θάτερον κατά σταγόνα παρεκχέσιμεν, οὐ δυνήσεται ἡ όψις διακρίνειν τὰς παρὰ μιπράν μεταβολάς, καίπες πρὸς τὴν φύσον ὑποκειμένας.

<sup>1)</sup> Met. IV. 4; 5; 7; XI. 6.

<sup>2)</sup> Arist. met. IV. 5. 'Αναξαγόρου δε και απόφθεγμα μνημονεύεται πρός των εταίρων τινάς, δτι τοιαύτ αὐτοῖς Εσται τα ὅντα, οἶα ἄν ὑρολάβωσι.

Cic. qu. acad. H. 31; Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I. 35;
 H. 244.

Sefch. b Phil. I.

vernimftiges Rachbenken gesprachen, so wird man keinen Biberspruch zwischen beiben finden. Teboch in beiden Aussprüchen kann man auch ben Beweis finden, bag bem Anaragoras keineswegs bie finnliche Empfindung etwas gens Untqualiches für bie Extenntniß ber Babrheit war, benn er fand boch in ber finnlichen Auffastungeweise eis nes Jeben eine gemiffe Bahrheit, und bag bie fimilich erkannte Karbe bes Baffere ibm mahrhaft zukomme, mochte er nicht leugnen. Die Beftatigung hiervon finden wir in feiner Lehre, , die Erscheinungen, gaben ben Maagfab ab für die Erkenntniß bes Richt = Offenbaren \*). Diefer Ausbrud belehrt uns fehr gut über ben Weg, auf welchem er bie Erkenntniß ber Natur suchte. Ihm tam es seiner mechanischen Anficht nach barauf an, zu bestimmen, aus welchen Beftanbtheilen bie erscheinenben Dinge gusammengefett waren, und die Natur biefer Beftandtheile glaubte er zu finden, indem er aus ber finnlichen Beschaffenheit einer jeden Dischung schloß, bas überwiegende Bestand: theil in biefer Difchung muffe jener Beschaffenheit gleichen.

Bann man nun bas ganze Spstem des Anaragoras in Verhältniß zu seiner Erkenntnissehre übersieht, so kann man sich leicht davon überzeugen, daß ihm die Summe der Erkenntnisse, welche er erlangt zu haben glaubte, nur sehr gering erscheinen konnte. Denn so wie der allgemeine Geist die unendliche Mischung aller Samen überschaut und weiß, was war, was ist und was sein wird, so erkennt der menschliche Geist von allem diesem nur Weniges. Er

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 140. τῆς τῶν ἀθήλων καταλήψεως, τὰ φαινόμενα, ῶς φησιν Δν. (30. εἶναι πριτήρια).

vermag nicht die unesdliche Werschiebenheit ber Gamen au überblicken und einen jeben nach feiner Gigenthimlichkeit an bestingwen, fondern nur ihre offgeweinere Wet kenn er eindarmaßen: fich entwickeln; er vermag auch nicht bie Ordnung der Bestegung, der Mischeng und Entmischung ber Unsamen ist Albemigenau nachreveksen, sonbern mus Einigeste bieriden fann, er fich zur Externatig bringen. Indem., men dien dem Angragoras jum Wemußtfein getommen war, mabistoden er unfere wirkliche Erkenntnig mit Gen unenblichen Daffe bes gur Erkenvenben: vergfich, fecinte ihm: mobil bie Mage: entfichlupfeng nichts tonne er: damet; nichta betwommen, nichts gewußt werben; eng fei ben Ginn, finnach ber Beift, fung ber Lauf bes Lebens!). Dock man muß hierin: bei ber gang entgegengefatten Riche tung feinen Lehne eine Meigung zum Sbeptieismus nicht freden, wiemobe ibm nicht ohne Grund vom Ariftoteles?) vongewonfen wirb; bag feine Annahme einer unenblichen Jahl vien Urmehen: von imenblich verschiebener Beschaffens heit und, kommen wir himmsehen, einer mendlichen Ent mischung berfelben bie Moglichkeit ber Erkenntniß auf: bebe.

Wenn man noch zuletzt die Methode bes Anaragoras mit ber Methode ber frühern Naturphilosophen vergleicht,

<sup>1)</sup> Cic. qu. acad. I. 12.

<sup>2)</sup> Phys. I. 4. Man könnte zu Gunften bes Anaragoras sas gen, Set Begriff bes Criecop sei bes ihm nur unbestimmt, und solle non eine sehr geste, fin und unüberschbart Rahl bebeuten allein wenn aus biesem Begriffe bas Feststehen bes Unenblichen ersichlossen werben sollte, mußte er in strengerm Sinne von ihm genommen werben.

ip kann man fich nicht verhehlen, baß fie, obgleich nicht von mancherlei ungegrunbeten Boraussetungen foei, boch viel ftrenger gehalten ift. Das Burudführen bes gangen Spftems auf ben Grundfat ber mechanischen Raturichre, bas Streben nach Weweisen für bie Mischung und unendliche Theilbarkeit der wahrnehmbaren Dinge, ja felbft für bie Unbeweglichkeit ber Mischung an fich, bie Rare Einsicht von bem burchgangigen Zusammenhange und ber unenblichen Eigenthumlichkeit ber Elemente, bas fcharfe Festhalten bes Gegenfages zwischen ber beweglichen Raffe und bem bewegenden Gelfte, endlich bie Art, wie die Bufälligkeit und die Nothwendigkeit ber Urfachen beseitigt werben, um fin bie Thatigkeit bes Beiftes Raum ju ge= winnen, alles dies zengt von einem bebeutenben Forts schritt in ber bialektischen Gewandtheit, und gewiß verbiente ber Mann nicht bloß, weil er bie verninftige Ues fache ber Naturerscheinungen fand, sonbern auch wegen feines Strebens nach Folgerichtigkeit im wiffenschaftlichen Berfahren ein besonnener genannt zu werben \*).

## Reuntes Capitel.

Archelaos der Physiker.

Diefer Philosoph wird ber gemeinen und nicht unwahrscheinlichen Meinung nach für einen Schüler bes Anava-



<sup>\*)</sup> Arist, met. I. S.

govas gehalten '); ferner gilt er mit größerer Wahrscheins lichkeit für einen Athenkenfex, als für einen Milesier '), umb endlich käßt ihn die Sage anfangs zu Lampsakos, nachher zu Athen Philosophie lehren '). Ob er mit dem Gokrates bekannt gewesen sei, bleibt zweiselhaft, ungeachtet der Menge der spätern Zeugen '), und wenn er es gewesen, so wäre es das sicherste Zeugniß für seine geringe Bedeutung, daß ihn weder Tenophon, noch Platon, noch Aristoteles erwähnen '). Ueder seine Ledensverzhältnisse sind die Nachrichten überaus sparsam, so wie auch über seine Lehre, so daß es schwer hält, irgend etzwas Sigenthumliches und Sitheres darüber zu ermitteln.

Won ihm wird gefagt, er habe zwar in der Entstehung der Welt und in dem Uebrigen etwas Eigenthimiliches vorzubringen gesucht, aber diefelben Urwesen wie Anaragoras angenommen . Andere Angaben über die Gründe der Nasur, welche Archelass angenommen haben soll, tassen sich hiermit nicht in Uebereinstimmung brin-

<sup>1)</sup> Dieg. L. II, 16; Simpl. phys. fol. 6 b.

<sup>2)</sup> Einen Athenienser nonnen ihn vie meisten Zeugnisse, unter welchen ich auf das Zeugnis des Simplifies a. a. Orte am metsten baue, weit es vielleicht auf den Aheophrastos zurückgeht. Diog. L. 1. nennt ihn auch einen Milester.

<sup>3)</sup> Euseb. praep. ev. X. 14.

<sup>4)</sup> Diag. L. l. l.; Simpl. l. l. u. Anbere.

<sup>5)</sup> Die Quelle ber spatern tleberlieferungen aber bie Philosophie bes Arch. scheint die Schrift bes Abeophraftos über bessen Lehre zu sein (Diog. L. V. 42), ba sich nirgends eine Stelle aus seinem Buche, benn wahrscheinlich schrieb er boch, angesubrt findet.

<sup>6)</sup> Simpl. phys. fet. 7 a; de coclo fol. 148 b; August. de siv. D. VIII. 2.

gen, mochten jedoch aus Misverklandnissen entskanden sein '). Es scheint, als wenn Archelads die neue Lehre des Anaragoras vom Gegensutz zwischen dem dewegenden Geiste und den bewegten Ursanen nicht sestgehalten, vielwahr dem Geist als ein ursprünglich Gemischtes angesehen hatzte '), wozu die Veranlassung in der Lehre des Anaragoras lag, indem sie den Geist von der thierischen Geele nicht genau unterschied, und hieraus konnte die Uederlieferung sich bilden, daß die Lust ihm Geund der Natur gewesen seid, als wenn er naturisch den Geist als etwas Lustartiges sich gedacht hatte.

Bon seinen physischen Lehren sinden wir nur die Aut, wie er die Absonderung der Elemante geschehen läst und deran die Entstehung der Thiere und der Menschen anskupft, bemerkendwerth; beide Pamitte zeigen auch auf eine merkwärdige Art seine Verwandtschaft mit dem Andragoras und dem Anasimandros. Zuerst nämlich, lehrt ev, hätten sich das Wasser und das Gener abgesondent, und durch die Einwirtung des Feuers auf das Wasser wäre die Erde zu einer schammartigen Masse geronnen, später aber seiner sewonden; die Luft hätte sich aus dem Wasser der durch seine Bewegung erzengt, und so wärde die Erde von der Luft, die Luft von dem Feuer gehalten.

<sup>1)</sup> Plut. de pl. ph. I. S; Stob. ecl. I. p. 65; 293; Orig. phil. 9; Diog. L. II. 16; Sext. Emp. adv. math. IX. 360.

<sup>2)</sup> Orig. l. l. aisas de so you evanagem et eudeus payen.

S) Plut., Stob., Sext. Emp. II. II.

<sup>4)</sup> Diog. L. II. 16. Έλεγε δὲ δύο αῖτίας είναι γενέσεως. Θερμον και ψυχρόν. 17. σηκόμενον (πηγνήκενου?) φησι τὸ ὑδωρ ὑπὸ τοῦ θερμοῦ, καθὸ μὲν εἰς πυρώδες (ευρώδες (ἐ κῶν

bie Bilbung ber Etbe schließt fich ihm die Blidung ber Ebiere an. 200 die Erbe burth bie Ginwirfung bet Barme fich gebilbet hatte, sei butth Difchung bes Barmen mit Det kalten und fenchten Gibe bas Thiergefchlecht gebilbet worben, von vielertet Art, ein jebes Thier bon bem anbern berfchieben, boch alle biefelbe Rahrung habend; benn fie hatten fich vom Gobintun genahtt, in welchem fie geboren und welchen ihnen bie Erbe wie nabrende Miler bargeboten hatte. Anfangs jeboth waren fie nur eines kurzen Lebens theilhaftig gewesen, und erft spater ware ihnen bie Erzeugung auseinander entstanden, es waren bie Menfchen von ben übrigen Thieren gefondert worben, und hatten herricher und Gefete und Rittfle und Stabte und das übrige, was jum menschlichen Leben gehort, aufgestellt; boch ware allen Thieten ber Geift auf gleiche Beife eingeboren, und alle hatten einen Rorver gum Ges brauch, nitt einige langfanter, anbete schneller \*).

<sup>[</sup>εἡε waḥr[dṛeinlid]) συνίσταται, ποιεῖν γῆν, καθό δὲ περιξήεῖ, ἀέρα γεννῷν. ὅθεν ἡ μὲν ὑπὸ τοῦ ἀέρος, ὁ δὲ ὑπὸ τῆς τοῦ πυρὸς περιφορᾶς κρατεῖται. Orig. l. l. ἀποπρίνεσθαι ἀπ' ἀλ-λήλων τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρόν, καὶ τὸ μὲν θερμὸν κεῖσσαι, τὸ δὲ ψυχρὸν ἡρεμεῖν.

<sup>• \*)</sup> Orig. 1. 1. περί δὲ ζώων φησίν, ἔτι θερμανομένης τῆς γῆς τὸ πρώτον ἐν τῷ κατὰ μέρος (f. κάτω μέρει), ὅπου τὸ θερμάν καὶ τὸ ψυχρὸν ἐμίσγετο, ἀνεφαίνετο τὰ τε ἄλλα ζῶα πολλὰ καὶ ἀνόμοια, πάντα τὴν αὐτὴν βίαιταν ἔχοντα ἐκ τῆς ἔλύος τρεφόμενα ἢν δὲ δλιγοχρόνια. ὅστερον δὲ αὐτοῖς καὶ ἔξ ἀλλήλων γένεσις ἀνέστη καὶ διεκρίθησαν ἄνθρωποι ἀκὸ τῶν ἄλλων καὶ ἡγεμόνας καὶ νόμιους καὶ τέχνας καὶ πόλεις καὶ τὰ ἄλλα συνέστησαν. νοῦν δὲ λέγει πᾶσιν ἐμφυεσθαι ζώσις ὁμοίως· χρήσασθαι γὰρ ἔκαστον καὶ τῷ σώματι ὁμοίως (f. τῶν σωμάτων ὅσφ), τὸ μὲν βρασυτέρως, τὸ δὲ ταχυτέρως.

An die Art, wie Archelaos die allmalige Ausbilbung bes Menschen fich bachte, mochte fich bas auschließen, was uns von seiner Ethik gesagt wird '). Doch ift bie Bebeutung bestelben in bobem Grabe zweifelhaft. Grundsas namlich wird in der Kormel ausgedrückt: das Bose und Gute sei nicht von Natur, sonbern aus Uebereinkunft 2). Wenn man nun bebenkt, daß Archelaos Zeitgenoffe ber Sophisten war, konnte man fich geneigt fublen, ihm biefen Ausbruck in sophistischem Ginne, in weldem er alle Sittlichkeit aufbebt, zu beuten; wenn man aber auf seine mechanische Ansicht von ber Ratur sieht, konnte man auch wohl einer milbern Deutung Gebor ge-Nach dieser nämlich war ihm überhaupt alles in ber wahrnehmbaren Welt ein burch Bertheilung ber Urfamen Entstandenes, nichts aber, was als ein Berbenbes erscheint, von Ratur, und so konnte von ihm auch bie Bertheilung (vouos) ber Urfamen burch ben Geift als ber Ursprung bes Guten und bes Bosen in ber Belt angesehen werden 3). Nach dieser Erklarung wurde man

<sup>1)</sup> Diog. L. II. 16; Sext. Emp. adv. math. VII. 14.

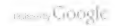
<sup>2)</sup> Diog. L. l. l. και το δίκαιον είναι και το αισχρόν οὐ φύσει, αλλά νόμφ.

<sup>8)</sup> Um biese Erklarung nicht gezwungen zu sinden, muß man sich an die Beheutung, welche viuos und givas bei den altesten Nechanisern hatten, erianern. So wird auch vom Anarimandros die adixsa in der ungleichen Bertheilung gesucht, vom Empedokes die givas überhaupt geleugnet (Plut. adv. Col. 10) und von Des mokritos gelehrt, durch den vouos allein sei süß und bitter, warm und kalt und Farbe, d. h. überhaupt sinnliche Beschaffenheit (Sext. Emp. adv. math. VII. 185; Galen. de elem. soc. Hipp. I. 2. p. 417 Kühn.); in dieser Lehre kann vouos auch nicht das Gesch

benn allerdings ein Zeugniß bafür finden, daß der Schule des Unaragoras der Geist ein nach sittlichen Zweden Wirksames gewesen sei, indem er den Gegensatz zwischen dem Guten und Bosen zu entwickeln strebe.

Mit dem Archelaos scheint die Wirksamkeit der anaragorischen Schule ausgestorben zu sein, doch natürlich nicht
so, daß nicht noch hie und da abnliche Ansichten von der Natur sich erhalten hatten \*). Die ionische Philosophie wirkte aber zunächst auf die Sophisten ein, deren Lehren wir jedoch zu entwickeln verschieden mussen, die philosophischen Ansichten betrachtet haben werden, welche neben der ionischen Philosophie gleichzeitig sich in audern Stämmen des griechischen Bolks hervorgethan hatten.

Die mechanische Naturlehre, welche wir in den Meisnungen des Anarimandros, des Anaragoras und des Arschelaos sinden, schließt sich genau an die Beodachtung über die Beränderung der Erscheinungen durch die Veränderung chemischer und mechanischer Mischungen an, und ist in so sern der Ersahrung mehr zugewendet, als die dynamische Naturlehre; auch hat gewiß die machematische Borstelsungsweise von der Ersüllung des Ramms durch körperzliche Größen und von der Ersüllung der Zeit durch räumzliche Bewegungen großen Einsluß auf ihre Ausbildung gehabt; aber sie verdindet sich auch mit speculativen Ges



bebeuten, sondern nur das Busammentreffen ber torpertichen Spifteme in ihrer Bewegung.

<sup>\*)</sup> Dem Euboros, einem Beitgenoffen bes Platon, wird eine ahnliche Meinung beigelegt. Arist. met. I. 9. Auch fpriche Aristateles geweilen von Angragoraten.

banten, in wie fern fie bas unveranderlich Wahre in ber Erscheinung auffuchen lebrt, und wenn sie gleich in bem Arrthum befangen ift, bag fich bies auf irgend eine Beife raumlich und finnlich barftellen laffe, so ift fie both geeignet, mehr im Einzelnen, als dies die bynamische Lehre vermag, barauf aufmerkfam zu machen, wie bie finnlichen Beschaffenheiten, in welchen uns bie Dinge erscheinen. nicht unmittelbar biefen beigelegt werben konnen. von haben wir ben offenbaren Beweis in ber Lehre bes Angragoras, bag ber Schnee schwarz fei. : Aus biefer mechanischen Ansicht bilbete fich nun auf fehr naturliche Beise ber Gegensatz zwischen bem Korperlichen, an fich Unbewegten, welchem aber bie Bewegung mitgetheilt werben kame, und amischen bem Geiftigen, bem bewegenden Grunde in ber Natur, ein fehr wichtiger Fortschritt, wie icon fruber angebeutet. Weiter als gur Ausbildung biefes Gegenfages konnte bie mechanische Raturlehre nicht führen; benn ein jeber Bersuch, ben baburch hervorgetretenen 3wiespalt in ber Ratur aufzuldfen, ging aus ihrem Gefichtsfreis beraus, indem er auf eine Burudführung alles Babren entweder auf ben bewegenden Geift ober auf bas,ibes megte Rorperliche geleitet baben wurde, von welchen beis ben Begen ber eine über bie Phyfit hingus, ber andere estr Berleugnung bes Philosophischen fiehren mußte. Dan konnte meinen, ein Fortschritt in biefer Lehre fei noch möglich gewesen, namlich in Rucksicht auf die Grunde bes Bewegten nachzuweisen, bag nicht nur einige, fonbern daß alle sinnliche Beschaffenheiten, in welchen uns bie Dinge erscheinen, das mabre Wesen dieser Dinge nicht unmittelbar ausbruden; allein mochte man nun biefes 200:

fen in ber bloß raumlichen Ausbehnung, b. h. in ber geometrischen Form, ober in einem übersinnlichen Charakter gefucht haben, auf gleiche Beife mare man baburch aus bem Kreise ber Physik herausgetreten. So salos sid benn auf naturliche Beise bie Ausbildung der mechanischen Physik mit ber Lehre bes Unaragoras und seiner Schüler. Wir sehen in ihr, so wie in andern Theilen ber Geschichte ber Philosophie, wie bie Fortbilbung ber philosophischen Erkenntniß nur burch große Brrthumer gewonnen werben konnte. Noch bies ift zu erinnern, bag auch bie Borftellung von ber Thatigkeit bes Geiftes aus ber Unbestimmtheit, in welcher sie vom Anaragoras aufgefaßt wurde, nicht herausgezogen werben konnte auf bem Bege ber Physik. Dies sehen wir an ber Bestrebung bes Archelaos, die Begriffe bes Guten und bes Bofen ju bestimmen; benn welcher Auslegung seiner Lehre wir auch folgen, so ging boch seine Meinung babin, entweber Gutes und Bofes bloß zu Sagungen ber Menschen zu machen, ober biefen Begriffen eine bloß phyfische Bebeutung zu geben. In diesem Gebiete wesentlich physischer Untersuchungen mußte man sich damit begnügen, auf ben Begriff bes Geiftes gestoßen zu fein; man befand fich bamit offenbar an ber Schwelle, welche am Ausgange ber Phyfil liegt.

## Biertes Buch.

Der Geschichte ber vorsokratischen Philosophie zweite Abtheilung. Die pythagorische Phi= losophie.

## 由非色 为社会证据

ें कोरोहार्व कोरोधिक सक्कोरीतकायकार कर पत्रके कोरोले हैं की पत्र हैं केरफ र कोरोहार क्रोसिय क्रोसिय हैं के हैं हैं है स्वार्थित क्रोसिय कीर्य कोरोह जोनेक्कोकों

## Erftes Capitel.

Pythagoras und die Pythagoraer.

Nask um biefelbe: Zeit, als bie ionische Phitosophie in Rlein : Uften fich ju entwickeln begann, entstand auch iti ben Colonien ber Griechen in Italien eine philosophische Denkweise. Die Colonien in Italien maren gubfeften theils von Achdern und Dorern geftiftet worben; fie ente behrten eines politischen Mittelpunfts, fanden aber both in mannigfaltigen Berbindungen untereinander wie von ihrer dunklen Geschichte bewiesen wird; auch mit ben bei nachbarten Griechen in Bicilien fand bebhafter Betfehr ftatt. Das borifche Element scheint in biefen Gegendun bas Alebergewicht gehabt im baben ; wenigstens neigte fich ihre Sprache jum Dorismus mit ortlichen Gigenthumlichkeiten. Daß sich hier fruh geistige Erregung zeigte, bavon geben uns Zeugniß bie gepriefenen Gefengebungen ei= nes Zaleufos und eines Charonbas, die Bluthe ber Dichts kunft und ber Rebekunft, hauptfichlich fit Sicklien, und bie Bilbung einer eigenen Schule von Aerzten in Rroton. Der Bobliffend ber Stabte mar bedeutend, wovom

auch die vielen Sieger in den olympischen Spielen zeusgen; er führte bald zur Ueppigkeit und Berweichlichung.

Run ift es auffallend, bag bie Philosophie in biefen Pflanzflabten nicht von Einheimischen zuerft ausgebilbet, sondern von ionischen Fremdlingen hierher gebracht wurde, nachher aber, sobald ber erfte Anftoß gegeben war, viele Forberer und Bewunderer unter ben Gingeborenen fand. Dies ift bem Bilbungsgange ber Griechen gemäß. ber Philosophie, welche sich in den borischen und achai: fchen Stabten ausbreitete, muffen wir hier zuerft reben, weil, fie nicht nur ber Beit nach um etwas früher, als bie Philosophie in ber ionischen Pflanzstadt Elea, entstanben gu fein icheint, fenbern auch, weil fie ber ionfichen Philipsophie naher nemmanbt ist als biefe. Dies muß dewen auffallend fein, nitelike won bein Bermandtschaft bee Stiftwieg, auf Bermeinbtichaft bein Deufart mit Sicherbeit fchiegen ; ju , diefen : glauben ; allein ::e8 :ift nicht ander8; ber , Menfche abethaupte tragt : Allemein Ginnebart . in fith, und vereinderte : Werhaltniffe; bes Bebens :: gieden auch: ans 1411 Mach - Aroton, wieder achaifigen. Pflanzfladt, : kann ein

14. Nach - Kroton, rinkr achaifthen: Pflanzfladt,: kam ein ionafcher Grieche,: Pythaganas, deborin zu Samos in ten 49. Dl.M. ein weifer: Mann, beffign Abstammung auf

mit erit die Direct.

Di mantail an

<sup>\*)</sup> Clem. Alex. strom. I. p. 309; cf. Diod. Sic. XII. 9. Die Annahme ist freilich nicht sicher; so wie die Zeitrechnung über die Hythagords und äber die Geschichte, welche mit ihm zusammenhangt, abschaupt sehr schwankend is. Diese Geschichte ist zwerst durch die Sage hindurchgegangen, nachher als historischer Roman behandelt worden. Das dies schon von den Schülern des Platon und des Arishateles geschoen sei, noch nache aber vom Apolisch

bie tyrrhenischen Pelasger zurückgeführt wird '). Das Leben dieses Mannes ist noch mehr, als das Leben aller übrigen altesten Philosophen, von einem mythischen Dunkel umhüllt, und die sabelhasten Sagen über ihn sind fast so alt, als die Geschichte '). Es kann uns daher auch nur wenig über ihn ausklären, daß wir ausschrliche Erzählungen über seine Schicksale und Thaten aus den spätern Zeiten des Alterthums besigen '), welche aus manscherlei Fabeln und Anekdoten zusammengesetzt sind, über den Charakter des Mannes aber und slauben, daß Pythagoras mit nicht gewöhnlichen Kenntnissen versehen war ').

nios und den Reu-Pythagordern und Neu-Ptatonifern, ist mir aus fer Zweisel. Krische, de societatis a Pythagora in urde Crotoniatarum conditae scopo politico. Gott. 1830. 4. baut zu viet auf die Glaubhaftigkeit des Arlstorenos, Dikarchos und Apollonios. Es ist setzsam, daß der Jonier Pythagoras ein Ideal dorischer Weisheit sein soll.

<sup>1)</sup> Rach bem Aristorenos, Aristarchos, Abeopompos, Kleanthes. Clem. Alex. strom. I. p. 300; Diog. L. VIII. 1; Porphyr. vita Pythag. 1; 2, cf. Kiessling ad. h. l. Auch Philasier wird Pythagoras genannt, welches auf Abkunst seiner Familie aus Philus zu beuten scheint. Lycus ap. Porphyr. v. Pyth. 5; Pausan. II. 13; cf. Krische p. 3. Daß er vom Lykos auch Metapontiner genannt wurde, geht sehr wahrscheinlich nur auf seinen Ausenthalt in Metapont.

<sup>2)</sup> Herodot. IV. 95.

<sup>3)</sup> Porphyrii vita Pythagorae; Jamblichus de vita Pythagorae; Diog. L. VIII. 1—50; Phot. bibl. cod. CCLIX. enthatt nur wenig über bas Leben bes Poth., auch über bie Lehren ber Pothagorder nur wenig Bebentenbes.

Herodot. IV. 95. καὶ Ἑλλήνων οὐ τῷ ἀσθενεστάτῳ σοφιστῆ Πυθαγόρη. Heraclit. ap. Diog. L. IX. 1. ſἀρτείδt bem Φρτραφονά πολυμαθέην μι, und fagt von thm b. Diog. L. VIII.

Gesch. b. Phil. I.

Ueber bie Gegenstande, auf welche fich seine Forschung bersa. Konnen wir einigermaaßen urtbeilen, wenn auch nicht über ben Umfang, welchen seine Kenntniffe in benselben erreicht hatten. Pythagoras wird zu ben ausgezeichnetsten Begrunbern ber wissenschaftlichen Mathematik gezählt '), wofür auch bie Richtung feiner Schule fpricht; baran schließt es sich an, bag er mit ber Bestimmung bes Maages und des Gewichts sich beschäftigt haben soll 2), die Berhaltniffe ber mufikalischen Tone mag ") und auch in der Astronomie Manches entdedt haben soll '). Wies bies bat jedoch mehr Bahricheinlichkeit, wenn wir ben Sang ber wiffenfchaftlichen Entwicklung in ber Schule bes Pythagoras betrachten, als wenn wir bie einzelnen Beugnisse untersuchen. Aus bemfelben Grunde find wir auch geneigt, bem Pothagoras Bersuche in ber Arzneikunst zuzuschreiben ), welche jedoch hauptsächlich an die Wirkungen ber Dufik auf bas Gemuth bes Menschen fich ange-

<sup>6:</sup> Πυθαγόρης Μνησάρχου Ιστορίην ήσκησεν άνθρώπων μάλοτα πάντων και εκλεξάμενος ταύτας τὰς συγγραφάς εποιήσατο έσυτοῦ σοφίην, πολυμαθίην, κακοτεχνίην.

<sup>1)</sup> Cic. de nat. D. III. 36; Diog. L. I. 25; VIII. 11; 12. Diese und andere chniche Stellen beweisen, daß die Spätern bie Berbienste bes Pothagoras um die Mathematik nicht mehr zu berftimmen wußten.

<sup>2)</sup> Aristox, up. Diog. L. VIII. 14 in febr übertriebenen Ausbrücken.

Porphyr. in Ptolem. harm. S. p. 213; Diog. L. VIII.
 Boeth. de mus. I. 10; 11.

<sup>4)</sup> Diog. L. VIII. 14; Plin. hist. nat, II. 8; 21.

<sup>5)</sup> Diog. L. VIII. 12; Gels. de medio. I. praef.; cf. HI.4.

schlossen zu haben scheinen '); und wenn wir bedenken, daß fein Bestreben auf Erziehung der Menschen durch Sitte und Lebensweise abzweckte '), und daß Gymnastist als ein Haupttheil der Erziehung von den Griechen über: haupt, und besonders von den Pythagordern anerkannt wurde, so ist est und auch nicht unwahrscheinlich, daß er für die Gymnastik gewisse Grundsätze aufstellte oder ihre allgemeine Bedentung für das sittliche Leben anerkennen lehrte ').

Allein alle diese Kenntnisse und Geschicktichkeiten schein nen weniger den Mittelpunkt seines Lebens zu bezeichnen, als der Sagenkreis, welcher um sein Leben verdreitet ift. Alle diese Fabeln und Geschichtchen, welche uns über ihn erzählt werden, verkündigen uns in dem Pythagoras den Bunderthäter, den heiligen Mann, den Berkünder göttlicher Weishelt. Daher ist schon seine Geburt mit Mundern umgeben; von Einigen wird er ein Sohn des Apollon, von Andern ein Sohn des Hermes genannt; seine Erscheinung wird in göttlichem Glanze erblickt, einen goldnen Schenkel soll er gezeigt haben, Abacis der Skythe kam zu ihm auf goldnem Pfelle geslogen, zu derselben

<sup>1)</sup> Pooph. v. P. 80; 83; Jambl. v. P. 164; 244. Es brauchs nur erwähnt zu werben, bag bem Pothagoras auch ber Gebrauch von Formeln und andern Mitteln ber Jauberei zugeschrieben wird.

<sup>2)</sup> Plat. de rep. X. p. 600.

<sup>8)</sup> In bem, was von seinen gymnastischen und musstalischen Uebungen und Kemntnissen gesagt wirt, sind übrigens Berwechstumgen zu fürchten, da auch der Philosoph Pythagoras von einem Athlesten und einem Musster dieses Ramens unterschieben wird. Ge noch andere dieses Ramens. Diog. L. VIII. 46; 47; Ariston. darm. elem. II. p. 36 ap. Meidom.

Beit wurde er an verschiednen Orten gesehen, Thiere folgten seinem Rufe, ber Fluggott rebete ihn an, vom Bermes befag er bas Geschent ber Erinnerung an fein fruberes Leben und in Andern wußte er dieselbe Erinnerung zu erwecken, die Harmonie ber Spharen foll er gehort baben, und feine Ausspruche galten als untrugliche Bahrbeit; wie ist es nun zu verwundern, dag er von ben Krotoniaten ber hyperboreische Apollon genannt wurde 1)! Es ift aber flar, bag alle biefe Meinungen und Rabeln nur über einen Mann entstehen konnten, ber entweder fich selbst, ober bem boch seine nachste Umgebung ein naberes Berhaltniß zu bem Gottlichen zuschrieb, als andern Denschen zukomme. Darüber find auch bie unzweibeutigsten Zeugnisse bes Alterthums vorhanden, von welchen wir nur bas alteste anführen wollen, bas Zeugniß bes Herobotos, welcher von -einem geheimen Gottesbienfte ber Pythagoraer, ben pythagorischen Orgien, und von einer beiligen Erzählung ober Formel bieses Gottesbienstes spricht?). Wenn wir nun finden, daß Zahlenlehre und Geometrie, Mufit und Aftronomie, ja felbst Medicin und Symnastif, ju welcher auch die Orcheftik ju rechnen ift, bei ben Pp= thagordern in ber innigsten Berbinbung mit ber Berebrung ber Gotter standen, so wird man wohl nicht zwei-

<sup>1)</sup> Die Erzählungen sind bekannt; ich will baher nur bemerten, baß für einige berselben Aristoteles als Gewährsmann angestührt wird. Aelian. v. h. II. 26; Apollon. Dysc. hist. mir. 6.

<sup>2)</sup> II. 81; cf. Arist. ap. Jambl. v. P. 31. Roch alter ift bas Zeugniß bes Aenophanes (Diog. L. VIII, 36) über ben Pythagoras felbst, boch kann es nur indirect für unsern Zweck gebraucht werben.

feln durfen, daß der Mittelpunkt aller Kenntnisse der Pysthagoraer, und muthmaaßlich auch des Pythagoras, in dem geheimen Gottesdienste, welcher vom Pythagoras abgeleitet wurde, zu suchen sei, einem Gottesdienste, welcher von seinen Anhangers für heiliger gehalten wurde, als der dffentliche, vom Staate angeordnete und geleitete.

Wenn man nun einen folden wunderbaren Mann, wie ben Pythagoras, betrachtet, so mochte man wohl gern wissen, wie er zu bem geworben sei, als welchen er fich spater zeigte, und wie er die Mittel zu feiner ausgebreiteten Birkfamkeit erlangte. Diefes Berlangen bat zu vielen Bermuthungen geführt, welche jum Theil auf geschichtlicher Ueberlieferung beruhen mogen. Allein wenn man bebenkt, welche Maffe von Kabeln an die Ueberlieferungen über ben Pythagoras im Berlauf ber Zeiten sich angeknupft bat, wie bagegen bas, was wir von ben alteften Zeugen über ihn wissen, nur sehr wenig ift, so barf man kaum hoffen, bier bas Bahre von bem Ersonnenen scheiben zu konnen. Die Ueberlieferungen ber fpatern Zeit über die Bildung des Pythagoras führen uns in so weite Raume, bag wir barin alle Bestimmtheit verlieren. Die Lebrer bes Pothagoras in ber Geometrie sollen bie Megupter, in ber Arithmetik bie Phoniker \*), in ber Aftronomie bie Chalbder, in ben beiligen Dingen und in ben



<sup>\*)</sup> Hiermit hangt zusammen, das Pythagoras der Schäler des Phoniters Mochos ober Moschos, des Urhebers der Atomenlehre nach dem Poseibonios, genannt wird. Moschos ist von Einigen für Moses gehalten worden; damit hangt dann wieder zusammen, das Pythagoras von der judischen Religionslehre Kenntniß gehabt aben soll.

Borfchriften für das Leben die Mager gewesen sein '); dabei bleiht den Griechen gar nichts übrig, und Pythagyras erscheint wie ein orientalisch Gebisdeter. Bon der ambern Seite werden von griechisch gelehrten Ramern zwei unbekannte Weise der Borzeit, Kreophylos') und Hermodamas'), von den sieben Weisen Bias') und Ahales'), außerdem Anarimandros der Physiter'), und nach der am meisten verbreiteten Meinung Phenedydes der Mythograph') seine Lehrer genannt. Bon allen diesen Meisnungen und Sagen aber verdienen nur zwei eine etwas ausschlichtichere Betrachtung, namisch das Pythagoras ein Schüler der ägyptischen Priester und dass er ein Schüler des Pheredydes gewesen.

Wenn wir bebenken, daß Aegypten vorzugsweise bas Wunderland der alten Griechen war, und bei seiner selts samen und verschlossenen Bildung, welche sich doch in ihren großartigen Werken den Augen auswang, den Gwieschen wunderbar erscheinen mußte, sobald sie mit ihm bekannter wurden: so kann es uns nicht auffallen, daß man

<sup>1)</sup> Porphyr. v. P. 6; Apulej, flor. I. fin. Andere Ueberlies ferungen übergehe ich.

<sup>2)</sup> Jambl. v. P. 9.

<sup>8)</sup> Porph. v. P. 2; Dieg; L. VIII. 2. . CL Jambl. v. P. 11; Diog. L. l. l. cum not. Menag. Areophylos und hermobas mas sollen auch nur eine Person gewesen sein.

<sup>4)</sup> Jambl. v P. 11.

<sup>5)</sup> Ib.

<sup>6)</sup> Ib.; Porph. l. l.; Apulej. flor. l. l

<sup>7)</sup> Ruch bem Anbran, Buris und Ariftagenot. Ding. L. I. 118; 119; Cic. de divin. I. 50.

ben seltsamen Mann Pothagoras mit ben Tegoptern in Berbindung brachte. Es kommt nun bingu, bag bie Lebre bes Pythagoras von ber Seelenwanderung und manche seiner ascetischen Borschriften, wenigstens wie man fie in spaterer Beit fich bachte, mit agyptischen Lehren und Gebrauchen Aehnlichkeit batten; maber konnte man fie alfo Schicklicher ableiten, als aus Tegopten? Rerner ift bie Soge gienslich alt, daß Puthagoras, ebe er nach Kroton fam, große umb lange bauernbe Reisen gemacht babe, und schwerlich mochten biefe, wenn wir ber Bahrscheinlichkeit folgen, in 3weifel gezogen werben. Samos überbies fland in Berkehr mit Aegypten, theils burch Privatleute, theils burch bie Berbindungen, welche ber Tyrann Polykrates baselbft unterhielt; bie Sage aber bringt ben Onthagoras auch mit bem Polyfrates in Rerbindung. Es list sich also wohl die Wahrscheinlichkeit nicht leugnen, baß Pothaggras nach Aegunten gereift sei. Jeboch mach ten wir hiergus nicht schließen, er sei auch in die Geheimnisse ber agoptischen Priester eingeweiht worben \*), ba theils die Zeugnisse nicht genügen, theils die Einrichtung bes agyptischen Kastenwesens es burchaus unwahrscheinlich macht. Auch ift eine oberflächliche Kenntniß ber agyptischen Meinungen und Gebrauche vollkommen binlanglich, uns bas au extlaren, was auf fie guruckgeführt wird. Die Geometrie, von welcher Berodot meint, bag fie aus Mes gebten zu ben Griechen gekommen fei, war überhaupt bas mals in ber Kindheit; die Griechen mußten ihr erft eine wissenschaftliche Geftalt geben, und konnten nichts als

<sup>\*)</sup> Antiphon ap. Porph. v. P. 7; 8; Jambl. v. P. 18; 19.

Handariffe und eine gewiffe Uebung von ben Megnytern erlernen. Die Lebre von ber Seelenwanderung war eine offentliche Lehre bei ben Aegyptern, und Pythagoras brauchte fie nicht eben von den Aegyptern zu entlehnen 1). Aus ferbem werben einige Gebrauche bei ber Bestattung ber Tobten und in ber Enthaltung von Lebensmitteln ben Pothagoraern, wie ben Aegyptern beigelegt, boch bies finb außerliche Dinge, welche auf bie innere Bilbung ber Menschen keinen bemerkbaren Ginfluß haben und Kenntniß ber priefterlichen Beheinmiffe nicht voraussetzen. Ueberbies ift hierüber Bieles in spatern Beiten erfonnen worben 2). Rur Eins ift noch zu erwähnen, nämlich die symbolische Darstellungsweise, welche ben Pothagordern und Tegoptern gemein war. Daß eine symbolische Darftellungsweife eis nem jeben offentlichen und geheimen Gottesbienfte fich anschließen muffe, liegt in beffen Natur; nur beim offentlis den Gultus ift ber Ginn offenbar, beim gebeimen nur ben Eingeweihten zugänglich. Rum haben aber bie agyptische Symbolik und die pythagorische, so viel wir urtheis len tonnen, nur eine fehr entfernte Mehnlichkeit. Bei ben Pothagordern finden wir Bablensymbole vorherrschend, sonft aber gewisse symbolische Lebendregeln, welche ganz bie Farbe griechischer Lebensweisheit und griechischer Berhaltniffe haben; nur in ben geometrischen Symbolen ber Dythagorder konnte man eine entfernte Aehnlichkeit mit ben agoptischen hieroglyphen fuchen. Wenn man aber bemerkt, daß bie geometrischen Symbole ber Pythagoraer

<sup>1)</sup> S. oben S. 163.

<sup>2.</sup> G. meiter unten.

mit ihren Zahlunspmbolen in der genauesten Berdinbung stehen, so wird man auch biese Achnlickeit nicht welter verfolgen wollen.

Mit dem Pherekydes seigen den Poshagoras einige Anetdoten in Werbindung, in welchen man an die Stelle seines Ramens sast jeden andern Namen seinen könnte. Unter den Meinungen: des Pothagoras hat man seine Lehre von der Seelenwanderung von dem Pherekydes ableiten wolken. Man hat also die Wahl, od man die Bekanntsschaft des Pythagoras mit dieser Lehre von dem Phereskydes oder von den Aegyptism herleiten will. Sonst sint ben wir keine Spuren; daß Pythagoras von den snythis sehen Erzählungen des Pherekydes etwas in seine Philossophie ausgenommen hatte, vielmehr lest Aristoteles dem Pherekydes und den Pythagoraern gang entgegengesetzte Meinungen über den Ursprung der Dinge bei \*).

Wir sehen also, duß die Bildungsgeschichte des Phethagoras mit geschichtlicher Wahrscheinlichkeit aus keiner der Ueberlieferungen, welche sie betreffen, nachzuweisen ist. Das Neiste werden wir ihm wohl selbst als Ergebnis eigner Forschung und den Einwirdungen keiner Zeit, welche nach wissenschaftlicher Erkenntnis machtig emporstrebte, zusschreiben mitsen. Wenn wir diese Sinviktungen seiner Zeit, welche Beit auf ihn gehörig würdigen, so werden wir aber auch zur Genüge uns erklären können, wie er bei eignem wissenschaftlichen Streben das werden konnte, als was wir ihn erkennen mussen, ein Mann, welcher auf die wissens

<sup>\*)</sup> Met. I. 7; ap. Stob. ecl. I. p. 380; cf. Diog. L. I. 119; Arist. met. XIV. 4; cf. XII. 7.

Schoftliche Ginficht und fettliche Befanntug feiner Zeitgenossen und ber Folgezeit einen nicht geringen Ginfluß ausgeubt hat. Schon hatten fich unter ben Griechen bie erfem Anfange ber wiffenschaftlichen Mathematik gehildet; mit ihr in Berbindung fand die aftronomische Beobachtung und die Frage noch ber Eutstehung und kosmischen Bedeutung ber Gestirne; Dusik und Comnastik wurder als Bilbungemittel bes Geiftes und bes Leibes geubt; in den Gnomen der Dichter und Beisen sprach fich Lebensweisheit aus, und die religible Betrachtung ber Dinge mar in bem Bolte noch lebenbig und einer weitern Ausbildung febig. Benn wir in biefer retigiofen Richtung ben Mittelbunkt bes Strebens, welches im Duthagpras war, finden, so werben wir auch wohl schwerlich uns geneigt fühlen, an eine auslandische Weisheit bes Pothagoras zu glauben; benn bas, mas wir in berfelben Bilbungsperiebe bes griechischen Bolls, theils vor, theils nach ban Pothagopas, von abulichen Bersuchen einer, my-Berissen Auffestung bes Seiligen finden, zeigt offenbar, wie es gang rein aus bem griechischen Wefen bervorgegangen ift. Men moge fich hierbei an ben Epimenibes und ben Empedokles exinuern. Auch finden wir, daß bie Sage ben Pothagoras aus griechischen Quellen feine re digisfen Borftelkungen foopfen lagt. Denn außerbem, bag feine Gebeimlehre mit ber orphischen nicht felten ausammengestellt wird, soll er auch in Aneta gewesen fein und Sich in die Gebeimnisse ber ideischen Soble haben einweis ben laffen +); auch wird erzählt, bag er bie meiften feis

<sup>\*)</sup> Jambl. v. P. 25; Porphyr. v. P. 17; Diog. L. VIII. 8.

ner ethischen Andren, d. h. wohl seiner ascetischen, mit ber Meligion in Berbindung stehenden Borschristen, van der dehabischen Priesterin Abemistokleia empfangen habe. 1). Als sine Muthmaasiung mag es hier stehen, daß Puthagoras schon durch seine Abstannnung von den tyrrhenischen Pelasgern eine heilige Sage übenliesert erhalten haben konnta, welche er seinen Amoden gemäß nur weiter auszuhilden brauchte 2).

Das er seine religissen Ausschen in einer geheimen Lehre fortpflanzte, liegt schan in bem Marte Orgien; mit welchem sie Herobot bezeichnet; es wird uns aber auch

<sup>1)</sup> Aristoxen. up. Diog. L. VIII. 8; 21; Porphyr. v. P. 41.

<sup>2)</sup> Bekanntlich hat bobed im Aglaophames die orvhilch basdifden Mufterien auf die Pothagorder und ben Dothagoras gurud zuführen gesucht. Darin ift vielleicht zu viel gesagt ober geleugnet. Benn man aber bagegen hauptfachlich ben Bufammenhang bes Dothagoras mit ber Berehrung bes Apollon, welche in mehrern Punften ber Sage heraustritt, geltend gemacht hat und wie Krische p. 22 sq.; 33 sq. behauptet, bağ Pythagoras gar nichts, sonbern erft feine sogleich nach seinem Lobe ausgegerteten Schüler mit ben bak difchen Mufterien zu thun gehabt hatten, fo muffen wir billig Bebenten tragen, ein anderes Urtheil über ben Pothagoras zu fallen, als bas, was burch ben Dtunb biefer Schater zu uns gefommen ich Die Bothe abguthun ift unfewes Dras pichts aber aufmertfam möchten wir barauf machen, bag nicht allein ber Apollobienft, fenbern auch ber Dienft bes hermes in vielen, bebeutenben Sagen uber ben Pothagovas heraustritt, was eine Berbinbung mit ben famos threfischen Mofterien arrethen läßt, und bag wir beim Phitologs. bem echteften Schuler puthagorifcher Philosophie, auch eine Berie bung auf bie batchifchen Gulte finben (Boch's Philol. S. 153), wie ja auch fein Buch bie Batchen genannt wurde. Boch a. a. D. G. 34 ff. Alles bies lagt uns vermuthen, mas ja auch von biefen neugebitbeten Dufterien an fich mabricheintich ift, bag fie eine eflettifche Bermifchung und allgemeinere Deutung fruberer Gutte entbielten.

ausbrudlich auf glaubhafte Beife verfichert, bag bie Duthagorder ben Grundsat hatten, nicht Allen sei Alles zu verkunden '). Diese Orgien scheinen auch im eigentlichen Griechenland verbreitet gewesen zu fein; wenigstens fpricht Herobot von ihnen als von einer allgemein bekannten Sache; bie meifte Berbreitung haben fie aber wohl in ben italischen Pflamftabten gefunden. Barum nun bierber Orthagoras feine Birkfamkeit verlegte, barüber giebt es verfchiebne Sagen, unter welchen die mahrscheinlichere schwer au finden ist; genug wir wissen, daß er von Samos nach Aroton auswanderte. Dies foll im vierzigsten Sabre feines Alters geschehen sein 2). Wir übergeben die wunderbaren Eradhlungen von feinem Auftreten in Kroton, von ber adttergleichen Berehrung, welche er bafelbft gefunden, von ber plotlichen Sittenveranberung, welche er bewirft haben foll, und bemerten nur, daß er nach glaubhaften Ueberfieferungen eine eigenthumliche Art bes Privatlebens unter benen, welche sich ihm anschlossen, einrichtete 3). Dag biefes Leben, welches fich auch spater unter feinen Anhangern erhielt, eben als ein Privatleben bezeichnet wird, beweist auch, daß alle die Erzählungen ber Spatern, welche vom Pythagoras felbft eine Umwalzung ber Staatsform nicht nur in Kroton, sonbern auch in anbern Stabten Italiens bewirken laffen, übertreiben, wiewohl baburch nicht ausgeschlossen wird, das Pythagoras seinen

<sup>1)</sup> Aristox. ap. Diog. L. VIII. 15; Arist. ap. Jambl. v. P. 31.

<sup>2)</sup> Aristex. ap. Porph. v. P. 9. Rach Cicero de rep. II. 15 in ber 62. Olymp.

<sup>3)</sup> Plat. de rep. X. p. 600.

Unhängern auch politische Grundsate einpflanzen mochte, welche auf eine Veränderung der Staatsversassung abs zwecken konnten. Von politischen Grundsäten der Pysthagorder wird uns wenigstens sehr viel erzählt.); sie sollen aristokratischer Richtung gewesen sein., und wenn man die spätern Schicksale der Pythagorder bedenkt, so ist beides wahrscheinlich, so wie denn auch die innige Verzbindung der alten Religion mit dem Politischen dei den pythagorischen Orgien etwas Aehnliches erwarten läst. Rur muß man nicht glauben, die Seheinmisse der Pysthagorder seien bloß politischer Art gewesen, vielmehr des rechtigen uns die wahrscheinlichsten Ueberlieserungen durch aus, den Mittelpunkt der pythagorischen Genossenschaft in einer geheimen Religionslehre zu suchen.

Die Gesellschaft, welche Pythagoras stiftete, wird als ein geheimer Bund angesehen. Damit hangen viele Uesberlieferungen zusammen, welche zum Theil in spatern Zeiten in's Unglaubliche, ja fast in's Unmögliche übertrieben worden sind. Vor der völligen Einweihung in die Orgien sind wohl unstreitig nach der Art solcher Einrichtungen Prüfungen oder niedere Arten der Weihen vorhersgegangen. Als etwas dem Pythagoras Sigenthümliches wird erzählt, daß er zuvor die Gesichtszüge der Einzusweihenden untersucht habe 3); nachher soll er sie, während der Zeit der ersten Weihungen, zum Stillschweigen (Exe-

<sup>1)</sup> Varro ap. August. de ordine II. 54; Posidon. ap. Se-sec. ep. 90.

<sup>2)</sup> Diog. L. VIII. 5; Jambl. v. P. 257.

S) Gell. noct. Att. I. 9.

uvola) gewöhnt haben '); bie Beit ber erften Beihumen wird aber verschieden angegeben; wie wir benn über biefe Dinge nichts mit großer Buverficht verfichern mochten. Rur scheint es uns ber Einrichtung folder Genoffenschaft ten gemaß ju fein, bag fich nach bem Grabe ber Weiben bie Pythagorder in mehrere Claffen abtheikten, über beren Benennungen man nichts Gicheres angeben kann, welche aber gewohnlich unter ben Ramen ber Efoterifet und ber Eroterifer unterschieben werben. Bei folden beilgen Ge sellschaften tann es nicht auffallen, bag man über Bieles auf bas Ansehen bes erften Stifters fich berufen mußte, und bies ift die wahrscheinlichste Deutung, welche man bem berühmten adrog kom ber Pothagorder geben kann "). Auch kann es babei nicht auffallen, bag Beiber, bie vielfaltig gepriesenen Pothagorderinnen, an ben Gebeinmiffen Abeil hatten 3). Busammengehalten wurde ber Bund burch gemeinschaftliche Lebensweise und Sitte, burch Uebungen allerlei Art bes Leibes und bes Geiffes; Borfdriften gab es für die Mitglieder, zum Theil in symbolischen Spruden, beren Bebeutung fich errathen, aber nicht mit Gewißheit entziffern laft 1), jum Theil in beutlicher ausgefprochnen Lebensregeln, von welchen ein Theil in die fogenannten golbenen Spruche bes Puthaporas übergegan= gen fein mag. Bu ber gemeinschaftlichen Lebenstet ber Pythagorder gehörten ihre gemeinschaftlichen Mable (ovoo-

<sup>1)</sup> Gell. l. l.; Jambl. v. P. 68; 72; 226.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. I. 5.

<sup>8)</sup> Jambl. v. P. 267 fin.

<sup>4)</sup> Darüber weitläuftig Jambl. protrept. 21.

rda), und auch besondere Speiseverschnungen sollen sie vom Pythagoras empfangen haben; doch sind die Uebers lieserungen hierkoder nicht in Usbereinstimmung. I. Endslich hatten sie auch eigenthämliche Vervednungen für das Wegrädniss der Eingeweihten?). Als eine Usbertreibung Späterer ist es anzusehen, daß sie Gemeinschaft des Werzmögens gehadt hätten?), denn dagegen stimmen manche Erzählungen, welche von eignem Vermögen einzelner Pythagorder sprechen, und mehr Wahrscheinlichkeit haben, als die allgemeine Angabe.

Der Bund ber Pythagorder gebieh nun auch zu einer eigenthamlichen wiffenschaftlichen Entwicklung. Auf welche Gegenstände biefe sich bezog, ift schon früher angedeutet worden, als von den Kenntniffen des Pythagoras die Bede

<sup>1)</sup> Berbot des Bohnenkessen nach einer wahrscheinlich unechten Scheift des Aristoteles (Diog. L. VIII. 34), ein ägspetisches Institut nach Herodot. II. 37; Aristorenos dagegen sagt, Pythagoras habe die Bohnen von allen Gemusch am meisten empsohen. Gest. IV. 11. Berbot des Lichtessen, ebenfalls gleich den Aegyptern; die Sage hierdber ist nicht sehr verbreitet und beruht auf Fabeln. Berbot des Fleischessens; darüber waren verschiedene Sagen. Eudox. ap. Porphyr. v. P. 7; Jambl. v. P. 85; 108; Diog. L. VIII. 20. Das Sichesse ist, dem Arist. zu solgen, nach weichem die Pythag. nur einige Eingeweide und einige Arten Fische nicht, aßen. Gell. 1. 1.; Diog. L. VIII. 19. Cf. Porphyr. de abstin. I. 26. Die Angabe des Aristorenos, sie hätten nur des Ackerstiers und des Welders sich enthalten, natürlich ihrer Rühlichseit wegen, scheint eine spatere Deutung zu sein. Diog. L. VIII. 20; cf. Athan. X. 18 p. 418.

<sup>2)</sup> Herodot. II. 81.

A) Gall. nabt. Att. I. 9. Die Gage ift woht theils barant entstanden, daß die Puthag. zu ihren gemeinschaftlichen Mahlen et, was von ihrem Bermögen zusammenbringen mußten, theils baraus, daß sie ben Grundsas hatten, den Freunden sei Alles gemein.

war. Als burchlaufender, verbindender Naben ift die religibfe Gesimmung anzusehen; Sauptgegenftande des wisfenschaftlichen Strebens aber: waren Mathematik und Die fif: biese verzweigten sich so mit ihrer ganzen Anficht von ber Miffensthaft, bag nicht mit Unrecht gesagt werden kann, burch Mathematik und Dufik fei ihre gange Lehre verbumben. Daß nun an bie religiose Gefinnung, sobald fie mit wissenschaftlichem Streben gusammentrifft, auch phi losophische Forschungen fich anschließen; ift gang, naturlich, und so durfen wir auch wohl fcon beim Pothagos ras felbst eine gewisse Entwicklung bes Philosophichen vermuthen. Uebrigens muffen wir hier unfere Unwiffenbeit gestehen; was Pythagoras selbst phidsophirt :habe, barüber konnen wir nicht urtheilen, be bie Schriftsteller unter ben Alten, welche am besten und am meisten tritisch von den Lehren alterer Philosophen fprechen, Platon und Ariftoteles, bem Pythagoras mie irgend ein Philosophem beilegen, die Nachrichten Spaterer aber hieruber gar nicht zu berücksichtigen sind, indem sie alles, was die Pythagorder lehrten, auch auf bas eine Saupt bes Pythagoras zurudwerfen. Wir konnen nur vermuthen, bag bie erften Reime ber philosophischen Unficht, welche spater unter feinen Schulern fich weiter ausbildeten, icon beim Pythagoras vorbanden gewesen sind.

Nun hat man gemeint, die Eintheilung des Bundes der Pythagorder habe sich auch auf die Ueberlieserung der Philosophie bezogen, so daß gewisse Lehren nur den Esoterikern mitgetheilt worden seien, andere auch den Eroterikern, außer dem Bunde aber habe man niemandem die philosophische Lehre mitgetheilt. Hierauf beziehen sich meh-

rere Sagen, welche von Musgessoßenen wegen ihrer Schwatz haftigkeit und von ungläcklichem Geschick berer, welche bie geheime Lehre verriethen, ergablen. Wenn wir num bes merten, bag bei ben altern Bengen zwar von Geheimnif= sen ber Pothagorder bie Rebe ift, aber nicht von philos fophischen \*), bag aber bie Spatern, welchen Geheimnis kramerei auch in der Philosophie lieb war, von einer gebeimen Philosophie ber Pythagorder reben: so wird wohl jeder die unreine Quelle ber Ueberlieferung ahnen. Das, was genau mit ber religiosen Lehre ber Pythagorder verknupft war, mußte wohl geheim gehalten werben, bas bagegen, was als etwas rein Biffenschaftliches frei und allgemein verständlich bargeftellt werben konnte, bies geheim zu halten, bazu war keine Beranlassung vorhanden. Run ift es wohl naturlich, bag, je langer bas Philosophische unter ben Pythagordern ausgebilbet wurde, um so mehr auch sein wiffenschaftlicher Gehalt an ben Tag trat, bagegen in ben frlibern Zeiten es mehr mit ber Quelle seines Ursprungs, ben religiosen Sigen und Bor= schriften, verwachsen war, und also auch mehr in bem

<sup>\*)</sup> Aristorenos bemerkt nur im Allgemeinen, die Pythagoraer hatten die Regel ausgestellt, man durse nicht allen alles sagen; doch ist die Stelle aus einer Schrift über die Gesehe für die Erziehung, wo so etwas leicht eine besondere Beziehung haben konnte. Diog. VIII. 15. Aristot. sagt Jambl. v. P. S1, zu den tiessten Geheims nissen der Pythagoraer habe es gehort, daß es drei Arten vernänftiger Wesen gebe, Götter, Menschen und ein Mittleres, von welscher Art Pythagoras, welches hossentich niemand für etwas Philossophische halten wird. Mehr an das Philosophische halten wird. Mehr an das Philosophische halten wird. Deck and die Geheimnis ansährt, doch auch dies ist nur mythische Einkleidung und nicht einmal mit Sischerheit auf die Pythag, zu beziehen. Cs. Cratyl, p. 400.

Innern des Bundes verhorgen gehalten wurde. Damit stimmen auch die Ueberlieferungen überein, das Pythagos ras und auch feine ersten. Schüler nichts. geschrieben has ben \*), wodurch die philosophischen Lehren hätten: allges mein bekannt werden komen, und daß erst wirt später in Griechenland pythagorische Lehren verbreitet wurden.

Dies bangt mit ben Schickfalen bes pythagorischen . Bundes zusammen. Die Pothagorder, wird uns erzählt; ohne daß wir alles für verburgt halten möchten, batten einen bebeutenben Ginfluß auf die politischen Angelegenbeiten von Kroton gewonnen und bem Staatswefen faft eine ariftofratische Geftalt gegeben. Auch" auf anbere griedifche Colonien in Italien, auf Spbaris, Metapont, Los tri, Larent, foll fich ihr Ginfluß erftrect haben, befonbers ber Tyrannei feindlich. Run warf fich aber zu bies fer Zeit ein gewiffer Telps jum Tyrannen über Sybaris auf, und bie ihm feinblichen Aristofraten fibben nach Rros ton. Da ihre Auslieferung verlangt, von den Krotonias ten aber auf Betrieb bes Pothagoras verweigert wurde, entstand Krieg zwischen beiben benachbarten Staaten. Uns ter Anführung bes Pothagorders Milon besiegten bie Rrotoniaten bie machtigen, aber verweichlichten Subariten und



<sup>\*)</sup> Plut, de Alen, fort. I. 4; Porph. v. P. 57; Dieg. L. I. 16; VIII. 15; Jambl. v. P. 199. Alle Schriften, welche bem Pothagoras und den altern Pothagoraern zugeschrieben werden, sind untergeschobene Schriften; dason nehme ich nur unstangegische Sichristen; aus, welche schon frah zu allestei Aberglauben in Gebnauch gewesen zu sein schen best pythag, Bundes, Bergl. Dieg. I. VIII. 7. c. not. Mennar.

genftorten ibre Stade. Dies gereichte jeboch auch ben Dythagordern jum Berberben; beim über bie Berfheilima bes fibaritifchen Beute entftand Streit arrifchen ben Duthanoratent und bet Bolksvartei, beren Anflikter Kulon. wie man fagt, wegen unteiner Gitten von ben Pothageraern zu Hrenn Wember nicht zugelaffen, in einem Auf-Banbo bie im Baufe bes' Milon verfammelten Puthagorder angriff, wohel ble meiften ber Dithagordet imides bommen fein follett. Dochagoras Pitt foll blefer Sufahe entflaben und nach andern Staftens gegangen fein; ba aber auch über viefe bie Berfolaung gegen bie Pothagender: fich ausbriddete, foll et feinen Debiffe Die tapout gefunden baben! ). : Nach feinem! Tobe! wurde er von ben: ttalfiseit" Griechen in hoben Chren gehalten 3), und noch bem Citery zeigte man zu Detripont ben Dot, wei er 'guftorbett feitt' follte."). agai ann 1977

Die Werfolgung gegen bie Phisogorate' führte gu ein ner großen Bewegung in den Kalischen Stadten. Die Welfandundungshäuset der Pophagorate wurden verbrannt; die ersten Bioger der Stadte bertrieben, die durch die Bernttlung der Achaer eine Berschnung der Parteien gei lung, und We achalse, d. h. die demokratische, Regise rungssorm eingeskher wurde ". Wahrschleinlich mussen wie

<sup>1)</sup> Died: Sie. XII. 9; Plut. de gen. Sour. 15; de repugui. Stois. 57; Porphyr. v. P. 56; Jamis. v. P. 255.

<sup>.... 2);</sup> Arist, rhet. II, 28; Justin. XX. 4; Porphyr. v. P. 4; Jambl. v. P. 170.

<sup>8)</sup> Cic. de fin. V. 2.

<sup>4)</sup> Polyb. II. 39. Daß die achaische Regierungsform bemotratisch war, sagt Pol. ausbrücklich im vorhergehenden Capitel.

biefe Unruhen, in welchen die Pythogorder und ihre policischen Grundsage unterlagen, als Ursache der Erschelnung vieler Pythagorder im eigentlichen Geiechenland aus sehen. Doch blieben andere in Italien, und hatten hier zum Theil-großen politischen Sinflus.

Ueber die Fortoflanzung ber pothampifden Schule baben wir mehrere Ueberlieferungen.), welche offenbar er: sonnen find. Durch die Berfolgungen, welche bie Pothagorder erlitten, fcheint ihre Befchichte gleich nach bem Anthagoras verbunkelt worben gu fein. Anch Bergeich: wiffe ber Pythagorder finden wirzat; welche biefer: Schile eine unglaubliche Ausbehnung geben, ::: fo wie :: den: aberbaupt viele Manner Pythagorder genannt werben, welche in gar teiner Berbinbung mit ben Dothagordern geften ben haben konnen. Daß man in spatern Beiten, und auch wohl schon sehr frub 2), ber pothagorischen Schule einen viel größern Rreis ber Birkfamkeit beilegte, als fie gekatt hat, dies liegt hawtfachlich in brei Unfachen, theils in bem Beftreben ber Puthagorder, auf ihre Schule allerlei Ehre zu baufen, theils in ber Bermechelung berer, welche an ben pythagerischen Orgien, mit benen, imelde an ber pythagorischen Philosophie Abril hatten, theils in der Art, wie man italische und puthagorische Philosophen in bemfelben Sinn fagte. Aus bem Eifer, welcher turg vor Chrifti Geburt für mofteriose und wunderthatige Phi= losophie, auch mit bem Namen pythagorischer Philosophie benannt, erwachte, ift es berzuleiten, bag wir viele Schrif-

. .

<sup>1)</sup> Jambl. v. P. 265; 266; Diog. L. I. 15.

<sup>2)</sup> Herodet, IV. 95.

ten und Beuchftide von Geriften überliefert erhalten baben, welche bie Ramen von altern Pothagordern mit Unrecht an ber Stirn tragen. Die neuere Rritit bat gezeigt ober beftätigt, daß bie Schriften, welche bem Timdos und bem Archytas zugeschrieben werben, unecht find, und baß bie Schrift über bie Ratm bes All, welche bem Ofellos von Lutanien beigelegt wird, wenigstens von keinem Drthagorder berelibten konne. So find auch viele Bruchflude, angeblich bes Archytas, und alle, welche bem Brontinos, dem Europhamos und andern Pothagoraern ber altern Beit augefdrieben werben, offenbar untergeschoben. Forner ift nachzuweisen, daß Alkmaon, ber krotoniatische Arzt, ein Beitgenoffe bes Pythagoras, von beffen Deinungen wir Manches überliefert erhalten haben, nicht zu den Pythagordern zu zählen fei, und auch Sippasos, Et-Phantos, Empedoftes und Cudoros gehören nicht zu ber Reihe philosophischer Entwicklungen, welche wir mit bem Ramen ber porbagorischen Schule zu bezeichnen haben. Dies" warbe uns um Bieles leichter zu beweisen fein, wenn wir noch bie Schriften bes Ariftoteles über und gegen bie Duthagorder und ben Archytas befäßen, allein ench aus ber Bergleichung ber angeblichen Schriften und Beuchflude ber Pythagorder mit bem, was über pothagorische Lehre Ariftoteles in gerftreuten Bemerkungen berichtet hat, kann uns kein 3weifel über ben Abschluß unfere Metheile übrig bleiben \*).

<sup>\*)</sup> Dier ift nicht Raum genug fur tritifche Erbetermigen; man tann biefe'in meiner Gefchichte ber pythagorifchen Philosophie nachleien.

Erst gegen bie Beiten bes Gofratus erhaltert unsere Rachrichten über bie Ppthagorder einige geschickliche Sicherheit. Diese knupft sich besonders an vier ober funf Ramen und Manner, an ben Philalags, ben Lufis, ben Kleinias, den Eurotos und den Archotas. Won diefen werden Philolaga, Eurytos und Archytas vom Axistoteles expabit '); der erffene und der lettere find duch auffer bem geschichtlich festgestellt; vom Lysis wiffen wir, bag er au Theben lebte und ber Lebrer bes Epomeisonbas war"); meniger gewiß ift bas, was von Aleinigs erzählt wird, jedach hat es einen boben Grad ber Wahrscheinlichkeit. Ueber bas Beitalter biefer Manner tann fo viel mit Elcherheit gefagt werben, daß Philolaos ju Theben ber Lehrer bes Simmigs und bes Rebes war, che biefe nach Athen zum Sofrates kannen 3), daß Lufis etwas fpater ber Lehrer bes Epameinonbas, und wieber etwas water Archytas ber Beitgenoffe bes jungern Dionofios und bes Platon mar, Der Uebrigen Beit bestimmt fich nach biefen Angaben, benn sie werben alle mit einander in eine gewiffe Berbindung gebracht. Run bin ich auch noch gesteist, einer Angabe bis auf einen gewiffen Punkt zu trauen, welche uns fagt, Philologs, Kleinigs und Eurytos nebft einigen Anbern seien Schiffen bes Arrfas, welder in Italien vothagerische Philosophis lehrte, gewe-

<sup>1)</sup> Met. VIII. 2; XIV. 5; proble, XVI.: 9; rhest. IM.: 11; eth. Eud. II. 8; cf. Theophr. met. 3; Diog. V. 25.

<sup>2)</sup> Corn. Nep. Epam. 2; Plut. de gen. Socr. 13.

<sup>19</sup> B) Plat. Phaed. p. 61. Damach::fagt. Matth :(Philiplass bes Buthaporders Exhven neigt ben Bruchfteiten seines Warts, G. 5.K.) bas Leben bes Philolass zwischen ber 70. und 95. DI.

fen: ). Dabisoch wurde inim bie Ausbildung ber Lehre, welche: wie pythagerisbe nennen, um ein Menschenalter welter mundcheschoben werben, where bag golengnet werben foll, die ersten Linien berfelben feien auch feben frus her im wothagorischen Bunde vorhanden gewesen. Doch haben wir fie nur in ber Gestalt überliefert erhalten, in welche fie bom Philolaus, Eurytes und Ardytas gebracht worden ift; benn wenn auch unter bem Ramen bes Ares sas ein Bruchftuck angeführt wird 2), so ist bies boch seinem Inhalte nach fur unecht zu halten, sonft wird uns gar nicht vom Arefas gefagt, bag er etwas gefchrieben, vielmehr ift es eine alte, wie es scheint, wohlgegrundete Ueberlieferung, baß zuerft Philolaos ober feine Beitgenoffen etwas Schriftliches über pythagorische Philosophie verfaßt hatten ). Bon ben zuerft angeführten funf Dannern scheinen auch Lyfis und Rleinias nichts Schriftliches offentlich gemacht zu haben '), und felbst vom Eurytes barf baffelbe geglaubt werben, ba ein altes Zeugniß nur aus bem Munde bes Archytas von feiner Lehre zu reben weiß'). Bom Philolaos bagegen find uns Fragmente er:

<sup>1)</sup> Jambl. v. P. 266. Diefer Angabe ift freilich Unrichtiges beigemischt (f. Bodt's Philolaos S. 13 f.), sie trennt sich aber inerkich von ben übrigen fabelhaften Rachrichten über bie Folge ber Pretpagorder, meswegen sie mir Glauben zu verbienen schrift. Plust de gen. Socr. l. l. meint wohl mit bem Pythagorder Artesos keinen anbern, als ben Aresas.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 846.

<sup>5)</sup> S. Bdch's Philol. S. 16. f.

<sup>4)</sup> Einige Fragmente, welche bem Aleinias zugeschrieben werben, find febr zweifelfoft.

<sup>5)</sup> Theophe. 1. 1. Spatere fithen freitich Fragmente von

halten worden, deren Echtheit Boch dargethan hat, umd vom Archytas, wenn auch viele Schriften ihm untergeschoben worden sind, kann nicht bezweiselt werden, daß er mancherlei Werke hinterlassen habe. Von der Lehre dieser Männer nun und wohl auch einiger anderer, deren Namen weniger bekannt sind, spricht alles, was Platon und Aristoteles, so wie andere glaudwürdige Zeugen, als pythagorische Lehre und überliesert haben.

Diese Pythagorder werben uns überhaupt als ehrsame Manner, welche nach Unftraffichteit bes Lebenswandels trachteten, geschilbert. Ihr bedeutender Einfluß auf bas Leben und bie Biffenschaft ihrer Zeit leuchtet aber beson= bers in bem hervor, was uns vom Archytas erzählt wird. Wie dunkel jedoch ihre Geschichte sei, lagt fich baraus abnehmen, bag auch von biefem berühmten Staatsmanne und Gelehrten nichts Busammenhangenbes gesagt werben kann, was offenbar bauptfachlich ber Bergeffenbeit zuzuschreiben ift, in welche bie Geschichte ber italischen Pflangstädte gerathen. Dieser Mann, ber angesehenste Burger feiner Baterfladt Tarent, welcher feches ober fiebenmal bas Amt eines Strategen verwaltete, niemals besiegt, ein großes Bertrauen bei feinen Mitburgern befag und verbiente, welcher fich auszeichnete burch Mäßigung im Born, burch Schamhaftigfeit, und mit fluger Menschenkenntnig eine kindliche Liebe und eine folche Einfachheit ber Sitten verband, daß er mit seinen Sausgenossen wie ein

ihm an; Stob. ecl. I. p. 210, wo jeboch Eurofos steht, und Syrian. ad Arist. met, fol. 1.18 a, we and ber Rame correspect ift.

wahrer Familienvater lebte '), fand bei feinen baudlichen und Affentlichen Gefchaften Belt genug, Die wichtigften wiffenschaftlichen Etfindungen zu machen und überdies vielerlei Schriften ju verfaffen. Seine Erfindungen betreffen besonders die Mathematik und die mit ihr verbundenen Biffenschaften 2). Richt nur mit ber theoretischen, sondern auch mit der praktifthen Mechanik beschäftigte er fich "), und bie Erfindungen, welche er in biefer Biffenschaft machte, laffen große Fortschritte in ihr muthmaa-Ben. Ueber die Dufft ftellte er eine eigene Lehre auf, welche von allen fpatern theoretischen Musikern berücksichtigt wurde '). Ueberdies schrieb er über ben Landbau '). Auch von seinen philosophischen Lehren wird uns vieles berichtet, mobei jeboch, wenn es von spatern Schriftstellern geschieht, sehr zu beforgen ift, daß sie von untergeschobenen Schriften betrogen worben, benn bie philoso= phischen Bruchstude, welche ihm zugeschrieben werben, find fast alle unecht .

<sup>1)</sup> Die Anekboten, aus welchen biese Charakterzüge geschöpft find, beim Plutarch, Aelian, Diogenes Laertios, Athendos und Anbern, tragen meistentheils einen eigenthumlichen Sharakter an sich, welcher ihre Wahrheit verburgt.

<sup>2)</sup> Diog. L. VIII. 85; Vitruv. IX. S.

<sup>3)</sup> Diog. L. l. l.; Arist. probl. XVI. 9; polit. VIII 6; Gell. X. 12.

<sup>4)</sup> Ptolem. harm. I. 13; Boeth. de mus. V. 16.

<sup>5)</sup> Varro de re rust. I. 1; Colum. I. 1.

<sup>6)</sup> S. meine Gesch. b. pyth. Phil. S. 67. Reuerdings hat Dartenstein bie beste und brauchbarste Monographie über ben Archystas geliefert, welche aber, so viel ich weiß, nicht in ben Buchhans bel gekommen. Er erkennt an, baß bie angestichen Fragmente bes

tleber die Ausbeeitung der pythogorischen Philosophie in ihren lehten Zeiten geben uns das Baterland und der Ausenthalt der zuleht erwähnten Phibugoraer die meiste Ausklunft. Philolaos war nach den Neisten ein Aarendiner, nach dem Diogenes Laertios ein Arotoniat; daß er zu Theben lehrte, ist schon früher erwähnt worden; dach schwint sein Ausenthalt daselbst nur vorübergehend gewesen zu sein 1), und nach einer währt unwahrscheinsichen Sage soll er auch zu Herakleia in Lukanien geseht haben 2). Auch Kleinias, ein Aarentinter, lebte zu Herakleia; Eurytos, von Aroton ober Karent gebürtig, lebte zu Metapont; Archytas zu Karent. Daß Lysis, ein Karentiner, zu Sheben lehrte, ist schon erwähnt worden; er

Andyptas b. Stob, eel. 710 sq.; 720 sq. in ber vorliegenden Form nicht von ihm herstammen tonnen. Go wie fie aber immer wegen ber icheinbaren Tiefe ihres Inhalts bie Aufmertsamteit gereigt unb den Bunfch erzeugt baben, fie als Quelle ber Geschichte benugen gu konnen, so hat auch D. biefer Bersuchung nicht widerfinben kommen. Er halt fich fur berechtigt, bie Fragmente zu theilen und einen Theil für Driginal, einen anbern Theil für Bearbeitung archpteischer Lehre unsufeben. Dies Berfahren ift wir zu binftlich. Gin Rreund meinte, biefe Fragmente tonnten Ruchiberfehungen aus ben Auszugen bes Ariftoteles aus ben archpteifchen Schriften (ra fa vou Tenalov zal των 'Agyutelwv. Diog. L. V. 25) in ben borischen Dialett fein; baber bie vielen peripatetifden Musbrude. Dagegen muß ich bemerten, bağ ben Gebrauch bes Ausbrucks odala fur Dan ohne alle nabere Bestimmung entschieben auf ftoischen Sprachgebrauch hinbeutet und eine Beit voraussest, in welcher peripatetische und ftoische Terminologie in eklektischer Beise gebraucht wurde. ovστοιχία hat hartenft. nach bem Arift. Met. L 5 für ein pothago: risches Wort in Unspruch genommen, aber felbst oroczecor ift im philosophischen Sinne erft vom Platon gebraucht worben.

<sup>1)</sup> Plat. Phaed. p. 61.

<sup>3)</sup> Jambi. v. P. 266; Plut. de gen. Secr. 13.

fall aber anch vorher im Pelvonnes sich unstzuhalten har ben 1). Mis die letzten Pochagweier werden 1996 Arnophites aus Challis: in: Abradien, Phanton, Chakrates, Diekies und Polymnastos, welche zu ihrem gemeinschaftlichen Baterlande Phints chatten, erwochnt; mit diesen soll Attastorensch, der Schüler des Aristoteles, Velunat gewesen sein-\*).:

Bon wiefen philosophirenben Pothagordern burfen wir mun mohl mathingaftige ereden geitge pridigen unterscheiten, melde manchedei aberglaubifde Gebraucht und borgeblich panberifies. Befen nach Griechentand brachten. die Beigniffe aber einen folchen Misbrauch ber pythagorifden Degien, benn far einen folden mochten wir gebar . nicht alles, aber bod bus meifte biefer Wet halten, nicht febr alt, fandern wift mus ben Beiten bes Cicero.); wenn wir aber bebenten, bag überhaupt erft um biefe Betten ber Aberglinde recht sfenbar wurde, wie leicht auch an solche geheinst Gebrumbe und Werdindungen wie die der Py-Spagneder: ber godbfte i Cherglanbe fich anschließt, bag ber Asim bes: Aberglaubens gang naturlicher Weife in ben po-Magazischen Religionelibungen fleden mußte, und bag wir mehrers Spuren von ber Auswetung ber bythagorischen Schule fchien felie finben !), fo tragen wir tein Beben-

<sup>1)</sup> Jambl. v. P. 250.

<sup>2)</sup> Diog. L. VIII. 46; Jambl. v. P. 251.

<sup>5)</sup> Früher ist gewöhnlich von orphischen Musterien die Babe.

<sup>4)</sup> Dahin gehören bie Spielstreim mit ben Jahlensymbolen und bes Konismus ber spätern Phythaguriur. Athen. IV. p. 161 sq.; Diog. L. VIII. 37, 38 aus ben Komödienschern.

Ben, anzunehmen, daß auch schon zu den keiten ber distern pythagorischen Schule Männer, welche zu den Prothagordern gezählt wurden, den Aberglauben des Kolks zu betrügerischen Künsten bemutten '). Auch ist est nicht unwahrscheinlich, daß zur Verdreitung und Beglaubigung des Aberglaubens schon früh sogenannte pythagorische Schriften vorhanden waren, wie die heilige Rede und die Reise nach der Unterwelt, über welche schon zu des Ausgustus Zeit kritische Untersuchungen suszuschen suchten, daß sie kritische Untersuchungen suszuschen such der Opthagoras, sondern alte Pythagoraer, wie den Kerkops und den Brontinos, zu Werfassern hatten '). Wenn nun auch von altern Zeugen Meinungen der Pythagoraer angesührt werden, so muß man doch bedenken, ob diese den philosophirenden Pythagoraern, oder jenen religiösen Gauklern angehören mochten ').

Da wir der Meinung find, daß schon vom Pythagoras selbst die philosophische Entwickung der pythagorischen Schule angefangen, und dis zum Archytas der philosophische Seist in ihr sich erhalten habe, so mitsen wir auch eine Reihe von Ausbisdungen der Philosophie durch wehrere Grade hindurch unter den Pythagoraern vorandsehen. Da aber die ersten Pythagoraer dis auf den Philosos herad wahrscheinlich nicht geschrieben haben, so den-

<sup>1)</sup> Bergl. Lobeck Aglaoph. p. 904.

<sup>2)</sup> Ueber solche Schriften s. Diog. L. VIII. 7 c. not. Man. Auf die κατάβασις ελς Διδου spielte schon der Romobienschreiber Arishophon an. Diog. L. VIII. 88.

Beim Aristoteles bin ich geneigt Spuren ber Lettern in anal. post. II. 11, cf. meteorol. II. 9, und in meteorol. I. 8 gu finden.

nen wir weniger bis Aufange diefer Ast au Bilosopbiren, als ibre lesten Ergebuiffe: Bon anberer Urt ift bie Avage, ab nacht auch in ber pothogerifthen Schule, fo wie in bee ionischen, Auslichten; welche ihrem: Genathe nach gang verfchieben find, fich andgebilbet haben, und wie babet ung ber dem Ramen ber wathagstrifchen Philosophie etwas lie-Einheit aufammenfaffen, was, verfchiebenen Garafters, dar nicht under einen und beitfetben Lohrbegtiff gebracht merben : kann. Wenn wir biefe Frage tuns beantworten wollen, for muffen wir: vorandnehmen, ball allerbings vers fdiebne Bidstungen in ber Philosophie ber Philosophie bemerkbar find, jeboch leineswegs einander fo entgegenges feste, bag wir nicht im Stande fein follten, fie auf eine getteinfame Grundansicht zuelletzuschren. . In biefer Richficht find, die Pythagorder nicht mit ben Sowern, sonbern mit ben Eleaten zu vergleichen, bei welchen wir auch ele nerlei Grundanficht nach verschiebnen Seiten fich ausbil= bend finden werben. Um Ginerleiheit ber Meinung in ben Bauptsachen zu erhalten, bazu mußte auch die enge Berbrüderung ber Pythaggreier wirten, ja es ift nicht umwahrfcheinlich, bag ben Sagen, welche wegen ihrer Lehre verworfene und ausgestoffne Pythagorder erwähnen, so viel Bahres jum Grunde liegt, daß bie Pothagorder felbft auf Reinheit ihrer Lehre hielten, worauf auch beutet, bag frembartige Auslegungen ber pythagorischen Bablenlehre ausbrudlich vom echten Pothagerismus unterschieben werben \*). Man hat fich jeboch auf ben Aristoteles berufen,

<sup>\*)</sup> Sierher gehört die Lehre des Sippasos; s. Jambl. in Nicom. p. 11; v. P. 81; Villois, anecd. II. p. 216; Syrian. in

um me benrifen. Das einter beit Withenenfern werfelieben Grundanfichten gebernicht Mitten ?). wie es mit ifeint. obne Grund: Imate wird mann. Ariftobeles pameiltein gefeet .: einige: Bothmasster: frien biefer: ober inner Weinumg compesent, soldhe Ausbrieder aber: mundren von ihan theils nine dann gehraucht, wenn went Mebendingen die Arbe ill "). theile wonn er fie in Beziehung and eine hauptlebre gebraucht.3). Helst man wahl, indem en diefelde Leibe foulk ben Pothagoriem ohne Unterschied aufchreibt, daß er in biefen Stellen, nur von ben einen umbribm befannter wie lofophiranden Prethagoriern: Leben: fomft : where biefe von chi bern unterscheibet, welche auch Anthaborder wie Rocht wer mit, Unrecht genamt :wurden.: Ben noch andreser:Art ift es, wenn; Anistoteles, eine. febr.: bebritande: Behre: ber Die thagorder nur, einigen Puthagorasm: beilegt, welche von anders, -Lehgenden: gang bestimmt: nuterschieden iwecters in

Arist. met. XIL. fol. 71 b; 85 b; Simpl. phys. fol. 104 b, und bie Ethre des Ethhantos Orig. phil. 15; Stob. ecl. phys. I. p. 506; 448; 496.

<sup>1)</sup> Brundls cox die Inhlentehre der Pythagorder und Platve niker im Sheinischen Museum 2. Jahrg. S. 2105, Soffweister in der kritischen Bibliothek f. d. Schulz und Unterrichtswesen. 1828. Ar. 51. Genauer bestimmt hat Brandis seine Ansichten hierüber ausgebrückt in stiner Ersch. der gr. rom. Phil. S. 445: "Das aber die Opthagorder dieser Berschiedenheiten ungenchtat in Bezug auf den Grund der Lehre übereinstimmten, giedt Aristoteles gleichkald zu erkennen, indem er — immer nur von den Opthagordem im Algemeinen ober einigen Puthagordern redut, atmirika genauere Unterscheidungen einzugehen." Dies mächte num von meis ner Ansicht um nichts, oder um wenig entsernt sein.

<sup>2)</sup> Meteor. I. 6; 8; de anim. I. 2; de sensu et sensil. 5.

<sup>3)</sup> De coelo III. 1.

<sup>4)</sup> Met. I. 5.

hierin wunden wir hinlanglichen Grund finden, verschiednie Amfichten ber Pothagordat forgfaltig zu unterscheiben; wenn nicht auch diefe, ber Gefaumtheit ber Pythagorare aus bradlich abgesprochne Leipro nur eine weitere Ausführung ber allen übrigen Pythagoraem zukommenben Lehre bon ben Gegenfligen im ber Beit mare. Da aber bies ber Ball ift, fo haben wit nur anjanehmen, buf biefe Lehre ber Pomanoraer wahrlibelifthe erffi in bet! foatern Beit'gu einer gang boftimarten Gorm: fich andigebildet babe. 28rb pateles, welcher und ber ficherfte Filheit lie ber Etfoffdling ber pythagorischen Lebre ift \*), betvachtet offenbar, wenn wir die Gesammtheit seiner Aeußerungen über die Philosophie ber Pythagoraer überblicken, ihre Lehre als eine Sinbeit, welche ibm in einem bestimmten Gegensate so= wohl gegen die ionische und eleatische, als, auch gegen die platonische Philosophie steht, von welcher es fich aber auch von felbst verstehe, bag, fie verschiedne Grade ber Ausbilbung und verschiedne Seiten ber Betrachtung gulaffe. Dies ift uns um fo gewiffer, je weniger Ariftoteles aus ber

<sup>\*)</sup> Dies schließt sedock keinesweges aus, daß in den Berichten des Arist. über pptisag. Bebro nicht manches von uns gesunden werden könnte, was einer Berichtigung bedauf-: Mielmehr sind wie der Ueberzeugung, daß Arist. schon durch seine Reigung, pythagorische mit platonischer Lehre zu parallelisten, zu manchen schiesen Urtheiten über die erstere geführt wurde. Wern man seine einzelnen Aussagen mit einander vergleicht, so kann man seine gewisse uns Aussagen mit einander vergleicht, so kann man eine gewisse unstlicht verkennen. So wie er die platonische Lehre dei ihm nicht leicht verkennen. So wie er die platonische Lehre oft gemisbeutet hat, so auch die pythagorische und überhaust alle die kehren werder in mythischer Darstellung sich bewegten und daher zu ihrem Berzstundsis eine größere Beweglichkelt der Phantasie verlangten, als dem Artstoteles zu Gebote stand.

Masse der Pythagarder irgend einen pensentick haraustreten läst. Und scheint es übwhaupt, als wenn die Arnut nis, welche die Alten von der pythagorischen Philosophie hatten, sich hauptsächlich auf die Schriften des Philosophie und des Archytas gegründet habe. Anch von den philosophischen Lehren des Archytas wird und nur selten etwas angesübet, und unter allen Pythagordern tritt und deher nur Philosophischen Pythagordern Kushilden es auch unmöglich, die verschiedenen Ausbildungen und Richtungen in der pythagorischen Philosophischen geschichtlich zu versolgen.

## 3 weites Capitel.

Die Lehren ber Pythagoraer.

Wenn wir uns in der Darstellung dieser Lehren haupts sächlich an den Aristoteles und die altern Schriftsteller, serner an die Fragmente pythagorischer Schriften, außerdem aber nur mit außerster Borsicht an die Ueberlieserungen der Spatern halten, so wird dies niemanden befremden, welcher diese Ueberlieserungen kennt. Denn außer der gewöhnlichen Ungenauigkeit herrscht in dem, was die Schristssteller nach Christi Sedurt von pythagorischer Lehre berichten, die Vermischung der verschiedenartigsten Ansichten, welche daraus hervorgeht, daß sie theils von untergeschobe

Bethagorder, welche mur in ber aufern Form Manches mit dem altern Pothagorismus gemein hat, mit diesem vermischten. Dies macht nun allerdings einige Schwierigkeit, aus: den spatern: lieberlösserungen das zu scheiden, was: der altern: pythagorischen. Lehre zugehort und was nichtz: aber eine andere, vielleicht nuch größere Schwierigkeit liegt darin; daß die Pythagorder sich einer symbolisseit liegt darin; daß die Pythagorder sich einer sprodiedenen Seiten gemendet werden konnte, welche nach verschiedenen Seiten gemendet werden konnte, well das Symbol der bezeichneten Sache niemals vollspunnen entspricht. Daher sinden zu daßer sie in berschenen Sinne ein und daßertaben, welchen gebrauchten, und es ist nicht immer leicht zu errathen, welchen Sinn sie in der einen oder der andern Jormel einem Warte beilegten:

Schon die Formel, in welcher:sie den Hauptsat ihrer Kehre ausdrücktenz die Zahl ist das Wesen (ovola) oder der Urgrund (doxi) aller Dinge, ist nur in symbolischem Sinne zu nehmen. Es fragt sich, was sie unter Zahl, sofern sie als Urgrund der Dinge gedacht wird, verstanden. So viel ist klar, daß sie in dieser Lehre vom Mathematischen, also von der Form, nicht vom Inhalte des Simulichen, ausgingen. Daher leitete auch Aristoteles die Lehre der Pythagorder aus ihrer Borliebe für die Mathematischen betrachteten. Wir haben in dieser Kücksicht die Zahlenlehre der Pythagorder als eine der Borstellungsweisen zu erkennen, welche aus einer besondern Vorliebe sich herausbildeten und in deren Ausbildung die Urheber,

25

wie es un geschehen. wset; war ihrer Worliche verleitet. mandet fdiefe, Bengleichung und manden: labmen Beweis wir Beflatigung ihrer Deinung gebaanchten. Es find uns außer der puthagerischen noch: mehrere Lehren befannt, welthe aus : Borliebe : mur : Mathematif : Miles auf .. Babl und Mag zurhalfhiren wollten, ober mach einer ber menfchlie chen Ratur thef immobnenben Reigung in Riguren und Bablen ein tiefes Geheimnis ahnten, und vom allen biefem wiffen wir auch , baf fie jur Welltinung ihrer Lebre zu mancherlei phantafischen: und leeven Analogien ihre Buflucke au nehmen genommen worden. Wir worben und baber auch nicht mundem barfen, daß icon Ariffeteles bemerkt, die Prohagorder hatten zur Unterfichung ihrer Lebre manche Aehnlächkeiten zwischen ben Bahlen und ben Dingen berausgebracht, und wenn bie Berhaltniffe nicht autreffen wollten, bie und ba qu: ber Wirflichkeit hinaugebichtet \*). Diese Benseisart beneht wefentlich barauf, bas

<sup>\*)</sup> Arist. met. I. 5. อใ กลโดย์นะคอง Hub. จอ๊า นตอิกูแล้งเอง άψάμενοι πρώτοι ταύτα προήγαγον και έντραφέντες έν αὐτοίς τας τούτων άρχας ψήθησαν είναι πάντων. Επεί δε τρύτων οί άριθμοί ιρύσει πρώτοι, έν δε τούτοις εδόκουν θεωρείν όμοιώpara nollà refe ever nel propentrols. pliblor à le nuel nel γη nat udane, ate το μέν τοιονδί κών άριθμών πάθος δικαιασύνη, τὸ δὲ τοιονδί ψυχὴ και νοῦς, έτερον δὲ καιρὸς και τῶν allow of einer fractor ouchord for de tor dougresor to αρθμοίς άρουστας πρή τα πρήθη κήτη τους λόγους, ξπουθή τη μέν άλλα τοις άριθμοις έφαίνετο την φύσιν άψομοιωθηναι πάσαν, οί δὲ ἀριθμοὶ πάσης τῆς φύσεως πρώτοι, τὰ τῶν ἀριθμών उपभाष्ट्रकों वार्क रेंगा केर केर्या के विकार के स्थान के मही किया केर Thos ougavor apporter siras nel apparer nel. Cf. ib. c. 6. Branbis im Rhein. Duf. a. a. D., G. 212 f., macht ohne Roth einen Unterfchieb gwifden ber Ethre, bie Dinge feien ouorwuara der Bahlen, und ber anbern, fie feben pup fost sehr doldpadir. Derfe

vie Pythagorder then Lehte, Allen sei Juhl) vadurch wahstideinich zu machen suchen, daß sie demerken ließen, wie die Whichassen nicht steller Erscheintungen von Zahlenverhältenissen, auch solde folde Zahlenverhältnisse dem noch häusend. Aus der Bemerkung jedoch, daß in der Natur gewisse Zahlenverhältnisse immer wiederkehren, ist natürlich das Philosophische ihrer Lehre nicht hervorgegangen.

Num finden wir aber noch mehrere andere und abniche Formeln, in welchen die Lehre der Pothagorden von den Ist darauf die Aufmerksamkeit zu richten, daß dalb gesagt wird, die Jahlen seine Grund der Dinge, bald die Zahl oder auch die Elemente der Jahl. Daß nun alles dieses nicht in demselben Sinne gesagt werden könne, ist an sich klar, es ist aber der Sinn eines jeden dieset Ansdrucke naher zu erläutern.

Wir wollen von dem Ausbrucke: die Jahl ist der Grupd der Dinge, anfangen. In den Bruchstücken bes philolaischen Werks sinden wir mehrmals das Wesen der Jahl erwähnt\*); daß mit diesem die Jahl selbst als Eins gedacht wird, ist naturlich. Die Jahl aber sast nach der Lehre der Pothagoraer zwei Arten in sich, namlich das Gerade und das Ungerade; sie ist abso die Embeid diese besden Entgegengesetzen, sie ist abso die Embeid das Ingerade

Lehre ist sehr alt; beim Philolaas sinden sich viele Spielereien der Art; die Spätern aber haben diese wahrscheinlich sehr wervielfältigs.

<sup>\*)</sup> In ber Cammung ber Bragmente bes Philotads von Bott, Rr. 16.

gerade. Run sagten aber bie Pythagorder auch, das Eins sei das Gerade und das Ungerade, und so kommen wir auf das Ergebuiß, das Eins sei das Wesen der Zahl ober die Zahl schlechthin \*). Als solche ist es auch der Grund

<sup>\*)</sup> Arist. l. l. φαίνονται δή παλ ούτοι τὸν ἀριθμὸν νομίζοντες άρχην είναι και ώς ύλην τοῖς οὐσι και ώς πάθη τε και έξεις, του δε άφιθμου στοιχεία το τε άφτιον καλ το περιπόν, τούτων δε το μεν πεπερασμένου, το δε απειρου, το δε εν έξ άμφοτέρων είναι τούτων (καί γάρ άρτιον είναι καί περιττόν), τον δ άριθμον έπ του ένός. - - of δε IIvo. δύο μεν τάς άρχας κατά τον αύτον αιρήκασι τρόπον, τασοδιαν θέ πρωσεπέ-Secur, a nal idior abrair ectiv, but to nenegacutiver nat to aterpor zal to Er our étépas tiras ononour elvai gureis, olor πυρ में भूमें में या τοιούτον ετερον, दीर αύτό το απειρον και αὐτὸ τὸ ἐν οὐσίαν εἶναι τούτων, ών κατηγοροῦνται ἀιὸ καὶ αριθμόν είναι την ούσίαν πάντων. Man fiebt ichon and biefen Stellen, wie Arift. nach Pothag. Gebrauch aprior fur aneipor, πεπαρασμένον, ober fouft beffer πέρας, für περιτιόν und auch für &r und umgekehrt fest. Diefen Sprachgebranch muß man fich merten. Aber auch agespude wird in ber letten Stelle für & gefest, als ber Grund bes Gegenfages zwischen bem Geraben und Ungeraden, so bas auch hieraus schon hervorgeht, bas ben Pothagordern bas Eins eine boppelte Bebeutung bat, theils bie Einheit, welche als Reprafentant bes Ungeraben fieht, theils bas Gins, wel: des Berabes und Ungerades ift, bezeichnenb. Der Schluß bes Arifloteles im legten Sage ift folgenber: Das, von welchem Ginbeit und Unenblichkeit prabicirt werben, ift nichts Unberes, als Gins und Unenbliches feinem Befen nach; nun tann von Allem Ginbeit und Anenblichkeit prabbetet werben, alfo ift Alles nichts Anberes, als Gins und Unenbliches. Ferner aber ift Gins und Unenbliches ober Ungerabes und Gerabes überhaupt Babl, folglich ift Alles Babl. Folgenbes bient noch zum Beweise bes im Tert Gefagten: Philol. ap. Stob. I. p. 456. Boch Rr. 2. 5 ya par agespos Exel θύο μεν ίδια είδη, περισσύν και άρπον, τρίτον δε απ' άμφοτέρων μιχθέντων άρτιοπέρισσον. Φαθ εν έξ άμφοτέρων τούtor 6. Arift. bebeutet nicht, aus beiben geworben, sonbern aus beiben bestehenb. Denn bie Bahl, b. h. Gerabes und Ungerabes, foll ja

aller Zahlen, und baher wird es das erste Eins genannt, aber desse bessen Ursprung nichts weiter gesagt werden konnte '). In dieser Ruckscht drückt nun die Zahlenlehre der Pythas gesäer wesentlich nichts Anderes aus, als daß Alles aus dem ursprünglichen Eins sei, aus Sinem Wesen, welches sie auch Gott nannten, wie denn Philosaos sagte, Gott umsasse und bewache Alles und sei nur Einer '). Niesmand wird etwas Wesentliches darin sinden, daß die Pythagorder das Ureins auch die Zahl vorzugsweise nannten; daß sich aber daran etwas Wesentliches anknüpsen ließ, soll nicht geleugnet werden.

erst aus dem Einen werden. Arist. ap. Theon. Smyrn. I. 5 p. 30. Cid und aprionesuror unterwau rd er ovumplerem de rourous und Aprivas. Brandis Gesch. der gr. rom. Phil. S. 445; 465 f. zieht eine andere bei Weitem weniger beglaubigte Deutung des aprionesuror vor, welche jedoch neben der angegebenen stattgesumben haben kann.

<sup>1)</sup> Arist. met. XIII. 6. δπως δὲ τὸ πρώτον εν συνέσιη έχον μέγεθος ἀποφείν ἐοίχασιν. — ὅσοι τὸ εν στοιχείον καὶ ἀρχήν φασιν είναι τῶν ὅντων. Cf. ib. XIV. 3. Philol. ap. Jambl. ad. Nic. arithm. p. 109. Bodh Rr. 19. εν ἀρχὰ πάντων. Branbis a. a. D. Unm. 60 meint, in ben angeführten Stellen des Arift. sei von dem ausgedehnten Eins als einem abgeleiteten die Rede; dann hätte aber Aristoteles nicht sagen können, sie gäben keine Ableitung desselben an. Der Jusaf ἐχείνοι σ΄ ἔχοντα μέγεθος widerlegt jene Meinung hinlänglich nach Arist. met. XIII. 6. Aristoteles nämlich in dieser Stelle ausgedend von der Annahme der Pythagorder, daß die sinheiten Alinge aus Bahten bestünden, solgert daraus, daß sie die Sinheiten als ausgedehnte Größen, nicht als mathematische Größen geseht hätten. Daß die Pythagorder selbst das Eins eine ausgedehnte Größe genannt haben sollten, muß ich aus später ausguschiprenden Gründen bezweiseln.

<sup>2)</sup> Phil. de mundi opif. p. 24. ἐντὶ γάς, φησίν, ὁ άγεμών και ἄρχων ἀπάντων θεός, εἶς ἀεὶ ἐών. ⑤. Βὸθὰ જો. 19.

Denselben Gebanken, welchen wir biermit ber puthagorischen Bablenlehre aum Grunde lagen, finden wir noch in ardem Formein ausgebrückt. Go foll Philolass gefaat haben, die Bahl fei das berrichende und felbsterneunte Band bes ewigen Beharrens ber weltlichen Dinge 1). Eine andere Lebrart, welche das Wesen der Rahl in der Rehnbeit findet, ftrebt auch nicht weniger biefen Gebanten barweellen. Indem namlich die Einheit als ber Grumd ber Bielbeit von den Pothagordern angesehen wurde, alle Babl ihnen aber nach bem bekabischen Swstem in ber Zehnbeit begrundet ift, werben Bebnheit und Einheit von ihnen als Symbole bes Grundes aller Dinge angesehen. Behnheit lehrten fie baber, fie umgrenze jebe Bahl, jebe Natur in fich umfaffend, bes Geraben und Ungeraben, bes Bewegten und Unbewegten, bes Guten und Bofen 1); bie Berke und bas Befen ber Bahl muffe man erblicken nach ber Kraft, welche in ber Zehnheit liege, benn fie sei. groß und Alles vollbringend und bewirkend, und bes gottlichen und himmlischen Lebens, auch bes menschlichen, Grund und Aubrerin 3). Nicht weniger aber brudten bie Onthagorder bas Wefen ber Bahl auch in bem Symbole ber Tetraktys aus, welche ihnen die Quelle und die Wurzel

1

<sup>1)</sup> Jambl. ad Nie. arithm. p. 11; Syrian. in Arist. met. fol. 71 b, 85 b; 28649 Nr. 17.

<sup>2)</sup> Theon. Smyrn. Plat. math, II. 49.

<sup>3)</sup> Philol. ap. Stob. ecl. I. p. 8; Βδαή Rr. 18. Θεωρείν δεί τὰ ἔργα και τὰν ἐσσίαν τῶ αριθμῶ καττὰν δύναμιν, ὅτις ἔντὶ ἐν τῷ ἀκπάδι· μεγάλα γὰρ καὶ παυτολής καὶ παυτοκργός καὶ θείω καὶ οἰρανίω βίω καὶ ἀνθρωπίνω ἀρχὰ καὶ ἀνεμών.

der ewig stießenden Natur ist '), mögen sie num unter der großen Tetraktys die Gumme der vier ersten Jahlen, also die Zehn, oder die Gumme der ersten vier geraden und der ersten vier ungeraden Zahlen, also die Zahl Ib vers standen haben 2); denn das Wesentliche liegt nicht im Symbol, sondern in dem, was damit bezeichnet wird. Endlich nannten sie auch noch die Droiheit die Zahl des Ganzen, weil sie Ansang, Mitte und Ende habe "). In allen diesen Symbolen ist aber unzweidentig dasselbeit in sich trage, der Grund aller Dinge seiz eine solche Einheit wird unter dem ersten Eins, der Zehnheit, der Tetraktys oder der Dreiheit verstanden.

In dem Wesen der Bahl oder in dem ersten unspringstichen Eins sind num aber auch alle Jahlen und mithin auch die Elemente der Jahlen enthalten und die Elemente der ganzen Welt und der ganzen Natur. Die Elemente der Jahlen sind das Gerade und das Ungerade; deswegen ist auch das erste Eins das Geradungerade, welches die Prythagorder nach ihrer zuweilen schielenden symbolisirenden Weise daraus zu deweisen suchten, daß, zum Geraden hinzugesetzt, das Eins Ungerades, zum Ungeraden hinzugesetzt, Gerades mache <sup>4</sup>). Die ersten Elemente der

<sup>1)</sup> Der bekannte Schwar beim Pothagoras, bem Letter bet Beeraftys. Carm. aur. v. 47; Jambl. v. P. 16?.

ου μα τον αμετέρα γενεά παραδόντα τειρακιύν, πάγαν δεννάου φύσεως βίζωμα 7 έχουσαν.

<sup>2)</sup> Plut, de Isid. et Os. 76; de anim, procr. 30.

<sup>.</sup> S) Arist. de coelo I. I.

<sup>4)</sup> Arist. ap. Theon. Smyrn. 1, 5. Die Pythagorade Bah-

Ratur ober ber gangen: Welt haben auch einige Pythas gorder in eine Tafel entgegengesehter Begriffe gebracht, welche beim Axistoteles folgendermaaßen lautet:

Die Grenze und das Unbegrenzte,

die ungenade Zahl und die gerade Zahl,

das Eins und die Meuge,

das Rechte und das Linke,

das Mannliche und das Weibliche,

das Rubende und das Bewegte,

die gerade Linie und die krumme Linie,

das Licht und die Finkternis,

das Gute und das Köse,

das Quadrat und das längliche Vierent \*).

Man muß jedoch nicht glauben, daß die Pothagorier alle bie Elemente, aus welchen fie die Natur gusammengeset

men jedoch die Ausbrücke gerabungerade und ungeradgerade Jahlen auch noch in einem andern Sinne. S. Nicom. inst. arithm. I. 9; 10.

<sup>\*)</sup> Arist. mat. I. 5. Ετεροι δε τών αδτών τούτων τὰς ἀρχάς δέχα λέγουσιν. είναι γὰρ χατὰ συστοιχίαν λεγομένας πέρας καὶ ἄπειρον, περιττόν καὶ ἄρτιον, ἐν καὶ πληθος, δεξιόν καὶ ἀριστερόν, ἄδβεν καὶ βηλυ, ἡρεμοῦν καὶ κινούμενον, εδθύ καὶ καμπύλον, φῶς καὶ σκότος, ἀγαθίν καὶ κακόν, τετράγωνον καὶ ἐτερόμηκες. Daß Aristoteles die Pythagoraer, welche diese Aafel ausstellen, nicht ihrer ganzen Lehre nach von den übrigen Pythagoraern unterscheiden, sondern, indem er die Kasel nur einigen Pythagoraern beilegt, nur sagen wollte, nur einige Pythagoraer hatten die entgegengesetzen Etemente nach einer bestimmt abgeschossen Kasel angegeden, geht daraus hervor, daß er a. a. D. den Pythagoraern, welchen er die Kasel beilegt, teine andere Lehre zuschte, als den übrigen, und daß er auch eth. Nic. I. 4; II. 5 den Pythagoraern schlechthin die Reihe entgegengesetter Begriffe zueignet.

fich bachten; in biefe Reibe ber Gegenfage eingerebnet has ben; benn es ift offenbar, bag fle nach einem außerlichen Westimmungegeunde:abgeschloffen ift, nach ber Meinung nandich; baf bie Bahl gehn bie vollkommene Bahl feig benn gebn find Diefer Gogenfate. Debwegen scheint aus ber Tafel manches weggeblieben ju fein, was boch fonft benselben Pothagordeen, welche fie aufftoliten, für bie Betrachtung ber Gegenfage in ber Welt von großer Bichtigkeit war. Auffullend aber ift bei ber Betrachtung ber Das fel, baf unter ben Gegenfitzen in ber Belt auch bas fteht, was boch von ben Pothagordern als Grund after Begenfage betrachtet wurde, das Eins namlich, bem bier Die Menge entgegetigefest wird, als nicht in ihm enthals ten. Wies führt uns barauf, ju bemerten, bag bie Die thagerder ben Wegsiff bes Gins und bes Grundes nicht immer in berfelben Webeltung nahmen, fonbern in zwei verschiednen Bebeutungen, einmal als den ersten und less ten Grund bezeichnend, ber über allen Gegensat ift und alle Gegenfate in fich beschließt, bann aber auch als eiwen ber untergeordneten, abgeleiteten und in Gegenfat gegen ein Unberes flehenden Grunde bedeutend\*). Wenn

<sup>\*)</sup> Dies sett am bestimmtesten Simplistos nach bem Guboros auseinander. Simpl. phys. fol. 39 a. γράφει δὲ περὶ τούτων ἡ Εὐδωμος τάδε κατὰ τὼν ἀνωτάτω λόγον φατέον, τοὺς Πυσαγοφικοὺς τὸ ἐν ἀρχὴν τῶν πάντων λέγειν κατὰ δὲ τὸν δεύτερον λόγον δύο ἀρχὰς τῶν ἀποτελουμένων εἶναι, τό τε ἔν κατὰ ἐναντίωσιν ἔπινοουμένων τὸ μὲν ἀστεῖον τῷ ἐνί, τὸ δὲ φαῦλον τῆ πρὸς τοῦτο ἐναντιουμένη φύσει διο μηδὲ εἶναι τὸ σύνολον ταύτας ἀρχὰς κατὰ τοὺς ἀνδρας εἰ γάρ ἡ μὲν τῶνθε, ἡ δὲ τῶνδε ἐδοτιν ἀρχά, οὐκ εἰσὶ κοιναὶ πάντων ἀρχας, ⑤σπερ

wir bies, bemerken, fo werben wir auch baniber nicht in Ameifel sein konnen, bag in ben Gliebern ber Gegenstie sine verschiedene Bedeutung liegen muffe, denn ba ein bem erften Grunde Gleichwamiges wieder unter ben abgeleites ten und entgegengefesten Grimben ber Dinge norfommt fo mußte biefes wohl natürlich, als etwas bem Gottlichen Wermandteres und Bollfammnenes angesehen werben, als bas andere, ihm entgegengefeste Glieb, und fo finden wir inderhaupt in der gangen Reibe der Biegenfate, das ben Pothagordern bas zuerst Rebende : Glieb immer : bas Schonere und Bestere bedeutet, das folgende aber das weniger Werthe und weniger Vollommus, weswagen auch bie Alten geradezu bie erfte Reihe bie Reihe bes Garten ') bie andere bie Reihe bes Schlachten nennen?). 3a bums kel liegt biefer Anordnung ber Tafel gewiß bar Gebanke mm Grunde, daß die aweite Reihe immer nur etwas Berneinendes bezeichne, weswegen auch Aristoteles bie in ihr

το εν. και πάιιν διό, φησι, και κατά άλιον τρόπον άρχην εφασών εξναι τών πάντων κό ξει, ιώς άν και τιξε τίλης και αξω ένω θεόν. και λοιπόν άκριβολογούμενος δ Εύδωρος άρχην μέν αύτους το εν τιθεσθαι λέγει, στοιχεία δε άπό τοῦ ένδε γενέσθαι φησίν, α πολλοῖς δνόμασιν αὐτοὺς προσαγορεύειν λέγει γάρ φημε τοίνυν, τοὺς περε τὸν Πυθαγόραν το μεν ξυ δρχην πάντων ἀπολιπεῖν, και άλιον δε τρόπον δύο τὰ ἀνωτάτω στοιχεία παρεισάγειν, και άλιον δε τρόπον δύο τὰ ἀνωτάτω στοιχεία παρεισάγειν, και ελίον δε τρόπον δύο τὰ ἀνωτάτω στοιχεία παρεισάγειν, και ελίον δε τὸ δύο ταῦτα στοιχεία πολλαῖς προσαγορίαις τὸ μεν γὰρ αὐτῶν δνομάζεται τεταγμένον, ώρισμένον, γνωστόν, άξρεν, περιττόν, δεξιόν, φῶς τὸ δε ἐναντίον τούτω ἄτακτον, ἀόριστον, ἄγνωστον, θηλο, ἄξιιον, ἀριστερόν, σκότος.

<sup>1)</sup> Arist, eth. Nic. I. 4,

<sup>2)</sup> Budor. l. i.

ausgeboindten Schube beraubende nenme! ). In biefer Ausficht brückt die Aafel der Segensätze aus; daß in der Welt Miss aus Vollkommnom und Unvollkommnom bostehe:

Boch ift zu bemerken, baß bie Pythagorder burch biefe Safel ber Begenfage nicht etwa bie Deinung ausbrucken wollten, die Welt fet aus zwanzig Cienwaten zusammengestat, vielmehr sind alle bie in ber Tafel enthaltenen Begenfage nichts anbeves; als nur bie verschiebenartige Bemichnung eines und beffelben Gegenfates. Dies fagen bie Alten theils ausbrucklich.2), theils feben wir es baran, bag besonders bie Grenze und bas Unbegrenzte, und bas Eins wit ber ungeraben umb geraben Bahl beständig vertaufcht waten ), fo wie auch an allen ben Gegensützen, welche und einigermaaken naber bekannt find; fo ift ihnen bas Gins auch die Grenze und die ungerade Bahl, bas Ruhenbe, bal Licht und bas Gute, und fein Gegenthell auch bas Gegenicheil biefet. : Daß es nun bei biefer Gleichfetung se vieler und verschiedenartiger Begriffe nicht gang ichtte Berwirung abgeben konnte, ist wohl ktar; werin wir bie Beibe ber Gegenfage überblicken; wir muffen und aber babet erinnern, baf auch in biefer Zafet ber allgemeine Ambilbide Charafter der wethagerifden Darftellungeweile Ach micht verleugenete. state i

Daß num bie Dethagorder bas Gins, welches ihnen



<sup>1)</sup> Phys. III. 2. röß de erdang overauxfes al daxel ded rd ersegnrungt elem dogestor. Dies haben schan Eubemos, und nach ihm die spatern Ausleger des Aristot, auf die Pothagorder bezogen. Simpl. ad. h. l. fol. 98.

<sup>... 2)</sup> Euder. l. l.

S) Aristi mett I. 5 3.074 X457, 4 31Phys. Milu 6.-

Grund aller Babl und aller Dinge ift; bas Gastunge rabe, boch auch unter die abgeleiteten Grunde ober Elemente ber Dinge stellten, scheint noch von tieferer Bebentung zu fein. Denn fie wollten wohl bamit ausbracken, daß ber Grund allet Dinge felbst in ben Gegensat ber Erscheinungen-eingebe, und gar nicht geschieben sei von dan, worans fich bie Welt ihrer Mannigfaltigkeit nach bilde, boch so, daß eben die Bollsommenheit und bas wahre Befen ber Dinge in ihm ihr Ruftehen habe. Dies liegt schon barin, bag Aristoteles obne Unterscheibung seat, bie Bahl ober bas Eins sei ber Grund und auch basiebe fen ber Dinge, und es bostatigt fich auch in bem, was Philolaos über bie Zabl als bas Wefen ber Dinge fagt: "Das Wesen ber Dinge, welches ewig ift, und bie Ratur an fich felbft lafft eine gottliche, aber nicht eine manfch liche Erkenntnig au, außer nur in so weit, bag es nicht moglich ware, einem ber feienden und von uns erkanntan Dinge von und erkannt zu werben, wenn nicht bas Befen enthalten mare in ben Dingen, aus welchen bie Belt besteht, ben begrenzenden und den unbegrenzten \*)." etwas Aehnliches wird auch von ber Zehnzahl und ber Ratur ber Bahl von bemfelben Philolaos gefagt, daß ohne fie nichts erkannt werben konnte, fie aber alles ber Seele anpasse, erkennbar und befreundet mache, so daß man nicht

<sup>\*)</sup> Stob. ecl. Is p. 458; Bodh Mr. 4. & μεν εστώ των πραγμάτων άθδιος εσπα και αὐτά μεν ὰ φύσις δείαν τε και οὐκ ἀνδρωπίναν ενδέχεται γνώσιν πιεον γα, ἢ δτι οὐχ οἰόν τ ἦς οὐδενὶ τῶν εόντων και γυγνωσκομένων ὑφὶ ἀμῶν γνωσδῆμεν, μὴ ὑπαρχούσας αὐτᾶς ἐντὸς τῶν πραγμάτων, ἐξ ὧν ξυνάστα ὁ κόσμος, τῶν τε παρακνόντων και τῶν ἀκείρων.

mer in den damonischen und gottlichen Dincon die Natur umb bie Rraft ber Bahl gewaltig feben tonnte, sondern auch in ben menschlichen Werken und Reben überall, und in allen kinfklichen Handwesken und auch in ber Mufik 1). Hierburch wird nun ungweifeihaft bowiefen, bag ben Dythagordern bas Gottliche ober ber: erfte Grand aller Dinge etwas in ber gangen Belt Berbreitrtes war; bag fie es aber auch augleich als etwas an fich Unterferinbares fet ten, welches fich nur eben in ben weltlichen Dincen all bas zeige, was alle Dinge einander boftennbet, zu eine ander paffend und daburch ertenmbar under 1:: 186: erfcheint als die Quelle alles Seins und auch aller Babrbeit in ben Dingen, benn, wie Philotaos fagt, bie Pibe fat ich ber Bahl keinen Theil; benn feindlich und wethaft fft fie threr Ratur: bie Babrheit aber ift vedwaubt und anges boren bem Geschlechte ber Babl 3: Die Summe bielte

of the fact of the parties

<sup>1)</sup> Stod. cel. V. p. 10; Both Ar. 18. 3th fege nur bas, was mir hier das Bichtigste ist, her: Idois de nai où μόνον έν τοις δαιμονίοις και θείσις πράγμασι τὰν τῶ ἀριθμῶ φύσιν καὶ τὰν δύναμιν ἰσχύουσαν, ἀλλὰ και ἐν τοις ἀνθρωπικοις ἔργοίς και λόγοις πᾶσι παντᾶ και κατὰ τὰς δαμιουργίας τὰς τεχνικάς πάσας και κατὰ ταν μουσικάν.

<sup>2)</sup> L. 1. ψεῦσος δὲ οὐδαμῶς ἐς ἀριθμὸν ἐπιπνεῖ· πολέμιον γὰρ καὶ ἐχθρὸν αὐτῶ τῷ φύσι· ἀ δ ἀλάθεια οἰκεῖον καὶ σύμφυτον τῷ τῶ ἀριθμῶ γενεῷ. Gehr gut hat Brundis a. a. D., II. 1, ausgeführt, daß in diesen und chnischen Stellen die Reigung ausgebrückt sei, von welcher die Pritagorder zu ihrer Philosophie tamen, und wie diese Reigung sie verleiten konnte, in der Mathematik die Gründe aller Bissenschaft zu suchen. Rur war diese Mathematik nicht die unsere, sondern eine mit philosophischen Gedanten durchwebte, wie auch Brandis selbst bemerkt, und der Gesch. der Phil. ist es daher Ausgade, die philosophischen Gedanten, welche sich mit der exstum wissenschaftlichen Behandung der

Gebanken, foweit sie-uns bien betroffen, fiellt Giren, ber Borftellungsweise, des Neuen birein naber kommend, in dem Sage dan, Gott sei den Duchdsaham; der durch die Natur der Dinge varhneitete und mastende Geist; aus weidem auch unsere Geister Kanimaen!).:

Run setzen dech über die Pathogorier auch einen Grund des Unvollenmunen in: dem Andegrenzten, welches Philolass auch die unvernichtige amb: verstandlose Radur: neunt und wan welchem: er sagt, daß ihm Ligt und Reid die mohne, d. und wenn win und dasch atlumen, daß sie ihne entgegengssetzen: Suludd: auff-einraußes Messen hurücklihmten, welches symbolisch dei ihnen-Lautet, das Eins, als Arund aller Lablen, sei das Gernhungsnabe, so unissen wirden ersten Grund: aller Dinge nach ihner Vorstlungsweise nicht innerals the Daelle des Wallenmunen; sonden auch; als Duelle des Andolfsmunnen, sonden dem sie aber auch annehmen, die abgeleiteten Gründe der Dinge seign in dem ersten Erunde schon enthalten, muß-

Mathematik vermischt haben, aus ber Lehre ber Ppthagorder berauszuscheiben.

<sup>1)</sup> De nat. D. I. 11. Pythagoras, qui censuit, (deam) animum esse per naturam rerum omnem intentum et commeantem, ex quo nostri animi carperentur. Sext. Emp. adv. math. IX. 127; Plut. de pl. ph. I. 7; Philol. ap. Stob. ecl. I. 420. εἰς (πίσμος) ὑπὸ ἐνὺς τῷ ξυγγενέω καὶ κρατίστω καὶ ἀνυπερθάκω κυβερνωμένος. Wenn Gott ber Welt verwandt genannt wird, fo schießt bieser undestimmte Ausbruck bech keinesweges das Sein Gottes in der Welt aus; ebensowenig andere Ausbrücke, welche Gott von der Welt unterschieden, denn natürlich wird das Princip von dem Begründeten, in welchem as ift, bennoch unterschieden.

<sup>2)</sup> Ap. Steb. I. p. 10. rag yàp ànaice nai évoque nai disiye quinne rò peude mai é quinc lors.

ten sie zugleich seizen, in vern ersten Eind sie nicht nur das Wolksomme, sondern auch das Unvolksomme: Diese Ansicht, welche einen tiefen Bild in ihre Lehreruns erdst net, berechtigt den Ariststeles von ihnen zu sugen, sie hatten angenommen, das Schönste und Weste sei nicht im Ansangen), indem er diese Lehre mit der Annahme von

\*Y Met. XII. 7. Sooi de nagalau βάνουσιν, Sonep of Hus. And Drevottenbe, 'to nathebre's nat holden in der derift afreik Cf, ib. XIV. 4; 5. Unbers meinen Reinholb, Beitrag gur Eplauterung ber poth. Detaph., G. 61 f., und A. Benbt, Bert. Erft. Jagrb. 1828, S. 372. neber einige threr Grunde fpater; hier mai über bie angefogne gatte tiare Stelle Das Meinhalb is feiner Berlegenheit gu einer gang unftatthaften Anslegung, feine Bue flucht nimmt, bat mich nicht fo verwundert, als bag 28. ibm beifitmint. .. Cie leigen Ben Bottidgor. ben Segenfut gibifchen Bent &senter indaid i dem indepent i dop if his indepent inde gentle destine geglaubt hatte, bas fein philosophischer Gebrauch erft beim Ariffoteles ju Juchen fet. Um biefe Entbechung benefte ich fie nicht. Aber fle hatten fie noch weiter treiben muffen, wenn fie bie von mir bemertte Parallelftelle, mot. XIV. 4, verglichen hatten. Denn fie wurden hier gefunden haben, baß auch bie alten Mythologen jenen Gegenfas gebrauchten und annahmen, bie Berrichaft ber Racht und bes Uranos, ober bes Chaps, ober bes Pfeanos fei vor ber Berre Schaft bes Beug nur ber Doglichkeit, nicht aber ber Wirklichkeit nach. Gar icon bat uns auch Reinb. bemertt, bag, "wo Arift. in ber Metaphysit gegen Lehrbegriffe ber frühern Philosophen polemifert, er immer nur Richtlicht auf thre ontologischen Bestimmungen ; 'ntdet auf ihre theologifden Borftellungen nimmt:" C. 59. Rur Schabe, baß er nicht eine Beile tuchbitete von ber angeführe ten Geelle getefen bat, fo warbe er bemerkt baben, bag eben bort bie Rebe von Gott ift. Anberd verfahre Beundis (Gefch. bet gr. rom. Phil. G. 486) mit biefer Stelle: "Gr glaubt fich berechtigt, bie in ihr ausgebrudte und allen Pothagordern beigelegte Lehre nur einigen Pothngordeen gugufchreiben, weil Sprianos und Pfeubo-Alexandros bie Stelle des Aristoteles met. KIV, 4 zwe de ras anishtoug ovotas eirai Leybrius of mer quais avid to es to dyador airò eirae xel. nicht allein auf ben Platon unb feine

pleicht, baß fich Wied aus einem Arfamen anwickelt babe. Richt sehr verschichen bierven erklart fich auch Abenderfok überibiefen Punit ber pythagerifchen Lebre; weil mimlich ben Porthagordern in bem Prinzip ber Menge bas Unbegrenzte und Ungeordnete und alle Formlofigleit diene. an ihm aber bie Natur bes Ganzen Eheil habe, :: mehr ober weniger, konnten auch bic, welche auf Gott bie Ursache zurücksuhrten, nicht annehmen, daß er Alles zum Beften fibre, sondern nur, so weit es moglich fei; vielleicht aber moge er auch nicht; inbem baburch alles Befen aufgehoben werben wurde, welches aus Entgegengefettem und für Entgegengefettes fei \*). Sierin liegt offenbar ausgebruckt, wie bie Betrachtung, bag Alles aus Bollfommenem und auch aus Unvollfommenem fei, Rudwirfung haben mußte auf bie Betrachtung bes erften Princips, indem bies, bas Unvollkommene gulaffend ober fe-

Schaler, sonbern auch auf ben Brohtinos beziehen. Dagegen muß ich bekennen, daß biese Ausleger mir tein großes Bertrauen zu berv bienen schelnen, wo sie sich gegen die Autorität des Aristoteles auslehnen, welches beim Sprianos besonders in diesem Punkte gewöhne lich ist.

<sup>\*)</sup> Die fehr verberbte Stelle lautet Met. 9. Illator of mal of IIvoror of IIvo

gend, auf alle Weise in seiner Wirksamkeit beschränkt ersscheint. Das Gute also ist nicht zuerst, sondern es soll erst werden, wie das Thier oder die Pflanze aus dem Samen, und wodurch könnte dies anders geschehen, als das durch, daß sich das Eins selbst hineinbegiebt in die Weltbildung und das Wesen der Zahl Grund der Jahlen wird?

Mus biefen Bestimmungen über ben erften Grund ift nun aber keineswegs klar geworben, weswegen er von ben Pothagordern eben bie Bahl ober bas erfte Gins, bas Berabungerabe genannt murbe. Denn eben fo gut hatte er hiernach bas Mannlichweibliche, wie wir ihn auch fonft benennen horen 1), ober bas Gutbofe, ober bas Befen schlecht= bin, ober fonft wie heißen konnen. Denn bag nur ein Princip ist, aus welchem eine Mehrheit von Dingen hervorgebe, konnte in verschiebenen Formen ausgesprochen werben, unter welchen bie Bahl nur bavon abhangig fein mußte, wie man fich bas Wefen ber aus bem Princip hervorgehenden Dinge bachte 2). Gang unabhängig hiervon find nun mit Fleiß unsere bisherigen Untersuchungen über bas Grundwesen ber Pythagoraer geblieben, bamit bie Eigenthumlichkeit ihrer Borftellungsweise im Folgen= ben reiner an bas Licht treten konne. Im Allgemeinsten stellt sich aber die Lehre der Pythagorder über die einzelnen Dinge in ber Kormel bar: bie Bablen find ber Grund

<sup>1)</sup> Theol. arithm. I. p. 7.

<sup>2)</sup> In bem bisher Ausgeführten liegt im Grunde kein anderer Gebanke, als ber, welcher auch ber Lehre vieler ionischen Philosophen zum Grunde liegt, daß namlich die Welt sich aus einem unsentwickelten Principe, aus einem Samen etwa, zu einem entwickeltern Leben bilbe und gestalte und babei die in ihm ungesonderten Gegensche zur Erscheinung bringe.

oder bas Wefen ber Dinge '). Bie sie fich bies vorstell: ten, bies muß nun eben ber Gegenstand umserer gegen: wartigen Untersuchung sein.

Bur Beantwortung unferer Frage muffen wir die abgeleiteten Grinde der Dinge etwas genauer untersuchen. Unter biesen Grunden zeichnen fich bie Grenze und bas Unbegrenzte, die ungerade und die gerade Bahl, das Eins und bie Menge fchon baburch aus, bag fie in ber Tafel ber entgegengesetten Begriffe obenan fleben. Die beiben letten berfelben hangen auch ummittelbar mit bem Begriffe ber Bahl zufammen; ber erfte Gegenfat aber icheint nicht fo genau ber Bahlenlehre fich anzuschließen, und boch beginnt auch Philolaos, in Uebereinstimmung mit ber py= thagorischen Rategorientafel, bamit bie Darftellung feiner Lehre, bag er ju zeigen fucht, Alles muffe aus Begren: gendem, b. h. aus Grenze, und aus Unbegrengtem befteben 2). Der Beweis bafur ift uns nur mangelhaft über: liefert worben, man kann ihn aber aus ber Borftellungs= weise ber Pothagorder einigermaaßen sich erganzen. Sie

<sup>1)</sup> Arist. de coelo III. 1. ἔνιοι γὰρ τὴν φύσιν ἔξ ἀριβμῶν συνιστᾶσι, ὥσπερ καὶ τῶν Πυθ. τινές. Met. I. 6. καὶ τὸ τοὺς ἀριθμοὺς αἰτίους εἶναι τοῖς ἄλλοις τῆς οὐσίας ὡσαὐτως ἐκαίνοις (ac. Πυθαγορείοις ἔλεγεν ὁ Πλάτων) — — οἱ δ ἀριθμοὺς εἶναί φασιν αὐτὰ τὰ πράγματα. Đer Unterfisied χωίſchen Bahlen und Bahl ift wohl zu bemerten.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 454. 386th. At. 1. ανώγκα τὰ ἐόντα εἰμεν πάντα ἢ περαίνοντα ἢ ἄπειρα ἢ περαίνοντά τε καὶ ἄπειρα. — — ἐπεὶ τοίνυν φαίνεται οὐτ' ἐκ περαινόντων πάντων ἐόντα, οὐτ' ἐξ ἀπείρων πάντων, δηλύν τ' ἄρα, δει ἐκ περαινόντων τε καὶ ἀπείρων δ τε κύσμος καὶ τὰ ἐν αὐτῷ συναρμόχθη.

bemerkten, daß alles, was erkannt werden könne, ein Begrenztes sein musse '), welches Anfang, Mitte und Ende
habe '); Anfang und Ende sind aber naturlich das Begrenzende oder die Grenzen, die Mitte dagegen das Unbegrenzte, welches Letztere sie auch daraus entnommen zu
haben scheinen, daß die Mitte zwischen den Grenzen in
bas Unbegrenzte getheilt werden kann '). Das, woraus
es und jedoch hier zuerst nur ankommt, ist, zu zeigen, daß
die Begrisse des Begrenzenden und des Unbegrenzten ihnen sur ihre Lehre, d. h. sur die Zahlenlehre, von der grohesten Bedeutung sein mußten. Die Ordnung der Kategorientasel und des philolaischen Werkes sind uns hinlängliche Beweise.

Wir mussen, um ben wahren Sinn dieser Lehre aufzusassen, die Begriffe, welche die Pythagorder von dem Begrenzenden und dem Unbegrenzten hatten, noch genauer zu bestimmen suchen. Wenn die Grenze der Dinge als Ansang und Ende derselben betrachtet wird, so ist sie natürlich als eine Bielheit gesetzt; daher spricht auch Philoslaos von begrenzenden Dingen. Die begrenzenden Dinge sind aber sur das Körperliche zuletzt die raumlichen Punkte,

<sup>1)</sup> Philol, ap. Jambl. ad Nic. arithm. p. 7. dogar yaq oidl to yrwooiheror lossitan narror datlow lortor.

<sup>2)</sup> Arist. de coelo I. 1. καθάπερ γάρ φασι και οί Πυθ., τὸ πᾶν και τὰ πάντα τοῖς τρισιν ὥρισιαι τελευτή γὰρ και μέσον και ἀρχή τὸν ἀριθμὸν ἔχει τὸν τοῦ παντός.

<sup>8)</sup> Joann. Philop. in Arist. phys. III. 4. τὸ ἀξ ἄρτιον τῆς ἐπ' ἄπειρον τομῆς αἴτιόν ἐστιν. Wan erinnere ſκά, δαβ ἄρτιον und ἄπειρον in gleichem Ginne gebraucht werden.

welche bie Pothagorder Ginheiten nannten 1). Ariftoteles fagt, zwar nicht ausbrudlich bie Pythagorder nennend. aber fie boch hinlanglich burch ihre Stellung vor dem Platon und ben Platonifern bezeichnend: "Es scheinen aber Einigen bie Grenzen bes Korpers, wie bie Flache und Die Linie und ber Punkt und bie Ginheit, Gubstangen gu fein, und zwar mehr als ber Korper und bas Golibe 2)." Und etwas weitlaufiger feten bies Unbere auseinander: Die Pothagorder hatten bie Bahlen fur Grunde ber Dinge gehalten, weil ihnen bas Erfte und Nicht-Busammengefette Princip zu fein geschienen; bas Erfte ber Rorper aber maren die Flachen, bas Erfte ber Flachen die Linien. und bas Erfte ber Linien bie Punkte, von ihnen Ginbeis ten genannt, welche, burchaus unzusammengesett, nichts Früheres hatten; ba nun bie Einheiten Bahlen maren, so mußten bie Bahlen Principe ber Dinge fein 3). Wir fe-

<sup>1)</sup> Arist. de coelo III. 1.

<sup>2)</sup> Met. VII. 2. δοχεῖ δέ τισι τὰ τοῦ σώματος πέρατα, οἶον ἐπιφάνεια καὶ γραμμή καὶ στιγμή καὶ μονάς, εἶναι οὐσίαι καὶ μᾶλλον ἢ τὸ σῶμα καὶ τὸ στερεόν. Cf. ib. III. 5; XIV. 3; de coelo l. l.

<sup>3)</sup> Alex. Aphrod. in Ar. de prim. phil. I. fol. 10 b ap. Brandis de perditis Arist. libris p. 80. ἀρχὰς μὲν τῶν ὅντων τοὺς ἀριθμοὺς Πλάτων τε καὶ οἱ Πυθ. ὑπετίθεντο, ὅτι ἐδόκει αὐτοῖς τὸ πρῶτον ἀρχὴ είναι καὶ τὸ ἀσύνθετον, τῶν δὲ σωμάτων πρῶτα τὰ ἐπίπεδα είναι. τὰ γὰρ ἀπλούσιερά τε καὶ μὴ συναιρούμενα πρῶτα τῆ ιρύσει, ἐ.ι.πέδων δὲ γραμμαὶ κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον, γραμμῶν δὲ στιγμαί, ᾶς οἱ μαθηματικοὶ σημεῖα, αὐτοὶ δὲ μονάδες ἔλεγον, ἀσύνθετα παντάπασιν ὅντα καὶ οὐθὲν πρὸ αὐτῶν ἔχοντα· οἱ δὲ μονάδες ἀριθμοί, οἱ ἀριθμοί ἄρα πρῶτοι τῶν ὅντων. Cf. Sext. Emp. hyp. Pyrrh. III. 152; adv. math. X. 249, wo vieles Ungehörige beigemiſcht ift.

hen, daß diese Zahlenlehre auf eine Erklarung des Korperlichen aus nicht körperlichen Gründen, denn die räumslichen Punkte sind noch nicht Körper, ausgeht '), und alses, was hierüber gesagt wird, bestätigt uns das, was schon in dem Ausdrucke "Grenze" liegt, daß die Pythagoräer das körperliche Dasein aus Punkten sich erklarten, welche die letzte Begrenzung der Körper bilden. Das Begrenzende überhaupt ist ihnen in Beziehung auf die körperlichen Dinge nichts, als eine Vielheit von Punkten, welche auf irgend eine Weise im Raum zusammengesetz sind; und alle Dinge bestehen aus in ihnen enthaltenen Zahlen, heißt auch nichts Anderes, als: alle Dinge sind aus Punkten oder räumlichen Einheiten, welche zusammengenommen eine Zahl bilden, zusammengesetzt ').

Theon. Smyrn. math. Plat. I. 7; II. 31; Arist. Quint. de mus. III. p. 122. Darauf láuft auch hinaus Arist. met. I. 5. έπει δε τούτων (sc. των μαθημάτων) οι άριθμοι φύσει πρώτοι.

<sup>1)</sup> Aristoteles sagt baher in Bezug auf biese Lehre von ben Grenzen ber Rorper met. III. 5. διόπερ of μεν πολλοί και οί πρότερον την οὐσίαν και τό ον φωνό το σωμα είναι, τὰ δὲ ἄλλα τούτου πάθη, ώστε και τὰς ἀρχὰς τὰς τῶν σωμάτων τῶν οντων είναι ἀρχάς οι δὲ ὕστερον και σος ώτεροι τούτων είναι δόξαντες, ἀριθμούς.

<sup>2)</sup> Zuerst hat E. Reinhold, Beitrag zur Erläuterung ber pysthagorischen Metaphysis. Jena 1827. S. 28. f., und mit ihm Andere gegen meine Meinung über die Richt: Ausgedehntheit der pythagorischen Einheiten sich erklärt. Schon oben habe ich bemerkt, daß Arist. zu schließen scheint, die Einheiten der Pythagoraer waren ausgedehnt. Darüber vergl. noch Arist. met. XIII. 6; 8 p. 279. 11 sqq. Brand. In der ersten Stelle ist die Schlußweise des Arist. am klarsten. Er sagt: xal ol IIv3ayogesol & kya τον μαθηματικόν (sc. άριθμόν, d. h. sie nehmen nicht zwei Arten der Zahlen an, wie Platon), πλήν οὐ αεχωρισμένον, clll έκ τού-

Hat man fo ben Begriff bes Begrenzenden fich bekimmt, fo kann man nicht leicht in Berlegenheit fein, wie

του τὰς αλοθητὰς οὐσίας συνεστάναι ψασίν' τὸν γάρ δλον οὐραγόν κατασκευάζουσιν έξ άριθμών, πλήν ού μοναθικών, άλλά τας μονάδας υπολαμβάνουσην έχειν μέγεθος. Επως δέ πο πρώtor Er aureaty kyor meyerog anopeir folnaur. Diese Sage ents balten eine Reihe von Schluffen bes Arift., welche er im Sinn ber Pothagorder macht; fie gegen aber von bem Gage ber Pothagorder aus, bas ber himmet (bie Belt) aus Bablen gufammengefest fei, und bies ift ber einzige Sat, welcher in ber gangen Reihe ber angeführten Sabe ben Pothagordern felbft angehort; benn es wird baraus geschlossen: 1) daß bie Bahl ber Pythagorder nicht abstract fei, welches bie Pothag. gewiß nicht gefagt haben, weil ber Ge genfat zwifchen nicht abstracter ober mathematifcher und zwifchen abfiracter ober ibealer Babl zu ihrer Beit noch nicht erfunden war; 2) bas fie fagten, bie finntichen Wefen bestimben aus Babten, welches fie auch nicht fagen konnten, weil zu ihrer Beit ber Unterschieb gwifden alosnαον und νοητον noch teine Bezeichnung gefunden batte; 3) bag bie Batlen ber Pothag. nicht einheitlich maren, welches bie Doth. gewiß nicht zugeftanben haben murben; biefen Schliffen gable ich nun 4) und 5) auch noch bei, bag bie Bablen Große baben (eins und baffetbe mit bem Sage, baß fie nicht einheittich, f. Met. XIII. 8), und bağ ebenfo bas erfte Eins Große habe, naturlich, weil aus ihm alle Grofen hervorgeben follen. Doch nicht immer folieft Arift. fc, legt auch hierauf feinen besonbern Werth; benn de anim. I. 4 fagt et: δόξειε δ' αν οὐδεν διαφέρειν μονάδας λέγειν ή σωμάτια μικρά (cf. de coelo III. 4, wo es von den Atomisten beist: τρόπον γάρ τινα καλ ούτοι πάντα τὰ ὅντα ποιοῦσιν ἀριθμούς pal if agesumr), und giebt überhaupt zu erkennen, bag er biefen Puntt micht für wesentlich balte, inbem er bie Drifag, mer felten mit ben Atomiften gusammenftellt, ju welchen fie barnach geboren würden. Seine Auslegung scheint bierüber au fomanten; benn an andern Stellen fagt er ausbrudlich, baf bie Ginheiten ber Pothag. keine Korper feien, sonbern aus ihnen als ben Grunden bes Seins bes Rorperliche erst entstetz. De coelo III, 1. frues yac zar φύσιν έξ άριθμών συνοτάσι, ώσπερ των Πυθ. τινές τα μέν γάο φυσικά σώματα φαίνεται βάρος έχοντα και κουφότητα, τάς δε μονάδας ούτε φώμα ποιείν οξόν τε συντιber Begriff bes ihm entgegengesetten Unbegrenzten zu fassen sei. Bezeichnet das Begrenzende die außersten Enden, so muß das Unbegrenzte das Mittlere zwischen den Grenzen, ben Iwischenraum, bezeichnen. Daher hat in der ganzen Lehre der Pythagorder von Alters her der Begriff des Iwischenraums die größeste Bedeutung gehabt, nicht nur für die musstalische Aheorie?), sondern auch für die

Seu éras, oute Bagos Exeir. Met. XIV. 5 wird biefe Lehre befonbers bem Eurytos jugeschrieben: apiduol attioi tale ovorene mal του είναι — ως υμοι οίον al στογμαλ των μεγεθών εαλ ώς Evouros urd. hier find also die Einheiten nicht allein nicht Kor: per, fondern auch nicht Großen, fondern nur Grenzen ber Großen als Punte. Gben baffelbe wirb vorausgefest, nur baß bier bie Grenge mit bem Unbegrengten gufammen Grund ber Große fein foll, Met. I.8: ξτι δὲ είτε δώη τις αὐτοῖς ξα τούτων (sc. τοῦ πέρατος και του απείρου) είναι το μέγεθος, welche Stelle in ihrem weitern Berlaufe ber früher angeführten de coelo III. 1 genau ent: spricht. Rach allen biefen Stellen entfteht big Gebfe euft aus ben Bablen, welche Puntte bebeuten. Das Schwanten bes Arift. über diefe Anstcht hat nach met. I. 8 einen auten Grund in ber Lebrweife ber Pythagorder, welche gwar sprachen, als hatten fie es nur mit ber sinnlichen Belt zu thun - baber jene Schluffe bes Arift. -, aber boch Principien annahmen, welche geeignet finb bober bingufrufteigen. Auch Plat. de legg. p. 668 d fint bie downot ros sommer, welchen Ierne mgefchrieben werden, auf biefe pp thag. Lebre au beziehen, welche baber wohl fo ficher als all erwiefen ift, als nur irgend eine andere Lehre ber Pythagorder.

<sup>1)</sup> Bom Aristoteles de coelo II. 13 wird nach pythag. Lehre dem negas das peraesé entgegengesetzt, so wie ebend. I. 1 das perov der dext und redeurt entgegensteht. Wir lernen ader auch aus der erstern Stelle, das die Pythag die negara nicht immer als die dußern Grenzen der Adopper nahmen, denn die Grenzen der Weltkugel sind ihnen der Wittelpunkt und der Umfang.

<sup>2)</sup> Cf. Plat. de rep. VII. p. 591.

geometrische Bilbung ber raumlichen Berhaltniffe '). Gie fetten nach jener Theorie Zwischenraume (Siaorijuara, intervalla) nach verschiedenen Berhaltniffen, und leiteten baraus bie Zusammenstimmung ber verschiedenen Tonarten ab 2), eine Lehre, welche fo alt ift, als die wiffen= schaftliche Behandlung ber Musik, so weit wir biefe ken-Dieses Begriffes vom Zwischenraum bedurften bie Pothagorder, um burch ihre einheitlichen Zahlen ben Raum sich erfüllt zu benken. Un sich nämlich sind ihnen ihre Einheiten mahre geometrische Punkte, also unkörperlich, und wenn man zwei folcher Einheiten zusammenseten wollte, so wurde daraus auch nicht ein Korper, nicht ein= mal eine Linie entstehen, weil aus ber Bufammenfegung bes Richt = Musgebehnten an fich keine Ausbehnung entstehen kann 3). Man sieht, wie hier nothwendig bas zweite Princip ber Pythagorder in bas Mittel ober recht eigentlich in die Mitte treten muß, um den nach brei Maagen ausgedehnten Korper zu erzeugen. Denn wenn bie Einheiten, die Punkte, Anfang und Ende ober die Grenzen bilben, bas Unbegrenzte aber die Mitte, so wird eben burch bas in die Mitte Treten bes Unbegrenzten erst bie Ausbehnung, und zwar die geometrische Ausbehnung nach brei Maagen, erft burch ein breifaches Intervall zwischen vier Punkten, wie Philolaos fich gebacht zu haben scheint'),

<sup>1)</sup> Nicom. arithm. II. p. 72. Rach bem Phiiclass b. Boch Rr. 9. Arist. Quint. de mus. III. p. 121.

<sup>2) 3</sup>ch muß hieruber auf Boch's Philot. Nr. 5 f. verweisen.

<sup>8)</sup> Daher die Polemik des Arift. gegen diese kehre met. I. 9; XIII, 8; de coelo III. 1 und fonft.

<sup>4)</sup> Theol. arithm. p. 56; Bodh Rr. 21. μαθηματικόν μί-

fo bag auch, nach bemfelben Philolaos, ber Rubus aus brei gleichen Intervallen besteht '). Wenn man bieses alles bebenkt, so wird man in der Art, wie spatere pythagorifirende Mathematiker Die korperlichen Maage aus Punkten ober Einheiten und aus Intervallen erklaren, die alterthumliche Denkweise ber Pythagoraer genau wieberge= geben finden. Darnach war ihnen das Princip bes nach brei Dimenfionen ausgebehnten Korpers bie Flache, benn ber Korper bestehe aus in verschiedenen Intervallen gufammengefetten Rlachen; aber die Rlache fei nicht felbst ber Korper, ba fie nur nach zwei Dimenstonen ausgebehnt; bas Princip ber nach zwei Dimenfionen ausgebehnten Rlache sei ferner die Linie, benn die Rlache sei aus Linien in verschiednen Intervallen zusammengesett, aber die Linie nicht felbst die Rache, benn fie habe nur eine Dimenfion; endlich bas Princip ber Linie fei ber Punkt, benn die Linie bestehe aus Punkten, welche, in einem bestimmten Intervall zusammengesett, Die Linie erft bilben, aber nicht felbst Linien seien, benn ber Punkt habe kein Intervall und keine Dimenfion; er fei eine wahre Einheit 1). So konnte Aristoteles nach pythagorischer Lehre

yedos reixỹ diagrav &r rereadi. Die platonische Jahlenlehre, von welcher Arist. de anim. I. 2. §. 7. handelt, knupft an biese Ableitung bes Körpers nur noch die Ableitung der Erkenntnisweisen an.

<sup>1)</sup> Bergi. die Stellen des Rikomachos (arithm. II. p. 72) und Egssioder (expos. in Psalm. IX. p. 36. ed. Garet.) b. Boch Rr. 9.

<sup>2)</sup> Boeth. arithm. II. 4; Nic. inst. arithm. II. 6. p. 115. Εσται μεν οὖν ἡ μονὰς σημείου λόγον ἐπέχουσα καὶ τόπον, ἀρχὴ μεν διαστημάτων καὶ ἀριθμῶν, οὖπω δὲ γραμμή, οἰδὲ διάστημα ἀμέλει οὖτε σημεῖον σημείφ συντεθὲν πλέον τι ποιεῖ·

mit Recht sagen, daß aus der Grenze oder den Einheisten und aus dem Unbegrenzten oder den Intervallen die räumliche Größe erst werde '). Es ist in dieser Lehre eine wahre mathematische Construction der räumlichen Größe enthalten, dei welcher nichts vorausgesetzt wird, außer nur, daß es voneinander getrennte Einheiten gede, welche auf einander bezogen werden können, und daß nur drei solcher Beziehungen nach den drei körperlichen Dimensionen möglich seien. Doch wird auch die Nothwendigkeit, die Einheiten auseinander zu beziehen, den Pothagoräern darin gegründet gewesen sein, daß alle Einheiten von der ersten Einheit zu einer Welt umsaßt werden ').

αδιάστατον γὰς ἀδιαστάτο συντεθέν διάστημα σὸχ ἔξεε, ῶσπες εἰ τις τὸ οὐδὲν οὐδενὶ συντεθέν σκέπτοιτο αὐδὲν γὰς ποιεῖ. — ἀδιάστατος ἄςα ἡ μονὰς καὶ ἀρχοειδής, πςῶτον δὲ διάστημα εὐρίσκεται καὶ φαίνεται ἐν δυάδι, εἰτα ἐν τριάδι, εἰτα ἐν τειράδι καὶ ἔξῆς ἐν τοῖς ἀκολούθοις (cf. Phɨlol. in theolog. arithm. p. 56)· διάστημα γάς ἐστι δυοῖν δρων τὸ μεταξὺ θεωρούμενον πρῶτον δὲ διάστημα γραμμὴ λέγεται γραμμὴ γάς ἐστι τὸ ἐψ' ἐν διαστατόν θύο δὲ διαστήματα ἐπιφάνεια καὶ ἐπι τὸ διχὴ διαστατόν τρία δὲ διαστήματα επιφάνεια το ερίν στερεὸν γάς ἐστι τὸ τριχῆ διαστατόν. Betgl. Arist. met. VII. 11. καὶ ἀνάγουσι πάντα εἰς τοὺς ἀριθμοὺς καὶ γραμμῆς τὸν λόγον τὸν τῶν δύο εἰναί φασιν. Độne ben Ramen bet Đợc thag., aber auß bet Stellung erfichtlich, buß es auf sie şu beşiehen. Philo de mundi opif. 16. p. 11. Mang.

<sup>1)</sup> Met. I. 8. ξα τούτων (80. περάτος και ἀπείρου) εξυαι τὸ μέγεθος. De coelo III. 1. Gegen bie Pothagoráer: τὰς δὲ μονάδας οὖτε σῶμα ποιεῖν οἶόν τε συντιθεμένας, οὖτε βάρος ἔχειν.

<sup>2)</sup> Brandis Gesch. der gr. rom. Phil. S. 487 giebt zwar zu, daß die von mir ausgeführte Erklärung des Räumlichen durch die Zahl alt pythagorisch sein möchte, nimmt aber an, auf Arist. met. XIV. 3. (100 Evis guoravertos sie es kninkswe, ele kn

Wenn man sich nun sestgestellt hat, das die Pythagorder unter dem Undegrenzten, welches von dem Begrenzenden eingenommen und umsast wird '), den Bwischenzaum zwischen dem begrenzenden Punkten sich gedacht haben, so kann wohl Iemandem noch die Frage einsallen, aus was denn dieser Iwischemaum destehen sowe ! Man hat gemuthmaast, die Pythagorder hatten sich den Iwisschemaum oder das Undegrenzte als Hauch oder als luste artig gedacht '); allein wenn man bemerkt, das die Lust von ihnen als ein bestimmter Körper betrachtet und, wie wir später sehen werden, auf eine bestimmte Figur zurückgebracht wurde, so verschwindet die Wahrscheinlichkeit dieser Meinung. Vielmehr, im Gegensat gegen die begrenzenden Enden, welche schlechthin blosse Einheiten sind, haben wir das Undegrenzte auch als blossen Iwischenraum zu denken.

Aporax, ekt éx unequaros, ekt ék av anvootor einer) gesstügt, daß noch andere Bersuche der Pythag, stattgesunden haben möchten, das Ausgedehnte abzuteiten. Die Stelle des Arist. ader so erreicht sindet sonst gar keinen Paltpunkt in andern Ueberlieserungen, schiedt dagegen durch eine andere Stelle des Arist. met. XIII. 6. Enws sein dagegen durch eine andere Stelle des Arist. met. XIII. 6. Enws sein dagegen durch eine andere Stelle des Arist. met. XIII. 6. Enws sein dagegen durch eine andere des Arist. Met. XIII. 6. Enws sie dagegen der seiner wes migstens beschränkt zu werden. Daher glaube ich, daß sie einer andern Deutung dedurse in bem Sinne: die Pythag, wissen nicht zu sagen, od das Eins entstanden sei aus Flächen oder aus Farbe u. s. w. Die Worte le die anogocous etnere geben in der Apat entweder gar keinen passenden Sinn oder können nur als ein Ausdruck des Unwillens in der Polemis des Arist. erklärt werden. In diesem Falle käme man ohne Sorrectur ab, in jenem wurde ich vorschlagen, die hinter ür einzuschieben.

<sup>1)</sup> Arist. phys. III. 4.

<sup>2)</sup> Brandis a. a. D. II. 3. Es bezieht sich diese Hypothese auf ben Ausbruck απειφον πνεθμα b. Arist. Phys. IV. 6. und πνοή Stob. ecl. I. p. 880 sq. Davon weiter unten.

Und indem die Pothagorder in bem zweiten Gliebe ihrer Gegenfage bas Berneinenbe in ber Belt ausbruden wollten, scheinen fie auch in bem Unbegrenzten etwas Berneinenbes gesehen zu haben, einen leeren Bwischenraum. Dag bie Drthagorder ein Leeres fetten, ift aus vielen Beugniffen unleugbar '), und bag fie es als einen ber Grunde aller Dinge betrachteten, ift schon baraus mahrscheinlich, bag alle, welche ein Leeres in ftrengem Sinne angenommen haben, es auch als etwas Ursprungliches sich bachten, weil kein Raumerfüllendes dem Leeren gleichartig werben tann. Doch wir bedürfen folder Analogien nicht, um zu beweisen, baß die Pothagoraer bas Leere als ein Princip ber Dinge betrachteten; benn Aristoteles fagt ausbrucklich, bas Leere trenne nach ben Pythagordern zuerst bie Zahlen und bestimme ihre Natur 2), so wie es auch die Derter aller Dinge bestimme ). Hierburch wird also gesett, bag bie Trennung ber Bahlen ober Ginheiten voneinander erft

<sup>2)</sup> Phys. IV. 6. και ποῦτ' (sc. τὸ κενὸν εἶναι χωρισμόν τινα τῶν ἐφεξῆς) εἶναι πρῶτον ἐν τοῖς ἀριθμοῖς, τὸ γὰρ κενὸν διορίζειν τὴν φύσιν αὐτῶν.

<sup>3)</sup> Ap. Stob. ecl. I. p. 380. το κενύν, ε διορίζει εκάστων τας χώρας αεί.

burch das Leere entstehe, oder, was dasselbe ist, das die Einheiten oder Jahlen erst durch das Leere werden. Wenn aber das Leere ein Princip der Jahlen ist und die Jahlen Princip aller Dinge sind, so ist es klar, das die Pythasgorder das Leere auch als ein Princip aller Dinge bestrachteten. Es kann demnach nur die Frage sein, welcher von den beiden entgegengesehten Gründen der Dinge das Leere sein solle, od das Begrenzende oder das Undesgrenzte? Aber auch hierüber giebt Aristoteles befriedigende Auskunst, denn an zwei Orten spricht er davon, das von dem Begrenzenden das Undegrenzte, welches auch das Gerade sei, angezogen, eingenommen und begrenzt werde?, an einem dritten und vierten Orte aber sagt er, das Leere gehe in den Himmel ein, und der Himmel sei eins, und aus dem Undegrenzten werde das Leere, welches aller Dinge

<sup>1)</sup> Daher wird auch dem Ekphantos nur deswegen eine von der pythagorischen abweichende Lehre beigelegt, weil er die Einheisten als untheildare Korper ansah, nicht aber weil er neben diesen das Leere als Princip sehte. Stod. ecl. I. p. 808. <sup>™</sup>Εχφαντος Συραχούσιος, εἶς τῶν Πυθαγορείων, πάντων (ἀρχὰς) τὰ ἀδιαίφετα σώματα καὶ τὸ κενόν τὰς γὰρ Πυθαγορικὰς μονάδας οἶντος πρῶτος ἀπεψήνατο σωμαικάς. Ueber die Zeit und Lehre dies sem Rannes ift sonst nichts Zureichendes auszumitteln. Angaben über seine Lehre sinder sind Stod. ecl. I. p. 448; 496; Orig. phil. 15.

<sup>2)</sup> Met. XIV. 3. φανερώς γὰς λέγουσιν, ὡς τοῦ ἐνὸς συσταθέντος — εἰι ἐξ ἐπιπέδων, εἰτ ἐχ χροιᾶς, εἰι ἐχ σπέςματος, εἰι ἐξ ὧν ἀποροῦσιν εἰπεῖν — εὐθὺς τὰ ἔγγιστα τοῦ ἀπείρου ὅτι εἰλκετο καὶ ἐπεραίνετο ὑπὸ τοῦ πέρατος. Ueber bie Critiarung bes βωίζφεη[αξεδ ]. oben S. 410 2) Phys. III.
4. καὶ οἱ μὲν τὸ ἄπειρον εἶναι τὸ ἄρτιον τοῦτο γὰς ἐναπολαμβανόμενον καὶ ὑπὸ τοῦ περιττοῦ περαινόμενον παρέχει τοῖς οὖσι τὴν ἀπειρίαν. Rach ben Xustegern namlich bie Unenblichfeit ber Xbeilbarteit.

Diese Untersuchungen führen uns aber auf kein noch weiteres Gebiet, indem sie uns die Frage anregen, wie die Pythagorder ihrer entgegengesetten Begriffe fich bedient haben mochten, um bie Entstehung ber Belt zu erklaren. Bir werben feben, bag ihre Erklarungsart genau zu ber Borftellung paßt, welche fie von bem Bestehen ber Dinge nach unferer Auffassungsweise hatten, und daher auch biefe bestätigt. Wie von uns gezeigt worben ift, fagte ihnen ihre Zahlenlehre in Rudficht auf bas Sein ber Dinge aus, alle Dinge beständen aus Einheiten, welche in verschied= nen 3wischenraumen zueinander geordnet maren, fie bilbeten also eine Zahl von Einheiten und barin liege ihr Wesen. Run gingen aber die Pythagorder, wie auch schon früher gezeigt, von einer ursprünglichen Einheit aus, und wenn fie baber jene Ansicht von ber Natur ber Dinge mit biefer Ansicht von ihrem ersten Grunde in Einklang bringen wollten, so mußten fie zeigen, wie eine Bielbeit von Einheiten aus ber ursprunglichen Ginheit entstehen konne.

Phthagoraern nur das Eine sci, hat Brandis Gesch. der gr. rom. Phil. S. 486 unter Anderm auch entgegengeset, daß Arist. met. XIII. 6. sage: xal ex rovrov (rov evos) xal ällov rivds einar rod aqisquov. Aber das ällov in dieser Stelle drückt eben nur den negativen Grund aus, welchen Aristoteles nicht genauer bezeichent, weil die Pyth. selbst ihn auf sehr verschiedene Weise dezeichneten. Es ist mir nicht ganz unwyhrscheinlich, daß die Pyth. wegen der oben angedeuteten Schwierigkeiten ihrer Lehre das Unendliche das Leere zu nennen vermieden, sondern nur etwa nach dem Arist. des dem Unendlichen das Leere und die Zeit und der Lebensathem in die Welt kämen, indem sie alles dies aus der Regation ableiteten, die Arennung (die Differenz) der Zahlen und der Dinge, die Zeit und das unvollkommene, des Einathmens bedürftige Leben.

Die Pothagorger schilderten das Entstehen der Wett als eine werdende Verdindung unter den, entgegengesetzten Urgründen des Underaden. Doch wurde diese Verdindung auch als eine ursprüngliche von ihnen gedacht, indam sie das oberste Princip das Geradungerade nannten. Es mochte daher ihre Schilderung von der Entstehung der Welt wohl nur als eine genetische Erklärung zu betrachten sein, und in diesem Lichte erblickten sie auch die Alsten, indem sie überlieferten, die Pythagorder hatten geslehrt, daß die Welt nicht der Zeit, sondern nur der menschlichen Denkweise nach entstanden sei. Die Pythagorder dachten sich nun das erste Eins oder das Ungerade, nach dessen Seiten eintstehung sie nicht suchten?), als vom Unendlischen oder Leeren umgeben ); das Unendliche ist sinen der

material Coogle

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 450. Es scheint nur eine Consequenz bes Arift., welche sich auch nicht schlechthin auf bie Poth., sonbern auch auf Platoniker bezieht, wenn er sagt Met. XIV. 4. Sore gaveodr bre od roğ dewendau Evener notovat rhr yévesir rŵr derdum.

<sup>2)</sup> Arist, l. l. τοῦ μέν οὖν περιττοῦ γένεσιν οὖ φασιν. Ohne ben Ramen ber Phthagorder.

<sup>3)</sup> Auf biefe Borftellung führen bie schon angesährten Stellen Arist. met. XIV. 3; phys. III. 4; IV. 6; ap. Stob. ecl. I. p. 380; 388; Plut. de pl. ph. II. 9; Simpl. phys. fol. 108. a. Aczviras δέ, ως φησιν Εὐδημος, οῦτως ἡρωτα τὸν λόγον ἐντῷ ἐσχάτᾳ, ἤγουν τῷ ἀπλανεῖ οὐρανῷ γενόμενος πότερον ἐπτείναιμι ἀν τὴν χεῖρα ἢ τὴν ὁάβδον εἰς τὸ ἔξω, ἢ οὐκ ἀν; τὸ μὲν οὖν μὴ ἐπτείνειν ἄτοπον εἰ δὶ ἐπτείνω, ἤτοι σῶμα ἢ τόπος τὸ ἐπτὸς ἔσται ὁιοίσει δὲ οὐδέν, ὡς μαθησόμενον πάρας καὶ τκάτὸν τὸν αὐτὸν τρόπον ἐπὶ τὸ ἀεὶ λαμβανόμενον πάρας καὶ ἀπείναι τὸν αὐτὸν ἀροπο ἐπὶ τὸ ἀεὶ λαμβανόμενον εἰ δὶ τόπος, ἐν ῷ σῶμα ἐστιν ἢ δύναι ἀκικίναι, τὸ δὲ δυσορς, ἔσι δὲ τόπος, ἐν ῷ σῶμά ἐστιν ἢ δύναι ἀκικίναι, τὸ δὲ δυσορς, ἐν ῷ σῶμά ἐστιν ἢ δύναι ἀκικίναι, τὸ δὲ δυσορς, ἐκι δὲ τόπος, ἐν ῷ σῶμά ἐστιν ἢ δύναι ἀκικίναι, τὸ δὲ δυσορς, ἐκικίναι ἐκικίναι καὶ ἐκικίναι ἀκικίναι καὶ ἐκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι τὸς ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι καὶ ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ἀκικίναι ακικίναι ἀκικίναι ἀκικίνα ἀκικίναι ἀκικίνα ἀκι

Drt bes Einen '). Aber zugleich seizen sie auch ein Streben ber so voneinander getrennten Gegensätze; sich mit einander zu verdinden '). Daher ziehe fogleich das begrenzende Eine das, was ihm vom Unendlichen am nächsten liegt, an sich und in sich ein und begrenze es. Dies nannten die Pythagorder das Einathmen des Unendlichen oder auch einen unendlichen Athemzug, durch welchen das Leere in die Welt trete und num die Dinge voneinander trenne '). Man sieht, daß nach dieser Borstellungsweise das Eins der Pythagorder ursprünglich als ein durchaus

νάμει ως δν χοή τιθέναι έπι των άτδιων, και ούτως αν είη σωμα απειρον και τόπος. S. Brandis Gesch, ber gr. rom. Phil. S. 477. Offenbar find aristotelische Begriffe in dieser Angabe eins gemischt; nicht allein das δυνάμει δν führt darauf, sondern besonders der Schluß vom δυνάμει δν auf das ένεργεία δν, worqus sich erst die Korperlichkeit des Unendlichen ergiedt. Wie welt Subemos den Schluß des Archytas erweitert habe, läßt sich nicht wohl ausmachen.

<sup>1)</sup> Ohne ben Namen ber Pothagorder und nicht allein auf bie Poth. bezäglich ist folgende und die zumächst anzusührende Stelle. Arist XIV. 4. zad zu zuzahr rou äynden zwonr elvat. CL ib. 5. p. 803, 2. Brand.

<sup>2)</sup> L. l. παλ δρέγεσθαι τοῦ φθαρτιποῦ · φθαρτικόν γάρ

<sup>5)</sup> Arist. phys. IV. 6. eleat d' équaux aut of Mos. re-ron, aut energeum auto ro odgaro en rou anelgou arroque-roc, de ar dranréoru aut to revor, & diogles tax quaeres. Brandis Geschichts ber gr. rom Phil. G. 491. erkärt bies, als wenn unter bem unendlichen nreveux das Unendliche außer der Welt zu verstehen ware. Ob er nun gleich die peripatetschen Ausleger sur sich hate ich doch eine andere Erklarung sür zulässig, das nämlich das unendliche nreveux nur den unendlichen Athem der Welt bezeichne, durch welchen das Leere eingearhmet werde. Das sür stimmt Plut. de pl. ph. Ik 9.

ungefonbertet, ale eine ftetige und ungetheilte Große atbacht wird, welcher aber zugleich bas Vermögen beimohne, fich felbst vermittelft bes trennenden leeren Raums in eine Bielheit von Dingen zu spalten. Daffelbe wirb auch vom Unbegrenzten angenommen; an und fur fich ift es ungetrennt, und erft baburch; bag es in bas Begrenzende einaeht , wird es in mehrere Theile getheilt 1). Go bachten fich alfo bie Pothagorder bas Entfteben ber Welt als ein Bufammentreten ber beiben entgegengtefeten Urgrunde, mobei aber nicht zu überfeben ift, baß bie Rolle, welche bas Unbegrenzte in ber Weltbilbung fpielt, nur eine verneis nende ift; benn es verhalt fich leibend, inbem es eingeathmet wirb, und in ber Welt felbft bilbet es auch nichts, als ben leeren Zwifchenraum awifchen ben Ginheiten; welche urfpelingliche Bestandtheile ber ewigen Ureinheit find. Dierin etbiden wir wieber, wie bas wahre Bein, bas Dolltoms mene ber Dinge, ihnen allein in ber Grenze gegrunbet ift. Diefe wird auf ber einen Seite als Einheit gebacht, aber auch als bas mahre Princip bet Bielheit 2); fie ftellt bie in fich felbft beffimmte Einheit ber Belt bar, bas 2012 les Umfaffende, und als folches wird auch bas Eins vom Philolaos als Grund aller Dinge, als Gott gepriefen, welcher Alles lenke und fibre, ein einiger und ewiger, bleibend und unbewegt, fich felbft gleich und verschieben

<sup>1)</sup> Arist. phys. III. 5. αμα γαρ ούσιαν ποιούσι το απειουν και μερίζουσι.

<sup>2)</sup> Daher ift beim Aristoteles gewöhntich vom neque die Rebe, während Philolacs die nequesoora als Grande ber Welt sest.

von allen andern Dingen '). Die Entwicklung der Welt erscheint ihnen als ein Lebensproces, welcher durch die in ihr enthaltenen Urgründe bedingt ist; daher hängt auch von dem Eingehen des unendlichen Leeren in den Uranos oder in die Welt der Athem oder das Leben der Welt ab, und mit dem Athem geht auch erst die Zeit, welche Arzchytas das Intervall der ganzen Natur nannte 2), in die Welt ein, natürlich, denn die Zeit ist nur durch die Unsterscheidung einer Folge verschiedner Romente, welche doch wieder durch die begrenzenden Romente zu einer Einheit umfast werden 3).

So erscheint uns die Lehre der Pothagorder von zwei entgegengesetzen Urgrunden im Zusammenhang mit ihrer Lehre, daß Alles aus Einem flamme und von einem hochsten Gott regiert werde. Denn die Urgrunde sind in der ursprunglichen Einheit Gottes, in dem Geradungeraden,

<sup>1)</sup> Phil. de mundi opific. p. 24. Boch Ar. 19. Errl yaq pyrar d ayemdr mal ägywr anarrwr deas, els ael kar, mb-ripos, axfraros, autos autog divolos, aregos ror aller. Die Gleichheit, Unbewegtheit und das Bleibende des philolaischen Sottes muß man nicht feinem durch verschiedene Entwicklungen hindurchgehenden Leben entgegensehen, wie dies Reinhold a. a. D. S. 65 s. gethan hat; alle diese Ausbrucks zu bedienen, nicht aber auf seine veränderliche Entwicklung. S. Boch S. 151.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 165 a.

<sup>3)</sup> Das die Pythagor nicht nur die raumliche, sondern auch die zeitliche Große aus Grenzen und Intervallen sich construirten, darauf deutet Aristot., indem er an mehrern Stellen, welche sich auf pythagor. Lehre beziehen, das võr, als Element der Zeit, der Greyuń, als Element des Raums, vergleicht. De coelo III. 1 fin.; met. III. 5. p. 59, 7. Brand.

in ber Urzahl vereinigt, indem von Anbeginn bie lebenbige Entwicklung bes gangen himmels ober ber Welt war. Daber ift auch ber ganze himmel Bahl '), und Bahl bas Befen aller Dinge 2), die Dreiheit aber umfaßt bie Bahl bes All, weil sie Anfang, Mitte und Enbe in fich umschließt 3). Die ganze Welt aber ift nur baburch Bahl, baß bie in ihr zur Einheit umfaßten Einheiten vonein= ander getrennt find burch ben leeren 3wischenraum; benn Die Bahlen werben erft burch bas Leere; und so erscheint auch die wahrnehmbare Welt, indem sie die Bahl aller Dinge umfaßt, zwar als bas, was überhaupt ift ), aber auch zugleich als ein Wefen, an welchem bie Unvollfommenheit haftet, welche im Leeren, in bem Unbegrenzten, überhaupt im zweiten Princip ausgebruckt ift. Die Py= thagorder mogen fich nun fo viel als moglich verstedt ha= ben, daß fie durch die Ginführung ihrer Gegensage in das Seiende auch bas, was Alles umfaßt und Grund aller Dinge ift, Gott, bie allgemeine Beltfraft, felbft mit an ber Unvollkommenheit ber Dinge Theil nehmen ließen: so komte ihnen boch nicht verborgen bleiben, daß bei bem Uebel, welches wenigftens in einem Theile ber Welt herricht, auch Gott nicht im Stande fei, Alles jum Beften ju fubren. Aber so viel als moglich sollte er boch babin stre-

<sup>1)</sup> Arist. met. I. 5.

<sup>2)</sup> Ib.

<sup>5)</sup> Arist, de coelo I. 1.

<sup>4)</sup> Arist. met. I. 8. ως δμολογούντες τοις άλλοις μυσιολόγοις, δτι τό γε ὅν τοῦτ ἔστιν, ὅσον αἰσθητόν ἐστι καλ περιείληφεν ὁ καλούμενος οὐρανός.

ben, und so nahmen sie an, das Schönste und Beste sei nicht im Beginn der Dinge, sondern werde erst durch die Entwicklung des gottsichen Wesens in der Welt.

Wir finden also bas Wesentliche ber mythegorischen Bahlenlehre barin begrundet, bag aus ben mathematischen Berhaltnissen alles in ber Welt abgeleitet und bie raumlichen und zeitlichen Berbaltniffe aus ben Berhaltniffen ber Einheiten ober ber Bablen queinander erklart werben follten. Alles ift aus bem urfprunglichen Gins ober que ber Urgabl, und, weil fich bas Gine, in feiner lebenbigen Entwieklung bas Leere einathmend, in bie Bielheit ber Ginbeiten spaltet, aus ber Bielbeit biefer Ginbeiten ober aus ben Zahlen. Mun wird hierbei porausgesett, bag burch bie Busammensehung ber Ginbeiten versthiebenartige Berbattniffe entfteben nach Werschiebenheit ber Intervallen benn barauf scheinen bie Puthagarder, ihrer mufifalischen Lebre gemaß, alle Perfchiebenheit gurudgebracht gu baben, und mußten es mobl, ba fie in ben Einheiten ober Puntten teine Berschiebenbeit finden tonnten \*). Es tom nun aber, menn bie pythegorische Lebre nicht blag bei ben Grundfaben fteben bleiben follte, barauf an, Die Werschie benheit ber Werhaltniffe in ber Belt nachzuweisen. Allein wer die Schwierigkeit einer folden Rachweisung hebenft, wird fich nicht wundern, wenn er bemerkt, daß hierbei bie Pythagorder zu willkurlichen Annahmen ihre Buflucht nabmen. In so weit kann man noch einen allgemein ver-



<sup>&</sup>quot;) So wird auch von hen Spatern die unbestimmte Imeiheit ober das Upbegrenzte als das Princip aller Berschiedenheit angefeben-

flandlichen Gebanken hierbei jum Grunde Regend finben. als bie Pythagorder verlangten, baß alle Rerhaltniffe in ber Welt harmonisch ober überhaupt symmetrisch gegednes sein mußten '). Der Begriff ber Sarmonie, welchet ibs nen alle nach einem bestimmten Gefete georbneten Berhaltniffe umfaßt zu haben scheint, sthloß fich an ihre Lebre auf eine boppelte Beife an. Gie bemertten nemlich , be bie Einheit ber Belt aus entgegengefehten Elementen, wie fie biefe in ihrer Tafel ber Begenfage verzeichneten, gus fammengefett fei, fo muffe es ein paffenbes Band für fie geben, daß fie in Ordnung untereinander erhalten mitben, und biefes Band fei bie hammonie, Daber facte Philologes: "Da nun die Grunde bet Dinge weber abnlich, noch gleichartig maren, war es auch unmöglich für fie, gegebnet zu werben, wenn nicht Hammenie binguges treten mare, auf welche Weise fie auch murbe. Lebnliche und gleichartige Dings hatten zwar der Hannonie nicht bedurft, unabnliche aber und nicht gleichartige und nicht gleichmäßige, folche mußten nothwendig burch harmonie musammengebunden werden, wenn fie in einer geordneten Melt enthalten sein sallten?)." Run eber ist bie Mer-

<sup>1)</sup> Sarmonie und Sommetrie werben oft für gleichbebeutens genommen, g. 28. Plut. pla pl. I. 3.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 460; Both's Niel. Rr. A. επεί δετα αρχαι υπάρχον ουχ όμοιαι ουδ' όμοφυλοι έσσαι, ήδη αδύνατον ής αν και αὐταϊς κοσμηθήμεν, εί μή άρμονία έπεγένετο, φπινε αν τρόπος εγένετο. τὰ μὲν ων όμοια και όμοφυλα άρμονίας ουθέν ἐπεδέοντο τὰ δὲ ἀνομοῖα μηδὲ ὁμόφυλα μηδὲ ἰσότελή ἀνάγκα τὰ τοιαῦτα άρμονία συγκεκλεῖσθαι, εὶ μέλλοντι ἐν κόμο κατέχεσθαι. Bengl. ben Beguiff bet Φαιπιοπία παφ bem Philol. b. Bòdh Rr. 8. Nicom. instit. arithm. II. 19: ἔστε γάρ

bindung der Gegensche auch schon in dem ersten Princip der Pythagorder, in dem ersten Eins, gesetzt, und dies ist ihnen also auch Grund der harmonischen Berbinduns gen in der Welt oder Grund-Harmonie. Deswegen sagten die Pythagorder auch in demselden Sinne, die Zahl oder die Harmonie sei Grund aller Dinge, und die ganze Welt Harmonie und Zahl, und überhaupt wurden Harmonie und Zahl von ihnen in berselden Bedeutung gesnotnusen. In diesem Sinne nun ist ihnen die Harmonie Grund der Dinge, und die ganze Welt eine Harmonie der nach bestimmten Verhältnissen zusams wengesetzen Einheiten oder Zahlen.

Einen andern Anknäpfungspunkt für ihre Lehre von der Harmonis sinden wir darin, daß durch die ganze Lehre der Pythagorder ver Gedanke hindurchgeht, Dednung in den Verhältnissen halte die ganze Welt zusammen und destimme das Wesen der Dinge, so daß auch das ganze Leben det Welt nicht dloß als ein Verdinden der Gegenssähe, sondern auch als ein ordnungs und gesehmäßiges Verdinden derselben betrachtet wird. Dieses drückt sich wur weniger in dem Begriffe des ersten Eins, als in dem Begriffe der Harmonie aus. Am meisten wird man diesen Sedanken da wiedererkennen, wo er zu willkürlichen Annahmen suhrt, wie zu der, duß es zehn Welkkörper gebe, welche in harmonischen Abständen zueinander stun-

άρμονία πολυμιγέων ένωσις και διχά φρονεύντων σύμφρασις. Cf. Ast. ad b. l. Daffelbe b. Philop. in Arist. de an. I. 2.

<sup>\*)</sup> Arist. met. I. 5; Philes. ap. Stop. ecl. I. p. 8. Boch's Philos. Rr. 18.

ben 1), ferner in mancherlei andern Bemertungen, welche zeigen follten, wie bie Erscheinungen in ber Ratur und in bem vernanftigen Leben nach beftimmten Bablenverhalts niffen angeordnet feien, und welche im Allgemeinen vom Artfioteles in ben Gat jufammengefaßt werben, daß bie . Pythagorder in ben Bahlen viele Achnlichkeiten mit bem Selenben und Werbenben gu erbliden gemeint hatten "). So ift auch ihre Tafel ber entgegengefesten Elemente nach ber vollommenen Babl Behn geordnet, fo bemertten fie Die gesetliche Wiebertebr gewiffer Bahlen in beftimmten Raturerscheinungen, 3. 28. bag es 7 Saiten ober Sarmonien gebe, 7 Plejaben, 7 Bocale, und baf im fiebenten Sahre einige Thiere regelmäßig bie Bahne wechseln 3). Aus beinfelben Grunde ging auch die Weife ber Pytha= gorder hervor, Begriffe nach gewiffen Bablen au beffinis men, 3. 28. Die Begriffe ber Gerechtigkeit, ber Geele, ber gelegenen Beit, und überhaupt bas Wefen ber Dinge in Bahlenverhaltniffen begrundet zu finden, - welches Eurntos am weiteften getrieben ju haben scheint, indem er eine befimmte Sahl fur bas Befen bes Menfchen, eine anbere für das Wesen des Pfetdes und so der übrigen Dinge feftlebte ). Sierm mußte nun wohl gewiß viel Billfur hetrichen a allein es lag babei boch bie richtige Anficht zum Geinbe, bag alles in ber Belt nach einer beftimmten

<sup>1)</sup> Arist. l. l.

<sup>2)</sup> L. l. έν δέ τούτοις (τοῖς ἀριθμοῖς) ἐδόπουν θεωρεῖν ἐμοιώματα πολλὰ τοῖς οὖσι παὶ γιγνομένοις.

<sup>8)</sup> Arist, met. XIV. 6.

<sup>4)</sup> Theophr. met. 8; Arist. met. XIV. 5.

Ordnung der Werhaltniffe sich biden muffe. Auch steht dies im Busammenhange mit der Lehre der Pythagorder, daß aus dem Unvollsommnern das Bollsommnere sich entswicke.

Wenn nun aber bie Pothagorder biefe ihre Borftellungsweise zu einer zusammenhangenben Lehre ausbilben wollten, so bedurften fie eines Maafies für die barmonis fchen Berhaltniffe. Dies glaubten fie bauptfachlich in ben Berhaltniffen ber Octape gefunden gu haben +), unftreitig von ihrer Liebe gur Theorie ber Mufit geleitet. Doch wollten fie bemit keineswegs alle übrigen grithmetischen und geometrischen Berbaltniffe von ihrer Betrachtung und Nachweisung harmonischer Angebnung ausschließen, wie benn gewiß bie Werehrung ber Behn, als einer vollfommenen Bahl, und die Bebeutung, welche fie ben viet erften Bablen und ben funf regelmafigen Rorpern beilegten, nicht mustfalisches, fondern mathematisches Ursprungs ift. Der Ratur ber Sache gemäß tonnte bei ben willkurlichen Bestimmungen ber Pothagorder über bie regelmäßigen Berhaltniffe in ber Welt fein System aus fich gang gleichbleibenden Grunbfaben verfolgt werben.

Wie weit nun die Pythagorier hiefe allgemeinen Anschen von der Natur der Dinge im Besondern nachwiessen, darüber sind uns im Gausen nur sehr ungentigende und fragmentarische Nachrichten übrig geblieben, welche überdies dadurch verdunkelt werden, daß sich in vielen Fällen das echt alterthumlich Pythagorische nicht von dem unterscheiden läßt, was spätere Neuspythagoriser, mit-



<sup>\*)</sup> Bodh's Philot. Mr. 5.

Jahlen und Kiguren Prielend, gesabst haben. Aus so viel sehen wir wohl im Allgemeinen, daß die Pythngorden mit größer Kühnheit ihre Meinung verfolgten, daß alles Wassen der Dinge in harwonischen Berhältmissen gegründet sei, und eben in dieser Kühnheit offenbart sich und, wie kassing und lebendig ihre Lehre ihnen wor.

Bir muffen werst bier gusführen, wie ihnen bie phyfifte Beschaffinheit ber Körper in den mathematischen Werbestriffen gegrundet war. Besonders von ber Karbe und pare Tone wird une gefagt, baff fie biefelben aus ber Oberfiche ber Korper abgeleitet batten ); es gilt bies aben auch wohl auf gleiche Weise von allen übrigen finnlichen Beschaffenheiten. Rachbem sie navelich gezeigt bate ten, wie die Einheit ber Punft, die Bweiheit die Linie, bie Dreibeit bie Mache, die Rierheit ber geametrische Rovper fei, nahmen fie weiter an, bie Kinsheit fei ber ubn: fifcha Rorper mit feinen finnlichen Beschaffenbeiten ?). Dies fieht in Berbindung mit ber Lehre von ben Clementen. deren fie zuerst funf gezählt zu haben scheinen, ausgebend von der Ableitung berfelben aus ben funf regelmäßigen Rorpern. Auf biefe namlich brachten fie bie Figur ber Elemente gurud, indem ber Rubus die Erde, die Pyramibe bas Feuer, bas Oftgeber bie Luft, bas Ifosaeber



<sup>1)</sup> Arist. de sens. 3. diò xal ol Hv3. the laughrenar xeoide lashour. Plut. de pl. ph. IV. 20; Hernelides ap. Porphyr. in harm. Ptol. c. 3. p. 218.

<sup>2)</sup> Theol. arithm. 8, p. 56. Φιλόλας, δε μετά μαθηματιπον μεγεθος τριχή διαστάν εν τετράδι ποιότητα και χρώσιν 
επιδειξαμένης τής φύσεως εν πεντάδι κτλ. S. Boch's Phil. 
Rr. 21.

bas Waffer, und bas Dobekaeber bas fünfte Element sei 1), welches erst später ben Ramen bes Aethers erhalten zu haben scheint. Sine Analogie hiermit bot sich den Pythasgordern auch zwischen ben fünf Elementen und ben fünf Sinnen bar, welche sie wohl nicht vernachlässigten 2).

Unter allen Clementen nahm den Pythagordern das Feuer die erste Stelle ein. Sie betrachteten es gewissermaaßen als das Princip des Lebens in der Welt. Des-wegen wiesen sie ihm auch die geehrteste Stelle in der Welt an, d. h. nach ihrer Vorstellungsweise die Grenze nach außen und nach innen, also die Mitte der Weltzgel und ihre Augelsiche. In der Mitte der Weltzgebes Zeus (Ards gendarg, Zzwiss wieros), ein Aubus, weil der Aubus wegen seiner drei gleichen Intervallen ihnen der vollkommenste Korper ist, daher auch der Altar des Weltalls, welcher zuerst sich dilbet, ehe noch Ordnung die übrige Welt durchdringt, und so die Anordnung der

<sup>1)</sup> Philol. ap. Stob. eel. I. p. 10. και τὰ ἐν τῷ σφαίρᾳ αώματα πέντε ἐντί. τὰ ἐν τῷ σφαίρᾳ πῷρ, υδωᾳ και γῷ και ἀπὸς σφαίρας ὁλκὰς πέμπτον. Plut. de pl. ph. II. 6. ΙΙυθαγόρας, πέντε σχημάτων όντων στερέων, ἄπερ καλεϊται και μαθηματικά, ἐκ μὲν τοῦ κύβου φησι γεγονέναι τῆν γῆν, ἐκ δὲ τῆς πυραμίδος τὸ πῦρ, ἐκ δὲ τοῦ ὁκταέδρου τὸν ἀέρα, ἐκ δὲ τοῦ εἰκοσαέδρου τὸ υδωρ, ἐκ δὲ τοῦ δωδεκαέδρου τὴν τοῦ παντὸς σφαῖραν. Theol. arithm. 5. p. 26 tin. Herm. irris. phil. gent. 16. p. 225. in einer freilich feltfamen Uebereinstimmung mit bem Platan. Œs beziehen sich hierauf auch einige ber Œrache lungen, welche vom Berrath bes hippafos handeln.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 1104; theol. arithm. l. l.; Arist. Quint. III. p. 122.

<sup>5)</sup> Diog. L. VIII. 27.

gangen Belt leitet. Bon biefem mittlern Feuer aber ausgebend, bringe auch bas Feuer burch bie ganze Welt und umfaffe wieder ihre außerfte Grenze 1). Diefer Borgug. welchen fie bem Feuer vor allen übrigen Elementen gaben, bangt nun wohl auf bas Genaueste bamit ausams men, bag fie bas Licht in ihrer Tafel ber Gegenfate an ben Grunden bes Bollfommenen, Die Finsterniß aber au ben Grunden bes Unvollkommenen rechneten. Daber ift ihnen auch bas Feuer in ber Mitte ber Welt und um bie Welt herum bas Rubende, ebenfalls einer ber Grunde bas Bollfommenen; um daffelbe herum aber breben fich bie zehn Weltkorper, welche bie Pythagorder nach ihrer Borftellung von ber Bollfommenheit ber Bahl Behn annahmen, namlich ber Firsternhimmel, die funf Planeten, die Sonne, ber Mond, die Erbe und die Gegenerde?), welche

<sup>1)</sup> Arist. de coelo II. 13. Enl μεν γαρ τοῦ μέσου πῦρ είναί φασι. - - τῷ γὰρ τιμιοπάτφ οδονται προσήπειν τὴν τομιωτάτην ὑπάρχειν χώραν, είναι δὲ πῦρ μὲν γῆς τιμιώτερον, τὸ δὲ πέρας τῶν μεταξύ· τὸ δὲ ἔσχατον καὶ τὸ μέσον πέρας. - ἔτι δ' οἱ γε Πυθ. καὶ διὰ τὸ μάλιστα προσήκειν φυ-. λάττεσθαι τὸ χυριώτατον τοῦ παντίς τὸ δὲ μέσον είναι τοιοῦτον δ Διός φυλαχήν δνομάζουσι τὸ ταύτην έχον τήν χώραν πύρ. Stob. ecl. I. p. 488. Φιλόλαος πύρ εν μέσφ περί τὸ κέντρον, δπερ Έστιαν τοῦ παιτὸς καλεῖ και Λιὸς οίκον και μητέρα θεών, βωμόν τε καλ συνοχήν καλ μέτρον φύσεως καλ πάλιν πυρ ετερον ανωτάτω το περιέχου. πρώτου δ' είναι φύσει το μέσον. S. Boch's Philol. Rr. 11. Bergl. Stob. ecl. I. p. 452; 468. Branbis fagt Gefchichte ber gr. rom. Phil. S. 475, bas Umfchließenbe fei unftreitig bas Unbegrenzte, und meint S. 486, bas Unenbliche fei nach ben Pothagordern feuerartig und atherifch; alles bies lauft wohl nur auf eine Berwechstung bes negreyor mit dem eça rov odearov hinaus.

<sup>2)</sup> Stob. ed. I. p. 488. περί δὲ τοῦτο (τὸ μέσον) δέκα

als bewegte Rorber auf die Seite bes Unvollkominishen In ber Bestimmung ber Intervallen biefer Rors per herricht wieber bas Gefet ber mufikalischen Sarmonie por ') und giebt ihnen ben Grund fur ihre berühmte Lehre von ber Sarmonie ber Spharen. Denn bie Gefchwinbigs keit ber Beltkorper in ihren Bewegungen bachten bie Die thagorder au ihren Abstanden voneinander in gleichem Berhaltniß, und weil jeber regelmäßig fcwingende Rore per einen Zon von fich gebe, fo entspringe aus ber Ge sammtheit ber himmlischen Bewegungen eine Sarmonie der Tone, welche aber von uns überhort werde, weil wir von Geburt an fie vernahmen und jeber Ton nut gegen bie entgegengesehte Stille von uns unterfcieben werbe 2), oder auch; weil bie Harmonie des Ganzen wegen des Grofe ber Lone unfer Bermogen gu boren überfteige 3). Daß bie Bewegung ber himmlischen Korper um bas Gentralfeuer herum im Rreise geschehen soll, scheint sich mit ber Borftellung ber Pythagorder verbunden zu haben, baß bie Rreisbewegung die vollkommenfte sei, weil sie in sich

σώματα θεία χορεύειν, οὐρανύν, πλανήτας, μεθ οῦς ὅμιον, ὑψ ῷ σελήνην, ὑψ ῷ τὴν γῆν, ὑψ ῷ τὰν ἀντίχθονα, μεθ ἃ σύμπαντα τὸ πῦρ, ἐστίας ἐπὶ τὰ κέντρα τάξιν ἐπέχον. Arist. met. 1. 5.

<sup>1)</sup> Nicom harm. manual. I. p. 6. Melbom.; Plut. de mus. 44.

<sup>2)</sup> Arist. de coelo II. 9.

<sup>3)</sup> Porphyr. in harm. Ptol. 4. p. 257. Freilich ist das hier angesührte Fragment nicht ohne allen Berdacht, so wie ahnliche Fragmente der Pythagorder, welche das Platonische: xal aurau allahlar adeliqui rives al enioriquai elvai, die of re IIvI. quoi xal hueis (de rep. VII. p. 530, von der Aftronomie und Bruste gesagt) zu commentiren oder zu etwettern scheintu.

fethst zurückkehre '). In Berbindung mit ihrer Borstellung von der Bollsommenheit des Lichts and der Umvolls kommenheit der Finsterniß scheint auch ihre Abtheilung ver Welt in die rechte und linke Seite derselden gestanden zu haben, indem ihnen die rechte Seite die Morgenseite, die linke aber die Abendseite'), also die Seite des Lichts und die Selte der Finsterniß bedeutet. Daher haben auch in ihrer Tasel der Gegensche Kinkes und Rechtes neden Bosem und Sutem ihre Stelle gesunden. Auf eine ahnliche Weise scheinen aber auch die Gegensche zwischen unten und oden und zwischen vorn und hinten von ihnen gesaßt worden zu sein '), indem sie das Odere und Vordere das Sute, das Niedere aber und das Hintere das Wose nannten.

Die einzelnen Himmelskörper nannten die Pythagorder auch in einer untergeordneten Bedeutung Welten ), und sie scheinen sich dieselben der Erde annlich gedacht zu has den. Bon dem Monde wenigstens wird uns gesagt, daß er nach ihrer Lehre erdartig sei und bewohnt werde, und zwar von vollkommnern und schönern Wesen, als die Erzbe ), von Wesen, welche auch größer sind, als die lebenz den Wesen auf der Erde, wie es scheint, im Verhältniß der Umlaufszeit des Mondes zu der Umlaufszeit der Erz

<sup>1)</sup> Arist, probl. XVI. 9.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. phil. II. 10; Stob. eci. I. p. 358.

<sup>8)</sup> Arist. de coelo II. 2; ap. Simpl. de coelo fol. 94 a; 95 b; cf. Philol. ap. Stob. ecl. I. p. 360; Boch's Philol. Ar. 10, wonach Philol. bie Relativitat vieser Gegensche bemerkte.

<sup>4)</sup> Plut. de plac. ph. II. 13; Stob. ecl. I. p. 514.

<sup>5)</sup> Plut, de plac. ph. II. 30; Stob. ecl. I. p. 562.

be ). Die Meinung von der größern Bollfommenheit der Wefen auf bem Monde und, wenn die Vermuthung richtig ift, auch auf ben übrigen Beltkorpern, scheint aber iberhaupt aus ber Neigung ber Pothagorder bervorgegangen zu fein, Alles in ber moglichsten Bollkommenheit fich zu benten, gegen welche nun freilich bie unleugbare Unpollkommenheit ber irbischen Dinge anzustoßen schien. Die Unvolksommenheit ber Welt, stammend aus ber Nothwenbiakeit, baß sich bei ben entgegengefetten Granden ber Beltbilbung bas Boffere aus bem weniger Guten entwidle?), schien aber ben Pythagordern hauptsächlich auf ber Erbe ihren Sig ju haben; beswegen meinten fie, in ber übrigen Welt sei vollkommene Ordnung, unter bem Monde aber unordentliche Beranderung 3). Demgemäß theilte Philplaos die Welt in brei Theile, ben Olympos namlich, welcher bie Reinheit ber Elemente, b. h. wohl bas Centralfeuer und bas die Welt außerlich umfassenbe Feuer, in sich schließt, ben Rosmos im engern Sinne,

<sup>1)</sup> Bodh's Philol. Nr. 15.

<sup>2)</sup> Bom Philolaos wird Diog. L. VIII. 85 gesagt: doxer de adres navra drayxy, xal aquoria yireadai. Die Rothwendigsteit wird hier, glaube ich, ber Harmonie entgegengeset, wie die Ursache bes Unvolltommenen der Ursache des Bolltommenen.

<sup>5)</sup> Sehr verwirrt mit frembartigen Borstellungen sindet sich dies Vita Pythag. ap. Phot. 10; 11 und sonst. Daß die Dauptssche aber pothagorisch ist, geht aus der Eintheilung des Philosaos hervor. Stob. ecl. I. p. 420; Boch's Philos. Rr. 22. και το μέν αμετάβλαστον αὐτοῦ (sc. τοῦ κόσμου), τὸ δὲ μεταβάλλον ἐστί, και τὸ μὲν ἀμετάβολον ἀπὸ τᾶς τὸ δλον περιεχούσας ψυχᾶς μέχοι σελάνας περαιούται, τὸ δὲ μεταβάλλον ἀπὸ τᾶς σελάνας μέχοι τᾶς γᾶς.

b. h. bie vollkommen geschnete Welt, weiche alle übrigen Beltforver außer ber Erbe umfaßt, und ben Uranos, b.b. ben Theil ber Belt, welcher ber Erbfishate angehort 1). Bu bem Kreise ber Erbe gehorte ben Pothagordern bie Augend, welche unvollkommen und noch im Ordnen begriffen ift, zum Kreise bes Kosmos aber bie vollkommene Beisbeit. In ber ungeordneten Beranderung auf ber Erbe mochten fie auch bie Urfache fuchen, bag uns fo Bieles als etwas Bufalliges erscheine.2), welches boch nicht fein konnte, wenn Alles nach vollkommen harmonischen Gefeben geords net ware. Much faben fie bei ber Betrachtung ber irbischen Unwollkommenheit wohl barauf, bag uns bas Licht des Centralfeuers nur mittelbar zukomme burch die Sonne und die übrigen Gestirne, diese es aber unmittelbar von ben allgemeinen Weltfeuer empfangen 3); so wie sich benn biefe ganze Borftellungsart ihnen noch auf mehrere Beise perameigte.....

<sup>1)</sup> Stod. eci. I. p. 488. το μέν οὖν ἀνωτάτω μέρος τοῦ παριζχάνως, ἐν ῷ τὰν εἰλικρίνειαν τῶν στοιχείων, "Ολυμπον καλεί, τὰ ἢὲ ὑπὸ τὴν 'Ολύμπου φοράν, ἐν ῷ τοὺς πάντε πλανήτας μεθ ἡλίου και σελήνης τετάχθαι, κόσμον τὸ ở ὑπὸ τοῦνοις ὁποσέληνον τε και περίγειον μέρος, ἐν ῷ τὰ τῆς φπλομεταβόλαν γενέσεας, οἰραφόν. και κερὶ μὲν τὰ τεταγμίνα τῶν μετεώρων γίγνεσθαι τὴν σοφίαν, περὶ δὲ τὰ γενόμενα τῆς ἀταξίας τὴν ἀρετήν, τελείαν μὲν ἐκείνην, ἀτελῆ δὲ ταύτην. Die Giatheilung hat manche Schwierigleit, vorzáglich weil bie Sesgenerde und das Gentralifeuer nicht erwähnt werden; auch fit woht ber Dimpos als περιέχον nicht mit der Sphäre der Fürsterne zu verwechsein. Berhl. Böch's Philol. Rr. 11. und meine Golch. ber pottog. Phil. S. 201.

<sup>2)</sup> Aristoxen. ap. Stob. ecl. I. p. 206; vita Pyth. ap. Phot. 11.

<sup>3)</sup> Philol, ap. Stob. I. p. 528; #86Ah's Philol. Mr. 14. ... Gefc. b. Phil. I. 28

Es scheint nun diese Lehre, daß auf ber Erbe bas Um vollkommene und bie ungebronete Beranderung fei, moat aus ber Erfahrung gefloffen gut fein, allein, fo wie es überhaupt ber Charafter ber puthagerischen Ansicht wat, Alles mit gewiffen Eigenheiten ber Babien in Berlindung au bringen, so findet fich auch fur biefe Lebre eine Analogie ber Bablen, welche und tiefern Blick in bie Bergweigung ber Bablensymbolit mit ber vhofischen Lebre ber Opthagorder verstattet und überhaupt zeigt; wie kinn biefe Danner ihren Gebanken verfolgten, bag Alles nach einer bestimmten Ordnung ber Jahlen in ber Belt bestehe. Es wird namlich erwähnt, daß bie Pothagorier bes Dben und Unten in ber Belt an gewisse: Begriffe telloften und 2. 23. fapten, in bem einen Theile ber Belt fei Meinung und schickliche Zeit (umpos), etwas hoher ober tiefer wet Ungerechtigkeit, nach Bahlen bestimmt, welche jenen Orten in ber Welt aufamen \*). Es ift hieraus flar, bag: bie Pothagorder ben einzelnen Beltkorpern, welche einen beftimmten Ort in bem All inne haben, einen habern ober tiefern, auch bestimmte Begriffe beilegten, ben Zablen gemag, welche ben Ort ber Beitforper bestimmen , voraußfegend namlich, daß einer jeben Bahl ein bestimmter Bes griff entspreche. Go bestimmten fie, bag berjenige Belts

<sup>\*)</sup> Arist. met. I. 8. δταν γάρ έν τουδι μέν το μέρα, βόξα και παρρός σύτοις ή, μιπρον δέ άνωθεν η κάτωθεν άφιπες, και πρόσεις ή, μιπρον δε άνωθεν η κάτωθεν άφιπες, και πρόσεις ή, μίξις, ἀπόδειξιν δε λέγωσικ, δτι τούτων μέμε εν ξπαστον άριθμός έστι, συμβαίνει δε κατά τούτων άθη κόν φόρον πλήθος είναι των συνισταμένων μεγεθών διά το πάκθη εμώτα άπολουθείν τοις τόποις έπάστοις, πότερον ούτος δ αὐτὴς άριθμός έστιν δ'εν τοι δυρανό, δν δεί λαβείν δτι τούτων παστόν έστιν, ή παρα τούτων άλλος;

torper, welcher bie zweite Stelle einnehme, ber Demung anheimfalle, weil bie Baht 3mei ihnen bas Sumbol ber Meinung ift; bem Weltforper aber, wetcher bie fiebente Stelle habe, komme bie gelegene Beit ju, weil bie Babl Sieben ihnen bie gelegene Beit bezeichnete 1). Gewiß ein kuhner Berfuch, nach allgemeinen Begriffen alles in ber Welt zu bestimmen, ebenso kuhn, als ihre Zahlensymbolik willfürlich war. Nun finden wir aber, daß die Pothagorder ber Zweiheit allein unter allen Bahlen ber Des tabe manchetlei Symbole von nicht isblicher Art beileg= ten, weil fie als Princip bes Geraben und ber Menge Schon bie Meinung komnte ihnen im betrachtet murbe. Gegensat gegen die Wiffenschaft ober bie Gewißheit nur etwas Unwollfommenes fein; fonft heißt bie 3weiheit aber auch 3wift und Werwegenheit "). Wenn wir aber bie pps thagorische Ordnung der Weltkorper vergleichen, so finden wir, von bem Centralfeuer aus zahlend, bag bie Gegen:

<sup>1)</sup> Alex. Aphrod. in Arist. met. I. 7. fol. 14 a. Sed de ordine coelesti numerorum, quem Pythagorici asserebant, meminit (Aristoteles) in secando libro de opinione Pythagoreorum. Davanf zu ben oben angef. Borten bes Arist. Qui res numeros esse dicebant, in hoc ordine ipsas in coelo collocabant, quo hoc, quod res ipsas esse dicebant, ex. gr. quem ordinem dualitatem habere rebantur, hunc opinionem in saundo obtisere confirmabant, quoniam his dualitas erat opinio. Rursus quem ordinem numerus septem obtineret, hunc in mundo assignabant tempestivitati, utique quoniam hunc numerum tempestivitatem esse; censebant. Cf. Alex. Aphrod. in met. I. 5.

<sup>2)</sup> Plut, de Is, et Qs. 76; cf. theol. writhm. L, wo freilich Alles untereinander gemischt ist. Dahin gehört auch wohl, daß Philolads die Zweihelt Kęśrov ośrevror nannte. Joann, Lyd. de mens. April. I p. 86. Schow.

erbe bie erste, bie Erbe aber bie zweite Stelle unter ih= nen einnimmt; barin mußten sie nun einen wahrhaft pythagorischen Beweis sinden, daß der Erbe allein die Un= vollkommenheit in der Welt zukommen musse.

Wenn wir nun bebenken, bag bie Pythagorder die Beltbilbung als eine barmonische Entwicklung bes erften Eins fich bachten, fortschreitenb von bem weniger Schonen und Suten ju bem Schonern und Beffern, fo geht uns baraus auch die Bermuthung bervor, bag fie mehrere Abschnitte bes Fortschreitens in ber Beltbilbung angenom= men haben werben. Darauf beutet auch Philolage, wenn er bas mittlere Reuer in ber Welt bas Erfte nennt, weldes fich harmonisch gebildet habe. Das jegige Besteben ber Belt aber konnte boch ben Pothagordern nur als eine im Sanzen weit vorgeschrittene Entwicklung erscheinen. ba bie Spharenharmonie als bas Ergebniß berfelben erscheint. Eine Spur bavon, daß bie Pythagorder eine frus bere und weniger regelmäßige Bewegung ber Beltkorper annahmen, konnte man barin finden, daß fie bie Dilch= ftraffe; anknupfend an bie Dothe vom Phaethon, aus bem Fall eines Sterns ober aus ber Bahn, welche vor ber jetigen Beltorbnung bie Sonne gehabt batte, fich erklarten \*). Bas aber bie jetige Belt betrifft, so scheinen auch in ihr bie Pythagorder größere Beranderungen gugelaffen zu haben. 3mar bemerkte Philolaos, bag biefe gefammte Belt von Ewigkeit sei und in Ewigkeit bleibe, eine, von Ginem, ihr Bermanbten und Dachtigften und Bochsten regiert, weil weber außer ihr, noch in ihr eine

<sup>\*)</sup> Arist. meteorol, I. 8.

gewaltigere Ursache sei, welche sie verberben könnte '); aber bas ewige Bleiben der Welt schließt doch nicht die Verz ganglichkeit der einzelnen Theile in ihr aus, und besonders der Erdkörper, in welchem die unordentliche Bewegung ist, mußte den Pythagordern als ein Bergängliches erscheinen. Daher soll auch Philolaos von der Ernährung und von dem Vergehen der Erde gesprochen haben '), welche ihren Ursprung theils in dem Feuer des Himmels, theils in dem Basser des Mondes hätten, und wenn es auch wahrscheinlich ist, daß dies nur von einem beständigen Wechsel des Vergehens und Werdens auf der Erde gelten sollte '), so scheint doch auch darin schon die Vergänglichzeit der Gestaltung des ganzen Erdenlebens angedeutet zu sein, welches vielleicht den Pythagordern zu einer noch vollkommnern Entwicklung ausgespart scheinen mochte.

So wie wir nun in der pythagorischen Lehre, daß fich das himmlische Feuer theils unmittelbar, theils mittelbar über alle Weltkörper ausgieße, den Ausdruck sinden für die Ansicht, daß alle Weltkörper Theil haben an dem allgemeinen Leben der Welt, so spricht sich dies auch darin aus, daß die Pythagorder allen einzelnen Dingen Leben

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 418; Βόαξό' Φρίιοι. Ατ. 22. Φιλόλαος ἄφθαρτον τον χόσμον. λέγει γοῦν οῦτως ἐν τῷ περὶ ψυχῆς παρὸ καὶ ἄφθαρτος καὶ ἀκαταπόνατος διαμένει τον ἄπειρον αἰῶνα οῦτε γὰρ ἔντοσθεν ἄλλα τις αἰτία δυναμικωτέρα αὐτᾶς εὐρεθήσεται οὖτ ἔκτοσθεν, φθεῖραι αὐτὸν δυναμένα, ἀλλὶ ἡς δδε ὁ κόσμος ἐξ αἰῶνος καὶ ἐς αἰῶνα διαμένει, εἰς ὑπὸ ἐνὸς τῶ ἔνγγενέω καὶ κρατίστω καὶ ἀνυπερθάτω κυβερνώμενος.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. ph. II. 5. Daß ber Kosmos in bieser Stelle nur die Erde ift, hat Boch bewiesen. Philol. Rr. 12.

<sup>3)</sup> S. Bodh a. a. D.

beilegten, wenigstens bem Reime nach. Das Leben ber Dinge aber ordneten fie nach gewiffen Stufen. genthumlichsten ift uns biefe Lehre in einem Fragmente bes Philolaos erhalten worben, nach welchem vier Stufen bes Dafeins angenommen werben, zuerft bas Dafein, welches allen Dingen zukommt, Auswurf bes Samens und Erzeugung, gebunden an bem Organ ber Schamtheile, bann bas Leben der Pflanzen, welchem Anwurzes lung und Aufkeimung und als Organ ber Rabel juge= schrieben wird, ferner bas leben ber Thiere, welchem Seele und Empfindung und als Organ bas Berg eigen ift, und endlich bas Leben bes Menschen welchem Bernunft und als Organ Ropf und Gebirn beiwohnt. Alle biefe Stus fen lebenbigen Daseins find so geordnet, bag bie bobere Stufe alles das mit in sich schließt, was ben niedem gukommt \*). Auch mit biefer Lehre muffen wir die Zahlentheorie uns in Berbinbung benten; boch balt es febrer, fich über die Art ber Berbindung fichere Auskunft zu verschaffen. Mur so viel ist klar, bag Philolass, so wie die Pythagorder überhaupt aus ber Einheit bis zur Bierheit bie Berhaltniffe bes mathematischen Korpers, aus ber Kunfbeit aber bie sinnliche Beschaffenheit bes physischen Kor-

<sup>\*)</sup> Theolog. arithm. 4. p. 22. Βόση'ε Φρίιοι. Rr. 21. και τέσσαρες άρχαι τοῦ ζώου τοῦ λογικοῦ, ὅσπερ και Φιλόλαος ἐν τῷ περὶ φύσεως λέγει, ἐγκέφαλος, καρδία, ὀμφαλός, αἰδοῖον κεφαλὰ μὲν νόω, καρδία δὲ ψυχᾶς και αἰσθήσιος, ὁμφαλος δὲ διζώσιος και ἀναφύσιος τῶ πρώτω, αἰδοῖον δὲ σπέρματος και ταβολᾶς τε και γεννάσιος ἐγκέφαλος δὲ τὰν ἀνθρώπω ἀρχάν, καρδία δὲ τὰν ζώω, ὀμφαλὸς δὲ τὰν φυτῶ, αἰδοῖον δὲ τὰν ξυμπάντων. Φίετmit stimmt ûbewin, būβ bie Seele, namlich bas Renschen, vom Dersen bis sum Sebirn reiche. Diog. L. VIII. 30.

pets fich apfammenfegten; fo aus ben folgenben Bahlen bie Ordnungen bes bobern lebendigen Daseins bestimmte. Es fei gemogt, bier eine Wermuthung auszusprechen, welche allerbings nicht mit fichern Beweifen, fonbern nur mit bie und da durchschimmernben Andeutungen belegt werden kann. Bewiß ift es, wie gefant, bag mit ber Fortschreis tung ber Bahlen in ber erften Dekabe bie bobern Stufen bes Daseins bezeichnet wurben. Demnach wurbe nach bet Ableitung bes physischen Korpers aus der Fünfzahl auf bie Babl Gechs bas Pflanzenleben fallen, auf bie Babl Sieben bas thierische, auf die Bahl Acht bas menschliche Leben, wie es auf ber Erbe ift. Bebenft man nun, bag Philolaos bem menschlichen Beben auf ber Erbe nur bie Angend, bem bobern Leben aber im Rosmos, b. b. auf ben übrigen Planeten, Die Beisheit autheilte, fo leuchtet ein, das für bieses gottlithe ober damonische Leben die Bahl Neum bas Symbol gewesen sein burfte; bag aber endlich bie Bahl Behn ben Pothagordern bas ganze Leben ber Welt und das lette Princip ber Dinge bedeutet habe, ist schon früher erwähnt worben \*). Da nun aber bie

<sup>\*)</sup> Theol. arithm. 8. p. 56. Both a. a. D. Φιλ. δε μετά το μαθηματιχον μέγεθος τριχή διαστάν εν τετράδι ποιότητα και χρώσιν επιδειξαμένης τής φύσεως εν πενιάδι, ψύχωσιν δε εν εξάδι, νοῦν δε και ύγειαν και το ὑπ' αὐτοῦ λεγόμενον φῶς εν εβδομάδι, μετὰ ταῦτά φησιν ξρωτα και φιλίαν και μῆτιν και επίνοιαν επ' δγδοάδι συμβήναι τοῖς οὖσιν. Bielleicht ift in biefem Berichte einige Berwirrung. Wenn ψύχωσις ber Sechs und νοῦς ber Sieben zugeschrieben wirh, so schein dies nach dem zuvor angeschrien Fragmente des Philol. mehr auf Thier und Wensch als auf Pflanze und Thier zu deuten; allein daß νοῦς από dem Thieren von dem Poth, beigelegt wurde, ift que andern Stellen

niebern Stufen bes Daseins auch burch eine gewisse Drzganisation sich voneinander unterscheiben, so scheinen die Pothagorder auch den lebendigen Wesen auf den übrigen Weltdorpern eine andere Organisation zugeschrieben zu has den, als dem Menschen, welches daraus hervorgeht, daß Philolaos ihnen alle Absonderungen absprach '). Bon der ganzen Welt ist es bekannt, daß sie ihr die Gestalt einer Kugel beilegten ').

Nun sehen wir aber auch in dieser Art, wie die Ppsthagorder die ganze Zusammensetzung und das Leben der Welt sich vorstellten, die und da Begriffe, welche auf das geistige, besonders das sittliche Leben Beziehung haben, hervortreten; das Physische dagegen, so weit es nicht in der bloßen Form der Erscheinungen, d. h. in Zahl und Vigur, gegründet ist, ist ihnen untergeordnet und wird von ihnen vernachlässigt. Daher scheint denn besonders die Lehre von der Geele ein Gegenstand ihrer Untersuschung gewesen zu sein. Daß sie Geele eine Zahl de

gewiß, und ψύχωσις konnte auch wohl ben Pflanzen zugeschrieben werben; baß aber die Pythagorder in ihrer aussteigenden Bergleichung der Zahlen mit den Weisen des Daseins und des Lebens die Pflanzen vergessen haben sollten, ist nicht wahrscheinlich; μητις u. knieuw passen wieder trefslich auf das Menschengeschlecht. Daß der Reunzahl, als der nächsten an der Zehn, besondere Bortresssichtztit zugeschrieben wurde, geht aus theol. arithm. 9 hervor.

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 562.

<sup>2)</sup> Philol. ap. Stob. ecl. I. p. 452; 468.

<sup>8)</sup> Dies und nicht mehr will wehl Arist. met. I. 8. [agen: δεό περί πυρός η γης η των άλλων των τοιούτων οὐδ' ότιουν εξρήπασιν, αιε οὐθέν περί των αἰσθητών οἰμαι λέγοντες Ιδιον.

<sup>4)</sup> Plut. de pl. phil. IV. 2; de anim. procr. 2.

sber auch eine Sarmonie ') nannten, zeigt nur, baf fie bei bet Betrachtung berfelben ibre allgemeine Borftellumgs weise micht außer Augen ließen, es giebt uns aber toine nabere Bestimmung über bas, was fie fich unter ber Geele bachten. Wenn fie nun nicht unterlassen konnten, bie Erscheis nungen bes einzelnen Seelenlebens auf die allgemeine befeelende Kraft in der Welt gurudgufuhren; fo ift es auch keinem Zweifel unterworfen, bag ihnen alle Seelen nur ein Ausfluß ber allgemeinen Weltfeele waren 2). Dies brudten bie Spatern in ber Formel aus, von außen tomme. die Seele in ben Korper ); genauer aber mochte es wohl grlautet haben, bie Geele sei bem Rorper eingepflangt burth Bahl und harmonisches Berhaltnig '). Wenn man mun bemerkt, wie ben Pythagordern aus ben Berbaltnisfen ber Bablen ober ber Ginbeiten bas Korperliche ents fet, und wie Platon bie Lehre, bag bie Geele bie Barmonie bes Korpers fei, behandelt und fie bem Simmias. welcher ben Philosops gehört hatte, in ben Mund legt ), fo wird es wohl ber puthagerifchen Lehre am nachften kommen, wenn wir ihr gemäß bie Geele als bas Bablenverhältniß, welches ihren Körper harmonisch bilbet, betrachten, womit überdies auch die Lehre des Philolaos, daß verschiedne Arten der Organe auch verschiedne Arten

<sup>1)</sup> Philol. ap. Macrob. somn. Scip. I. 14; Claud. Mamert. II. 7; cf. Arist. de anim. I. 4; Plat. Phaed. p. 85 sq.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. I. 11; Plut. de pl. ph. IV. 7.

<sup>3)</sup> Stob. ecl. I. p. 790.

<sup>4)</sup> Claud. Mam. l. l. anima inditur corpori per numerum et immertalem candemque incorporalem convenientiam.

<sup>5)</sup> Phaed. p. 85 sq.

pur Seelen vorausseigen, auf das Beste zusammusstimmut. Dannach wirde nun die Seale zwar untörwerlich sein ', wie ja auch die Zahlen den Pythagardern untörwerlich sind, als Gründe des Körperlichen; sie würde aber auch wur in irgend einem körperlichen Renhaltnisse erscheinen können.

Mit der Lehre von der Seele steht den Pythagordern auch die Lehre von den Damonen und Keroen in genauer Berbindung. Die Opthagorder munderten sich, wenn jestwand sagte, dass er Leinen Odman gesehen hatte?), so dass sie damonische Erscheinungen sier etwas nicht Unsgewöhnliches gehalten haben mitsen. Bon guten und hössen dien Damonen wird nach pythagorischen Lehre gesprochen?), von ihnen sollen den Menschen die Anzeigen der Krankheit und der Gesundheit und die Anzeigen der Krankheit und der Gesundheit und die Erdume stammen.), aus sie mancherlei heitige Gebräuche sich beglehen. Wasnu weir nun mit diesen Ueberlieserungen das vergleichen, was Aristoteles über die Seele nach pythagorischer Lehre sagt, daß nämlich Einige die Sommenstäubshen in der Lust, Andexe das, was diese bewegtz, Seele genannt hätten.), und dabei demerken, daß die in der Lust sehwebenden Seelen

<sup>1)</sup> Cland. Mam. l. l.; Plat. Phaed. l. l. ώς ή μέν άρμονία ἀόρατύν τι καὶ ἀσώματον.

<sup>2)</sup> Arist. ap. Apulej. de deo Socr. p. 53, ed. Francof.

<sup>8)</sup> Plut. de Is. et Os. 25; de plac. phil. I. 8.

<sup>4)</sup> Diog. L. VIII. 32. Die Pothagorder hielten auf Araumsbeutung. Cic. de div. I. 3; II. 58.

<sup>5)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>6)</sup> De anim. I. 2. ἔφασαν γάρ τινες αὐτῶν, ψυχὴν εἶνων τὰ ἐν τῷ ἀξρι ξύσματα, οἱ δὲ τὸ ταῦτα πινοῦν.

von ben Pothagordern Domonon und heroen genannt wurden '), so mussen wir wohl annehmen, daß die Pothagpraer ber Meinung woren, bag auch außer bem pr ganischen Korper bie Seelen ein Leben batten, wenn auch nur ein unvollkommenes Argumleben 2), ben Schatten, welche im habes find, gleichend; ja es scheint, bag ibnen Damonen und heroen nichts Anderes bedeutet baben. als Seelen, welche noch nicht in thierische ober menschliche Korper eingegangen ober aus solchen schon wieber ausgeschieben find. hieran konnte fich nun ihre Lebre von ber Geelenwanderung anfichließen, inbem fie annahmen, baß die aus ben Romern ausgesanderten Seelen wieber in andere Korper eingeben konnten 3), bie ihnen zukoms menbe harmonie bilbend. Diefe Borfeftungeweife ift gu bekannt, als daß es nothig were, beriber weitläufiger gu fein. Es ift jeboch ju bemerken, bag:bie Berbinbung, welche eine Seele mit einem Leibe eingeht, nicht als zus fällig angesehen merben barf, sonbern: ber mitbagorischen Lebre die Borftellung aum Grunde liegt, daß die Seele bem Leihe paffen muffe. Auch ift nicht zu überseben, bag bie Lehre ber Pythagorger eine Banberung ber Seelen

<sup>1)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>2)</sup> Porphyr. de antr. Nymph. 28. Freilich eine unsichere Autorität. Was Bervius in Aen. III, 68 über ben Unterschied zwischen ber platonischen Metempsychose und ber ppthagorischen Palingenesse hat, ist spätere Ersindung und wahrscheinlich nur aus ben Erzählungen über die Wiedergeburten des Pothagoras entnommen.

<sup>8)</sup> Arist. de anim. I. 3. ωσπες ένθεχόμενον κατά ταὺς Πυθαγορικοὺς μύθους την τυχούσαν ψυχην είς το συχόν ένδύν εσθαι σώμα. Die álteste Spur bavon sindet sich in den Bersen des Lenophanes 6. Diog. L. VIII. 36.

nur burch bie Thiergeschlechter annimmt 1), weil nach bem Philolaos die Pflanzen zwar Leben, aber nicht Seele baben 2), und bag nach berfelben auch andere Beifen bes Seelenlebens flattfinden, als bie wahrend ber Bohnung in irgend einem thierischen ober menschlichen Leibe, namlich theils ein Buftand ber Seele vor bem Eingeben in ben organischen Leib, theils ein Zwischenzustand zwischen ben Einwanderungen in verschiedne Leiber. Uebrigens ift in biesen Behren Manches unklar; bie Lehre von ber Seelenwanderung gehörte wohl gewiß zu den heiligen Drythen ber Opthagorder 3), und baber laft fich vermutben, baf Manches in ihr ben philosophirenben Pothagordern nut bilblich gegolten babe, um nur bie Lehre von ber Unfterblichkeit ber Seele ju bezeichnen; besonbers scheint bie Lobre von bem Leben ber Geele außer bem organischen Rorper nicht gut vereinber mit ber Meinung, bag bie Seele die Barmonie des Korvers und in ihren Thatigkeis ten an gewiffe Organe bes Leibes gebunden fei; nur fo viel sehen wir aus einer Erzählung, welche ganz pothagorisch klängt, daß man auch ben Buftanben ber Geele auffer bem thierischen Korper eine gewisse Sarmonie beis

<sup>1)</sup> So viel ich weiß, hat nur Theodoret. haeret. fab. comp. V. 20 eine andere Angabe, welcher aber nicht zu trauen ist.

<sup>2)</sup> S. oben; Diog. L. VIII. 28 .-

<sup>5)</sup> Dafür spricht auch ber Ausbruck bes Arift. a. a. D. Man hat Plat. Phaed p. 62. b. zum Beweis gebraucht, vielleicht mit Umricht. S. Lobeck Aglaoph. p. 795 sq. Doch können bie Angaben bes Philolaos und bes Euritheos auch nicht als Beweis gelsten, daß diese Lehre von den frühern Pythagordern nicht als ein Geheimniß behandett wurde.

legte, und auch nicht etwa die einzelne Seele in die allsgemeine Harmonie sich auslösen ließ; es wird uns name lich erzählt, Eurytos habe einem Hirten geglaubt, daß and Grade des Philolaus dessen Stimme gehört werde, und nur gestagt, welche Harmonie sie singe '). Auch ist mit der Lehre von der Seelenwanderung der Glaube an Bern geltung nach dem Tode eng verbunden, und schließt nachtrich jede Auslösung der Persönlichkeit aus; den Bösen wird ihr Ausenthalt in dem Aartaros zugewiesen, wo der Donner sie schreckt '), sie sind von der Gemeinschaft mit den Suten ausgeschlossen und werden von den Erinnpen in unzerdrechlichen Banden gehalten; die Guten aber solen in den höchsten Ort eingehen und dort ein gemeinser mes Leben leben ').

Die Berbindung der Seele mit dem Körper bietet den Pythagoraern noch eine andere Seite dar, von welcher aus sie auf ihre allgemeine Lehre zurückgeblickt haben. So wie namlich Alles einer gottlichen Berwaltung der Dinge unterliegt, so wird es auch als ein gottliches Seschick betrachtet, daß die Seele in dem Körper ist und gleichsam in ihm, wie in einem Grabe begraben, wohnt, zur Strafe

<sup>1)</sup> Jambl. v. P. 139, 146.

<sup>2)</sup> Arist. anal. post. II. 1I. Warum man, wie Lobect (Aglaoph. p. 895) ohne Anführung eines Grundes will, hierbei an die Titanen, welche namlich in dem homerischen Taxtaros wohnen, beneten soll, sehe ich nicht ein; ich denke an den platonischen Taxtaros Phaed. p. 118; de rep. X. p. 616, wo Vieles, und auch die Furcht vor dem Gebrull des Abgrundes, pythagoristrt. Dabei habe ich auch die Auslegung des Themistios auf meiner Seite.

<sup>5)</sup> Diog. VIII. 31; Plut. n. pesse suav. vivi sec. Epic. 28.

für irgend einen Arevel 1), wedwegen auch niemend von ber ihm angewiesenen Stelle in: ber Belt weichen folle. Damit scheint es auth zufanmenzuhängen, bag bie Drthagorder von einem ungebornen Gefchitt ber Denfchen fprachen, welches fomobi in bem anfälligen Glackfällen, als auch in ihren größern ober geringern Sabigkeiten erblieft werbe 2). Bir ersehen bierand ben religibsen und Attlichen Ginn ber pothagorischen Schule, so wie er fich unter bem Einstuffe ber Meinung von ber Unvollkommenbeit bes irbifchen Lebens gestaltete. Doch muß bingunge fest werben, bag auch wieber bie Berbinbung bet Seele mit dem Korper, wie wenig sie fonst einen vollkommenen Buftand ber Seele voraussetzen mag, bud ber Seele bie Mittel zu einem ihr gemagen Berte barbietet; benn burch ben Korper erhalt sie bie Berkzeuge ihrer Chatigkeit und ihres Ertemens, bie Sinne. Dies ertannten bie Pothas gorder an, inbem fie lebrten, bie Geele liebe ben Rorper, well fie ohne ihn die Sinne nicht gebrauchen tonne; welche both zur Erfenninis nothwendig waren 3). Es erfcheint

<sup>1)</sup> Philol. ap. Clem. Alex. strom. III. p. 433; Βόαξή ε Ψής τοι. જτ. 23. μαρτυρέονται δὲ καὶ οἱ παλαιοὶ δεολόγοι τε καὶ μάντιες, ὡς διά τινος τιμωρίας ἀ ψυχὰ τῷ σώματι συνέζευκται καὶ καθάπερ ἐν σάματι τούτῳ τέθαπται. Plat. Placed. p. 61 sq.; Athen. IV. 14. p. 157; Diog. L. VIII. 31; Cic. de senect. 20.

<sup>2)</sup> Aristozen, ap. Stob. ed. I. p. 206.

<sup>3)</sup> Claud. Mam. I. l. Diligitur corpus ab anima, quia sine eo non potest uti sensibus. Philol. ap. Stob. ecl. I. p. 8. νῦν δὲ οὖτος (ὁ ἀριθμός) καττὰν ψυχὰν ἀρμόζων αἰσθήσει πάντα γνωστὰ καὶ ποτάγορε ἀλλάλοις κατὰ γνώμονος φύσιν ἀπεργάζεκα. Cf. Plut. quaest. Bom. 10.

ihnen also auf der einen Seite das Leben ber Stelle im Abeper als ein unglicksteliger Zustand, von der undernt Seite aber auch als ein nothwendiger, welther in der alli geneinen Verknüpfung der Dinge feine Bestimmung zum Guten habe.

Da nun, wie ichon ermahnt, die Pothagorder mebrere Stufen bes Seelenlebens annahmen, von welchen bie niebern in ben bobern enthalten fein follten, fo werben fie auch eine Gintheilung ber Seelenvermogen gehabt baben. Ihre Gintheilung aber beruhte auf ber Berichiebenbeit zwifchen Menfchen und Thieren, alfo, wie es gewohnlich ausgebruckt wirb, auf ber Berschiebenheit awischen Bernunftigem und Unvernunftigem. Daber theilten fie bie Seele in bas Bernunftige und in bas Unvernunftige ein; Diefes allein mohne ben Thieren bei, beibes aber bem Denfchen \*). Außer biefer Eintheilung in gwei, wird aber auch ' noch eine Gintheilung in brei Theile ben Pothagordern beigelegt, über welche jeboth bie Rachrichten schwanken und baber nicht mit Sicherheit geurtheilt werden kann. Die Spatern waren meiftentheils geneigt, ben Pythagoraern biefetbe Eintheilung ber Geele Bugufdreiben, welche fich beim Platon findet, in Begierbe, Muth und Bernunft;



a) Galeni de Hipp, et Pint: plac: FV. 7. p. 425; V. 6. p. 478. sec. Posidonium; Cic. qu. Tusc. IV. 5. Veterem illam equidem Pythagerae primum, deinde Platonis descriptionem sequar, qui animum in duas partes dividunt, alteram rationis participem, alteram expèrtem; in participe rationis ponunt tranquillitatem, id est piscidam quietamque constantiam; in illa altera motus turbidos tum frae, tum capiditatis, contrarios inimicosque rationi.

allein es ift febr gegrundeter Bendacht gegen bie Richtigkeit dieser Angabe '). Eine andere Ueberlieferung empfiehlt fich wegen ber Eigenthumlichkeit ber Ausbrucke, in welden die Eintheitung mitgetheilt wird. Die Pothagorder follen bie bem Menschen eigenthumliche Rraft ber Goele poéres, das Thierische aber rous und Jupos genannt baben, fo bag ber Buuds feinen Sit im Bergen, ber roos und bie poéres aber in bem Gehirn hatten 2). Dies ließe fich so mit ber philolaischen Eintheilung ber Arten bes Lebens vereinigen, daß boch nicht unbemerkt bleiben fonnte, wie auch bie Thiere Gehirn haben, wenn auch nicht als so vollkommenes Organ wie bie Menschen. Mit andern Ausbrucksweisen bes Philolaos aber, welche ben rovç als bas Eigenthumliche bes Menschen zu bezeichnen scheinen, flimmt jene Ueberlieferung nicht überein, und man mußte, wenn man fie retten wollte, wenigstens annehmen, bag über diefen Punkt, verschiedne Ausbrucksweisen in ber py= thagorischen Schule flattgefunden batten.

Die Eintheilung ber Seele in das Bernunftige und in das Unvernunftige hat übrigens, wenn wir auf die Ueberlieferungen sehen, eine offenbare Beziehung zu dem Dans

<sup>1)</sup> S. meine Gefch. ber poth. Phil. S. 220 f.

<sup>2)</sup> Diog. L. VIII. 80. την δε ανθρώπου ψυχην διαιρείσθαι τριχη, εξε τε νούν και φρένως και θυμών το του μέν ούν εξωιστική, εξε τε νούν και φρένως και θυμών το του αλλοις ζώσις φρένως εξε μόνον θε ανθρώπω. εξικαι δε την άρχην της ψυχης άπο καρθας μεχρεξικας άλου. παλ το μέν εν τη καρδίες μερος αξιης υπάρχεων θυμών φρένως δε και νούν τα εν τη έγνεφάλη. Κίτ τα το Εδρτίκ, αδετ in δετ Cache filmmt bamit überein Plut. do pl. ph. IV. 5. Πυθ. το μέν ζωτικόν περι την καράξαν, το δε λογωπόν και νοερόν παρε την καραλήν.

bein; aber auch wohl eben fo fehr zu bem Erkennen. Denn daß bie Prthagorder von diesem bei der Betrachtung ber Seele gehandelt haben, barf keinem 3weifel unterworfen werben. Wie fehr aber bas Erkennen mit ber Organisation von ihnen verknupft wurde, geht baraus: hervor, daß sie auch ben Thieren einen Keim der Bernunft beilegten, nur bag biefe, wegen ber unverhaltnigmäßigen Mischung bes Korpers und wegen ihres Mangels an Spras che, ju keiner vernunftigen Thatigkeit kommen konne 1). Dieser Sat ift num gewiß nicht aus ber Erfahrung hers vorgegangen, so dag wir ihn wohl nur aus dem Stres ben ber Pothagorder, überall in ber Welt wenigstens bie Moglichkeit ber Bernunft zu erblicken, ableiten burfmi Ein folches Streben ift überdies auch unverkembar in ber ganzen Lehre ber Pythagorder. Die Verknupfung aber Des Bernunftigen mit ber leiblichen Beschaffenheit brudt fich auch in bem schon früher Erwahnten aus, bag fie namlich ben Sinnen eine bebeutende Rolle in unserer wissenschaftlichen Thatigkeit zuschrieben, wenn auch nicht bie wichtigste; benn freilich mußte ihnen die mathematische Kors schung, welche nicht burch bie Sinne vollzogen mirb, unter allen wiffenschaftlichen Thatigkeiten bie großefte Bebeutung haben. So wie fie nun angenommen haben sollen, bag nur bas Gleiche burch bas Gleiche erkannt werbe2), so mochten fie auch meinen, bag burch ben forpers lichen Sinn auch nur Korperliches, nicht aber bie Grunde ber finnlichen Erscheinung erkannt werben konnten; fo fol-

<sup>1)</sup> Plut. de pl. ph. V. 20.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 92.

Gefch. b. Pha. I.

len sie Die Erscheinungen ber musstalischen Harmonie burch das Ohr gemessen, ihr Verhältnis aber durch die Recenunst bestimmet haben der Nach bierwit übereinstimmend wird unch dem Philosood die Lehre zugeschrieden, das der must thematische Verstand das Arterion der Wahrheit sei d. Die Zahl namlich und die Harmonie ist die Quelle aller Wahrheit, und wenn sie nicht in den Dingen ware, so ware nichts Wahres zu erkennen; sie sugt auch in der Wahrnehmung die Dinge der Seele, denne das Organische besteht nur durch Harmonie der Jahlen, und wenn wir auch nicht die Anelle aller Wahrheit, das ewige Wesen der Dinge und ihre Natur selbst an und für sich zu err kennen vermögen, so erdlichen wir sie doch durch Siam und Vernunft in den Dingen d. So knupft sich den Posthagoräern alles Erkennen an ihre Zahlentheorie an.

Aber die Eintheilung der Seele hat den Pythagordern auch eine sittliche Bedeutung gehabt. Sie haben zuerst, wie Aristoteles fagt, Einiges in der Sittenlehre zu bestimmen versucht?, allein was sich ihnen hiervon wissenschafts lich und von ihrer allgemeinen Ansticht der Dinge abgessondert ansbildete, scheint doch nur von geringer Bedeustung gewesen zu sein. Ob sie etwas über das höchste

Porphyr, in Ptol. harm, \$ p. 208; Boeth. de mus. 1.9;
 V. 16.

<sup>2)</sup> Sext. Espp. l. l.

<sup>3) 65.</sup> oben. Stob. ed. I. p. 8. 25 hat's 9 hilot. 22. 18. οὐ γλο ής δήλον οὐθενὶ οὐθεν τῶν παγμάτων οὔτε αὐτῶν ποθ' αὐτα οὔτε ἄλλω ποι ἄλλο, εὶ μὴ ἡς ἀριθμός καὶ ὰ τούτω ἐσσία· νῦν δὲ κτλ. Theol. arithm. 10. p. 61.

<sup>4)</sup> Eth. magn I. 1.

Gut ober über bas Biel alles verminftigen Sandels festgesetzt haben, bleibt aweifelhaft bei febr verschiednen Ungaben bet Spatern bierüber ); bag fie aber ben Begriff ber Tugend erorterten, mochte schon baraus hervorgeben, baß Philolaos bie Tugend als bas Eigenthumliche bes fittlichen Lebens auf Erben bezeichnete. Sie follen bie Tugend eine harmonie genannt haben 2), welches aber zur nabern Bestimmung bie Nachweisung bedarf, worin bie Harmonie ber Tugend bestehe. Richt unwahrscheinlich ist es, daß die Pythagorder dieselbe in ber Uebereinstimmung & bes Bernunftigen und bes Unvernunftigen burch ben gangen Lauf unsers Lebens suchten. Denn von ber einen Seite gebrauchten fie bie Dusit zur Beschwichtigung ber Leibenschaft und zur Erregung ber Thatkraft 3). Bon ber andern Seite, daß fie nach Busammenhang und Ueberein= ftimmung bes gangen Lebens ftrebten, finden wir barin ausgebrudt, daß sie bie Ueberlegung bes Bergangenen und bes Bufunftigen zu sittlichen 3weden empfahlen '). Das, was über einzelne Tugenden nach pythagorischer Lehre gefagt wird, ist meist zweifelhaft ober entschieden zu verwerfen; nur über bie Gerechtigkeit wiffen wir aus sichern

<sup>1)</sup> Stob. ecl. II. p. 64; 66; serm. XI. 25; Clem. Alex. serm. IV. p. 535; Jambl. v. P. 137; Prool. in Plat. Alcib. prim. III. p. 72; in Plat. Parm. II. p. 78; 112. ed. Cous.; Heracl. Pont. ap. Clem. Alex. strom. II. p. 417.

<sup>2)</sup> Diog. L. VIII. 35.

Plut. de Is. et Os. 81; de virt. mor. 3; Porphyr. v. P. 30; Jambl. v. P. 64.

<sup>4)</sup> Carm. aur. v. 40 sq.; Cic. de senect. 11; Porph. v. P. 40; Jambl. v. P. 165.

Nachrichten, daß sie dieselbe eine gleichmal gleiche Zahl nannten, womit sie ausdrücken wollten, es sei gerecht, daß seber das, was er verübt habe, wieder erleide ). Man wird sich nicht wundern, in der Kindheit der Ethist einen so rohen Begriff zu sinden.

Bon einer wiffenschaftlichen Entwicklung politischer Grundfate bei ben Pythagordern finden wir feine Spur, welche sicher leiten konnte, wiewohl es nicht unwahrscheinlich ift, daß sie auch hierüber gewisse allgemeine Lebren fich entwickelt batten. Dagegen finden wir eine Renge von Lebenbregeln ben Pythagoraern beigelegt, beren innerer Zusammenhang allein aus ben Dertlichkeiten und ben Berhaltnissen, welche fich in ber pythagorischen Gefellschaft gebilbet hatten, abgeleitet werben kann. Wenn wir aber biese Gesellschaft als bas Erzeugniß ihrer Gesinnung betrachten muffen, so find uns jene Maximen auch von Bichtigkeit, um ben Charakter ber pythagorischen Schule au bestimmen. Im Allgemeinen, benn auf bas Einzelne uns einzulaffen, ift bier ber Ort nicht, zeigt fich uns in biefen Borfdriften bas Festhalten an alterthumlicher Religiofitat, welches ben Spatern als Aberglaube erschien und an welches fich auch freilich eine große Daffe bes Aberglaubischen anschloß. Go wird ben Pythagordern ber Spruch in ben Mund gelegt, wir wurden beffer, wenn wir zu ben Gottern gingen 2); so bemerkte Philolaos, wir ftunden unter Grunden, welche gewaltiger waren, als wir,

<sup>1)</sup> Arist. eth. magn. l. l.; I. 84; eth. Nic. V. 8.

<sup>2)</sup> Plut. de def. orac. 7; de superst. 9.

womit er auf gottliche Eingebung gebeutet haben foll '); fo wird bas gange Beben bes Menfchen als ein Leben unter ber Juhrung ber Gotter betrachtet, als ein Werk, weldes wir nach gottlichem Geschick vollbringen muffen, und baraus die Berwerflichkeit bes Selbstmorbes abgeleitet2); fo fagte Archytas, baffelbe fei ber Schieberichter und ber Altar, benn zu beiben nehme ber, welchem Unrecht geschab, feine Buflucht "); so murbe auch bie Beleibigung ber Chefrau verboten, weil sie als Schutsflebende vom Altare weggeführt werbe '). Die meisten Lebensregeln ber Pythagorder find afcetischer Art; sie bringen auf Mäßigung in ben sinnlichen Begierben und in den Leibenschaften, wie uns benn ber Pythagorder Beffegung bes Borns besonbers gerühmt wird, auf Bewahrung ber Treue und auf Liebe und Freundschaft, beren Dufter, wie Damon und Phintias, ben Pythagordern zugezählt werben, endlich auch auf Abhartung in Hunger und Durft, in Arbeit und allerlei Beschwerben, so bag es eine ihrer Borschriften war, bem Tragenden nichts von ber Laft abzunehmen, sondern ihr augulegen '). Wir erkennen bierin ben ftrengen, aber auch burch Philosophie gemilderten Charafter

<sup>1)</sup> Arist. eth. Bud. II. 8. elval rivas liyous neetrrous huser. S. Brandis Gefch. b. gr. rom. Phil. S. 496 gegen Boch Phil. S. 185.

<sup>2)</sup> Bergl. Bodh's Philol. Rr. 23.

<sup>5)</sup> Arist. rhet. III. 11.

<sup>4)</sup> Arist. occon. I. 4; Jambl. v. P. 84.

<sup>5)</sup> Jambl. protrept. 21. p. 181 sq.; Porphyr. v. P. 42. c. not. Ritterh.; Plut. de frat. am. 17; de exil. 8; Aristoxen. ap. 8tob. serm. X. 67. etc.

der Dorer. So wie sie nun durch Astrist das Sittliche in sich auszubilden suchten, mußten sie auch demerken, daß nur die Ascetik sich einen sichern Ersolg versprechen könne, welche schon mit der frühesten Ingend dem Menschen eingepstanzt wird, und daher sinden wir dem auch, daß die Pythagorder sich hauptsächlich um das demakt haben, was dei den Griechen nothwendiger Bestandtheil der Erziehung war, um Gymnastik und Muste, deibe in ihrer weitern Bedeutung, und daß sie überhaupt die Wichtigkeit der Erziehung für den Sinzelnen und sür den Staat erkannt hatten \*).

Doch bas Sthifche bendt fich bei ben Pothagoraem weniger in einzelnen Lebran, als in ihrer gangen Ansicht aus. Wenn man bas Gange ihrer Meinungen iderblickt, fo ist nicht zu verkennen, wie ihnen Ales in einem ethis schen Lichte erscheint. Die gange Welterbrung ift ihnen eine harmonische Entwicklung bes erften Grundes aller Dinge, nicht zu außerer Schonheit, fondern zu Tugend umb Beisheit, auf Erben und im Roomos; biefe find nicht zuerst, sondern fie sollen werden burch bas Leben bes MI und in ihm ber einzelnen Seelen, welche an ber all gemeinen belebenben Rraft Theil haben. Daber ift bie gange Harmonie ber Welt, unvollkommen, wie fie noch immer ift, nach fittlichen Begriffen geordnet, und bier ift in ber Welt Ungerechtigkeit, hier gelegene Beit ober Tugend und Weisheit; ben einzelnen Seelen aber ift auch Strafe und Belohnung für ihr Thun von bem Ordner ber Belt bestimmt. Dieses mochte bie eine Seite ber pp=

<sup>?)</sup> Aristoxen. ap. Stob. serm. XLIII. 49.

thagorischen Anficht von ber Welt sein; bie andere bagegen wendet fich ber Mathematit zu, verknupft fich jeboch mit ber erstern burch bie allgemeine Borftellung von ber Ordmung, welche im Begriffe ber Harmonie ausgebruckt Bon biefer Seite ift nun bas Eigenthumliche ber pothagorischen Lehre barin zu suchen, bag fie bas Mather matische zum Grunde ber Naturerscheinungen machte, also aus ber Form ber Sinnlichkeit Alles abzuleiten beftrebt war, die Form ber Sinnlichkeit felbst aber wieder barin gegrundet fand, bag bie Einheit bes unvollfommenen Urgrundes in eine Mehrheit von Dingen und Erscheinungen fich entwickeln muffe. Go liegt also hierbei wieber bie Boraussetzung ber ursprünglichen Unvollkommenheit, welche aus ber Nothwendigkeit bes Gegenfates abgeleitet wird, sum Grunde, und biefe Boraussetzung burfte baber wohl als bas Band angesehen werben, burch welches bie beis ben Seiten ber pythagorischen Lehre zusammengehalten werben.

Dabei können wir uns num nicht verleugnen, daß die Pothagorder zu sehr phantastischen Borstellungsweisen hinzerissen wurden. Die ganze Gesellschaft, welcher sie anz gehörten, hatte offendar hierzu eine starke Reigung, welche in ihrem religiösen Aberglauben und in der damit verzumdenen Zahlensymbolik am starksten sich zu erkennen gab. Dieselbe Neigung verkindet sich auch in ihren Phislosophemen. Die philosophirenden Pythagorder versuchten, wie Aristoteles sagt, selbst in ihren Borstellungen die Weltbildung zu betreiben \*). Aber in einer wissenschafts

<sup>\*)</sup> De coelo II. 13. où noòs tà quirouera toùs loyous

lich ernsten Zeit geben solche Spiele ber Phantafie nur aus einem ernftlich gefühlten Bedurfniffe ber Biffenfchaft bervor. Auch bies beidet Aristoteles an, wenn er fagt, bie Principien ber Pythagorder maren geeignet über bas Sinnliche und Physische emporzusteigen in bobere Gebiete ber Biffenschaft \*). 3mar wenn fie bie finnlichen Beschaffenheiten ber Dinge aus ber Figur und bie Figur aus ber Bahl zu erklaren suchten, so gingen fie bamit nur auf bie Form bes Sinnlichen gurud; aber bie Richtung biefer Bestrebungen, in welcher bas Materielle fast zum vol= lig Nichtigen herabgesetzt wurde, konnte boch hierbei nicht stehen bleiben, sondern mußte zu Deinungen führen, welche ein hoheres Biel, wenn auch nicht ausbruden, so boch anbeuten. Fassen wir nun zuerst auf, was fie offenbar geleistet haben, fo muffen wir zwei Berbienfte ihnen anrechnen. Das eine ift, bag fie mehr als andere griechis sche Philosophen ihrer Zeit auf die mathematische Seite ber Erscheinung aufmerksam machten, bas andere, daß sie auf bie Erkenntniß bes Einfachen brangen, ohne boch bas burch zu bem Irrthum berer verleitet zu werben, welche bas Einfache in ber torperlichen Erscheinung suchten ober über bas Fur-fich-fein ber einfachen Elemente ihren Busammenbang jum Gangen vergagen. Sie bingegen gin-

zal τὰς αἰτίας ζητοῦντες, ἀλλὰ πρός τινας λόγους καl δόξας αὐτῶν τὰ φαινύμενα προςέλκοντες καl πειρώμενοι συγκοσμεῖν.

<sup>\*)</sup> Met. I. 8. ώς δμολογούντες τοις άλλοις φυσιολόγοις, δει τό γε δν τοῦτ' ἐστίν, δσον αἰσθητόν ἐστι καλ περιείληφεν ὁ καλούμενος οὐρανός. τὰς δ' αἰτίας καλ τὰς ἀρχάς, ώσπερ εἴπομεν, ἰκανὰς λέγουσιν ἐπαναβῆναι καλ ἐπλ τὰ ἀνωτέρω τῶν ὄντων καλ μάλλον ἢ τοῖς περλ φύσεως λόγοις ἀρμοττούσας.

gen barauf ans, es in der zusammenhaltenden Kraft zu sinden, wie sie theils als Einheit die ganze Welt umfaßt und bestimmt; theils den besondern Dingen ihre begrenzzude Form gewährt.

Schon hierin verkimbet fich und ein noch tieferes Stres ben biefer Manner, welches aber freilich weniger au wissenschaftlicher Deutlichkeit fich burchgearbeitet bat. konnte es anbers fein, als bag biefe erften Regungen, welche von ber Erscheinung auf bas Wefen vorzubringen ftrebten, nur unbeholfen fich zu außern wußten? Inbem fie bas Gebiet bes Anschaulichen verließen, wußten fie nur symbolisch sich auszubrucken, und indem sie bas Symbol nicht mit Sicherheit von bem Bezeichneten zu unterscheis ben vermochten, mußte ihre Darftellungsweise in Berwirrung gerathen. Daber finden wir auch bei ihnen eine gro-Bere bialektische Unbeholfenheit, als bei ben ionischen Philosophen, welche berfelben Beit angehoren. Ariftoteles nennt fie die Ersten, welche bas Wefen ber Dinge zu bestim= men und Begriffserklarungen gu geben versucht hatten, bemerkt aber babei, daß fie hierin fehr kunftlos verfahren waren \*), welches mit ihrer symbolischen Darftellungsweise natürlich zusammenhangt. Mittel für die Definition



<sup>\*)</sup> Arist. met. I. 5. και περί τοῦ τί έστιν ήρξαντο μέν λέγειν και δρίζεσθαι, λίαν δ' ἀπλῶς ἐπραγματεύθησαν· ὡρίζοντό τε γὰς ἐπιπολαίως και ὁ πρώτφ ὑπάςξειεν ὁ λεχθείς δρος, τοῦτ' είναι τὴν οὐσίαν τοῦ πρώγματος ἐνόμιζον. Das Berfahren bes Eurytos hierbei wird befonders erwähnt Arist. met. XIV. 5; Theophr. met. 3. Es geht barauf hinaus, daß die Form ber Dinge durch Bahlen bestimmt werden soll, wobei aber auch die Lage der Punkte, der Ort der Cinheiten berücksichtigt wurde. S. Arist. met. I. 8, sin.; cf. id. I. 5. in.

war ihnen nur die Jahl, b. h. ein Berhättnis von Einscheiten, in welchem das Wesen der Dinge liege, welches aber auch zurückgesuhrt werden sollte auf die erste Einheit, den lebendigen Grund der Jahl. Diese betrachteten sie als die Seele der Welt, welche die Wielheit aus sich entwickle und dadurch Grund eines jeden harmonischen Verhaltnisses werde, nach einer Ansicht, welche der griechischen Denkweise sehr entsprechend auch an die ethischen Lehren der Pythagorder sich anschloß und ihnen das ganze Leben der Welt aus einem sittlichen Standpunkte zeigte. Alles dies jedoch kann nur als eine erste, noch sehr rohe Andeutung dessen angesehen werden, was in der sokratischen Philosophie als Dialektik und Ethist sich entwickeln sollte.

## Fünftes Buch.

Der Geschichte der vorsokratischen Philosophie dritte Abtheilung. Die eleatische Philosophie.

## Erstes Capitel.

## Hllgemeines.

Die Schule ber eleatischen Philosophen hat von jeher, und nicht bloß in den neuern Zeiten '), die Ausmerkamskeit der Philosophen auf sich gezogen. Das, was sie dov der ionischen und der pythagorischen Philosophie auszeichenet, liegt in ihrem rücksichtslosen Streben nach der Erzkenntnis des Uebersinnlichen. Denn wenn jene Arten der Philosophie den Grund und die Erklarung des Sinnlichen in dem Uebersinnlichen suchten, so sahen dagegen die Elsasten von dem Sinnlichen ganzlich ab und hielten dafür, das alle Wahrheit mur in einem NichtsCinnlichen gesucht werden musse '). Wie num hierin einer der wichtigsten

<sup>1)</sup> Man vergleiche von ben neuern Schriften über eleatische Philosophie Brandis commentationum Kleaticarum pars prima. Alton. 1819. Sie handelt vom Lenophanes, Parmenides und Mezilisos; ben zweiten Theil ist uns ber Berf. bis jest schulbig gesblieben.

<sup>2)</sup> Aristocles ap. Easeb. praep. ev. XIV. 17. ällos d' lyssoure routous the learnest parter descrites distributed parter descrites distributed parter describes de la contraction de la c

Fortschritte ber Philosophie liege, und wie die Eleaten selbst diesem Fortschritte entgegenarbeiteten, indem sich ihre Lehre im Streit gegen die übrigen ersten Philosophenschusten entwickelte, mussen wir im Bersolg unserer Geschichte anschaulich zu machen suchen.

Die eleatische Schule hat ihren Namen von Elea, einer griechischen Pflanzstadt im untern Stalien, weil hier vielleicht schon der Stifter der Schule, Kenophanes, lebte und auch hier vorzüglich seine Lehre ausbreitete, denn die berühmtesten Philosophen dieser Schule, Parmenides und sein Schüler Zenon, waren Eleaten. Doch wird auch mit Recht wegen der Achnlichkeit seiner Lehre ein ionischer Grieche, Melissos von der Insel Samos, zu der Familie der Eleaten gezehlt, und dient und zum Beweise, dass auch in andern Gegenden Griechenlands, außer der entssexten Pflanzstägdt, ein gleicher Geist der philosophischen Bosschung eine zu derselben Zeit sich zu regen begann.

Derjenige, welcher auf zusällige Erregungen, auf die Macht der Berhaltnisse, welche doch auch im Ganzen ger gründet sind, ger nichts oder doch nur sehr Weniges zu geden pflegt, mag sich wundern, wie Elea, eine nicht sehr bedeutende Pflanzstadt, die sich eben sonst durch nichts Wichtiges vor andern guiechischen Pflanzstadten auszeichnete, der Nittelpunkt einer sehr einflußreichen philosophissehen Schule werden konnte. Wir mussen aber darin den Schule werden konnte. Wir mussen aber darin den Einfluß zusammentressender Umstände, deren Gewalt zu

delv τὰς μέν αλοθήσεις καλ τὰς φαντασίας καταβάλλειν, αὐτῷ δὲ μόνον τῷ λόγφ κιακεύειν. Daffelbe bezaugen von den Eleaten in einer andern Form Plat. soph. p. 2420q.; Arist. mot. I.5.

erkennen wir nicht jummer ju Stande find, fo wie ben Bug ber Geifter, welcher eine einmal ergriffene Babn freudig verfolgt, endlich das Belten ber Vorsehung, welches burch bie Umffande und burch bie Perschiebenheit ber Menfchen ein ber Menschheit forberliches Streben leiten wollte, erblicken. Und was hat es berm Entehrendes, au gefies ben, bag wir aus unfern mangelhaften Borftellungen von ber Berschiebenbeit ber Stamme und ber Derter, wo fie augefiebelt, nachampeifen nicht im Stande find, marun om biesem ober jenem Orte eine Fertigkeit ober eine Biss senschaft, beren Entkehren und Ausbildung wir im Allgemeinen als nothwandig anerkennen muffen, fich bervorgethan habe? Uebrigens iff es bemerkensworth, daß überell die erfte Philosophie der Griechen von den Jonern ibe ren Unfprung genoumen. Denn fo wie Pothagores in einem jonischen Staate Awstof, so war auch Tenophanes ein Joner, wur bag beibe in ber Frembe bie Statte ihren Bieffamkeit fanben. Auch barf nicht vergeffen merben. bes Elea ein nicht unwassender Det für die Ausbildung ber Philosophie war. Denn es was erwachsen aus ber Unfiedelung ber tapfern und freiheiteliebenben Pholing welche ihre Baterfabt in Jonien perloffen batten, um nicht, in die Anechtschaft ber Werfer au fellen \*). Und fo wie Abberg, die Pflangkabt ber eben fo freiheitsliebenden Tejer, balb emporblubte und burch kenntniß, und geistwiche Manner fich auszeichnete, so waren auch bie Pflangstabte ber burch Sandel und fubne Schifffahrt berühmten Photder, Massilia in Gallien und Elea in Italien, burch

<sup>\*)</sup> Herod. I. 164.

weise Sesetze und durch Wiffenschaft und Gewerbe ausgezeichnet. Ueberhaupt waren bedeutende Pflanzstidte auch zu Sitzen geistiger Bildung besonders geeignet, indem in ihnen Menschen vielerlei Art und verschiedner Stamme, mithin auch verschiedner Bildung zusammenzuströmen pflegten, so also in ihnen zuerst sich das im Aleinen sand, wodurch im Großen Athen später berühmt geworden ist.

Uebrigens ift schon früher angebeutet worben, wie sich biese Schule ber Philosophie zu der ionischen und pothas gorischen verhalt. Gie bilbete fich spater als biese aus und fand also schon philosophische Gevankenreihen vor, an welche fie fich aber nur in fofern anschloß, als fie ihre Grundlage einer Untersuchung unterwerfen zu muffen glaubte. Daber bat auch bie Ausbildung ber frubern Philosophien nur wenig Einfluß auf die ftrengen Folgerungen ber Eleaten gehabt, mehr aber auf die Wit gewirkt, wie von ibnen gegen falfche Borftellungen geftretten wurde. Mie ftlibeth Lehren beruhten auf ber Boransfehung bes Berbens; fie suchten bas Geschehen aus feinen Urfachen ober aus feinen Grunden abzuleiten. Die Eleaten bagegen griffen biefe Boraussetzung selbst an und forschten, ob man ein Wetben annehmen burfe. Wie sich ihnen hieruber eine verneinende Meinung bilbete und baburch ber gange Barig ihrer Philosophie bestimmt wurde, bies muß man aus ihver Gefdichte felbft lernen.

## 3 meites Capitel, ...

of that the 1850 also as the

.Xenophanes - von Rolophon - ...

Der Stiften ber eleatischen Schule, Kenophanes, war geboren zu Kolophon, einer temschen Stadt in Kleinasien. Die Zeit seiner Gebunt komm nicht mit Gewischeit angegeben werben, doch scheint er um die Dl. 60 geblüht zu haben \*). Seine Gebuntsstädt war schon vor seiner Zeit berühmt als der Sig elegischer und gnomischer Dichtung, die Baterstadt des Mimnermos. Aehnlicher Dichtung widmete sich auch Kenophanes und übte sie von seinem 25.

The transferred with the transferred to the Atlanta to the

<sup>&#</sup>x27;\*) Cf. Bayle dictionn, art. Kenoph; not. A. 3mel berfchiebne Unnahmen, welche felbft burch bas bobe Alter bes Tenophanes nicht miteinanber vereinigt werben tonnen, berrichen über feine Beit. Die eine ift die des Apollodoros, welcher bie Beit feiner Geburt in bit 40. Dl. fest; bie andere bie bes Timdos, welcher ihn zum Beitgenoffen bes hieron und bes Epicharmos macht. Clem. Alex. strom. I. p. 301; Sext. Emp. adv. math. I. 258; Plut. reg. apophth. Hiero 4. Das Mittlere aus biefem Meußerften bezeichnen Diog. L. IX. 18; 20; Euseb. chron. Olymp. 56 u. 60. Uns gewährt für eine mahrscheintiche Annahme unter biefen auseinandergebenben Angaben einigen Stugpuntt, bag Tenophanes ben Rrieg ber Perfer gegen bie Griechen befang, von bem Pythaggras wie von einer gefchichtlichen Perfon fprach und vom Berafleitos und Epicharmes erwähnt wurde. Athen. II. p. 54; Diog. L. VIII. 36; IX. 1; Arist. met. IV. 5. Mit Coufin (Xénophane fondateur de l'école d'Elée in Nouveaux fragmens philosophiques p. 12 sq.) nehme ich an, bag bie Berfe bes Tenophanes, von welchen gefproden worben, nicht auf ben perfischen Rrieg gegen bas eigentliche Griechenland, sonbern auf ben perfischen Angriff ber griechischen

bis wenigstens zu seinem 92. Jahre '). Aus seiner Baterstadt vertrieben, scheint er durch Sicilien gewandert zu sein und sich zuleht in Elea niedergelassen zu haben '). Es wird von seiner Armuth erzählt ') und daß er seine Gedichte rhapsodirte '), woraus unch hervorzugehen scheint, daß er ein herumwanderndes Leben gesührt habe. Seine Gedichte waren theils epischer, theils elegischer Art; weniger gewiß ist es, daß er auch Jamben versaste '). Seine epischen Gedichte waren zum Theil enzählenden Inhalts, wie seine, Geschichte der Gründung: Kolophons und ber

Signier in Then fish beziehen. Bergs S. Karsten Lenophanis Colophonii carminum reliquiae S. 2—4.

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 19. Das Fragment seiner Glegien ist freilich zweibeutig.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 18. Daß er zu Elea gewohnt habe, wird zwar nicht ausbrücklich gesagt, ist aber aus seiner Berbindung mit den Eleaten und aus andern Umständen wahrscheinlich. Cf. Arist. rhet. II. 28; Diog. L. IX. 20.

<sup>3)</sup> Plut. l, l, :

<sup>4).</sup> Diog. L. IX. 18.

<sup>5)</sup> Diog. L, IX. 18. Wir baben keine jambischen Fragmente von ihm; das, welches Karsten fragm. XXV. gefunden zu haben glauht, beruht nur auf Conjectur; es wird ein Zambendicker defelben Ramens angesührt Diog. L. IX. 20; auch lag die Berwechstung seiner polemischen Gedichte mit der iambischen Dichtart nahe. Go werden auch Gedichte des Xenophanes Sillen und Paradien und von der andern Seite Aragdbien genannt. Alles dies beruht wahrescheinich nur theils auf einem Sprachgebrauch, welcher diese Warte in einem weitern Sinne nahm, theils auf Misverstandnissen. Schotla ad Aristoph. equ. 406; Strad. XIV. 1., p. 179; Kustath. ad II. B. p. 204; Athen. II. 44. p. 54; Kuged. chron. Ol. 60, 2. Procl. in Hesiod. p. 67. ed. Heins. Bergl. Karsten p. 20 sqq. Rach Welcher's Conjectur Rhein. Miss. f. Philol. I. S. 33, 92 wurde auch Schol. ad Aristoph. pac. hierber gehoren.

Zuswanderung mach Elea ), jum Beit find : fie gewiß bibottifch gewesen, wie wir aus ben Bruchsticken: sehan welche man gewähnlich aus einem Gebiebte über bie Ratur entmommen baben will, einem Gebichte, welches viel laicht nie gewesen ist 2). Aber mach seine Elegien folgten einer hibaktischen Richtung ). Die tugendhaften Sound: fate, welche er außerte \*), scheinen mit bem Charafter bisser Dichtungbart zusammenzuhängen, wie auch nicht minder mit seiner Bestreitung des griechischen Polytheis mus, fefern biefer ben Gottern allerlei Umfittliches aubichtete. In biefen Ruckficht, mochte er auch ben Hessphaß und homeros, fo wie ben priefterlichen Gwimenibes ans feinden, aus anderer Ruckficht aber gegen den Thales und Puthegoras ftreiten '). Seine Werke, welche übrigens megen ihred Berebaus nicht gelobt werden h find früh werloven geggegen?).

Bober Henophenes feine Lehre genommen, baniber

<sup>1):</sup> Ding. L. IX. 20.

<sup>2)</sup> Stob. eel. I. p. 2963; Porphyr. da matus nymph. p. 264. ed. Cant.; Poll. onomast. VI. 46. Die Richtigkeit bes Titels περ) φύσεως ift bei jungern Berichterstattern, besonders wenn sie bie Schrift nicht sethet vor Augen hatten, immer zu dezweiseln.

<sup>5)</sup> Diog. L. VIII. 36. Rach biefer Stelle, bemerke ich, scheinen bie Elegien bes Tenophanes gar keine Ueberschrift gehabt zu haben.

<sup>4)</sup> Plut. de vitioso pud. 5. Bergl. b. Fragmente seiner Elegien Athen. X. p. 418; XI. p. 462.

Diog. L. IX. 18; Sext. Emp. adv. math. IX. 193; Arist. rhet. II. 23.

<sup>6)</sup> Cic. qu. acad. II. 23. Dagegen Athen, XIV. E p. 632.

<sup>7)</sup> Brandis comment. El. p. 10—14; Karafen p. 28 sq.

bat man mancherlei Meinungen aufgestellt. Ginige namten ihm einen Schuler eines Atheniensers Boton, eines unbekannten Dannes 1); Andere haben feine Lehre auf ben Dithagoras zurheklihren wollen?), beffen Deintungen er verspottete 3); noch Andere erinnern fich bei seiner Lebre an orientalische Borftellungen 1), aber auch bies mit Unrecht, benn in ibm war auf ber einen Seite ein gang bellenischer Beift, auf ber anbern ein gangliches Berwerfen aller polytheiftischen und phantaftischen Borftellungen vom Gottlichen, von welchen keine Religion und keine Lebre Uffens frei wat. Wenn Platon meint, bie Lehre ber Eleaten sei noch vor bem Anophanes gewesen ), so scheint er bamit nur andeuten zu wollen, entweder die Reime berfelben hatten von jeher in ben Geelen ber Menschen gelegen, ober fie batten auch schon fruher, obgleich nicht wiffenschaftlich entwickelt, in Aussprüchen ber Dichter ober in mykischen Lehren sich kund gegeben ). Um so leichter konnte fie einem nachbenkenben Manne ohne eigentliche Belehrung entstehen; weswegen wir auch geneigt find, ber Weinung beigustimmen, dag Tenophanes ohne Lehrer aus fich zur Philosophie gekommen '). Denn Korm und Inhalt feiner Lebren find einfach und ben Anfangen ber Phis

<sup>1)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>2)</sup> Diog. L. I. 15.

<sup>3)</sup> Diog. L. I. I.; VIII. 36.

<sup>4)</sup> Schloffer's Gesch, ber alten Belt. I. G. 423. Bergl. S. 411, 494.

<sup>5)</sup> Seph. p. 242.

<sup>6)</sup> Karsten p. 92 sq.

<sup>7)</sup> Dieg. L. IX. 18. ..

lossphie wurdig. Der fromme Eifer, mit welchem er ben Polytheismus und die authropopathischen Borstellungen von den Göttern bekampft, scheint darauf zu deuten, daß er befanders in Widerspunch gegen die Bolkbreligion seine Lehre ausbildete. Wenn sie auf solchem Grunde rucht, wer wird dann es fur nothig halten, ihm einen Lehrer zu suchen?

Die Art, wie die Lehre des Aenophanes zusammenges suft wird, ist sehr einsach, aber nicht sehr zusammenhaugend. Es sind wohl zwei Vunkte, an welche seine Berweise anknupsten, der Begriff Gotted, eines allgewaltigen Wessens, und die Verneinung alles Werdens. Beide Vunkte über verdanden sich ihm miteinander. Denn Gott könne nicht werden, ebenso wenig als wergehen; es heise wensens; viel sagen, es seinen keine Editur, als sagen, sie würden oder vergingen. Das, was Tenophanes so der göttlichen Natur zuwider sand, das Werden, hat er aber auch überhaupt geleugnet, und ihm wird eine eigne Beweissührung beigelegt, durch welche er gezeigt haben soll, das Werden sei überhaupt undenkbar. Denn sollte et-

<sup>1)</sup> Ar. met. I. 5. οίον Εεν. έλεγεν, δτι όμοζως ασεβούσιν οι γενέσθαι φάσκοντες τοὺς θεοὺς τοῖς αποθανεῖν λέγουσιν. Diog. L. IX. 19. πρώτός τε ἀπεφήνατο, ὅτι πᾶν τὸ γινόμενον φθαρτόν ἐστι.

<sup>. 2)</sup> Die Lehre bes Kenophanes in ber Form zusammenhangens ber Beweise sinder sich hauptsächlich in ber bem Aristoteles zugesschriebenen Schrift de Nenophane, Zenone et Gorgia c. 8 und Simpl. phys. sol. 5 b fin. — 6 nach bem Aheophast. Wrandis hat bemerkt, daß biese Jusammenstellungen mis andern Rogumenstationen, welche man dem Kenophanes beilegt, nicht gut übsteinsstimmen. Man kann überbaupt daran aweiseln, ob Konophanes

was werben, so winde es entweder aus einem ihm Gleis chen oder aus einem ihm Ungleichen werden. Aber nicht aus einem ihm Gleichen, denn das Gleiche könne nicht das Gleiche erzeugen, noch von dem Gleichen arzeugt werden, indem Gleiches zu Gleichem sich auf gleiche Weisele verhaltes und edenso wenig aus einem ihm Ungleichen; denn wurde aus dem Schwächern das Stärkere, oder aus dem Kleinern das Größeve, oder aus dem Schlechtern das Weisere, oder umgekehrt, so winde aus dem Scienden das Nicht Seiende, welkhes unmöglich sei. Deswes zur sei der Gott ewig.

Bon dem Begriffe Gottes gaht eine andere Reihe von Betbeifen aus, wolche alle Wielheit langenen. Eine Dehrsheit der Gotter kann nicht gedacht werden, denm der Gottsheit wohnt nothwendig bei, daß sie das Gewaltigste und Beste ist; wenn as aber mehrere Gotter gabe, so wurde Gott nicht das Gewaltigste und Beste von Men sein,

eine solche Kette von Schussen gebildet habe. Die Peripatetiker möcklen wohl aus den einzelnen Beweisen einen Jusammenhang der Lehre zu bilden gesucht haben.

<sup>1)</sup> Arist. de Xenoph., Zen. et Gorg. c. 3. ἀδύνατόν φησιν είναι, εξ τι ξστι, γενέσθαι, τοῦτο λέγων ξηλ τοῦ θεοῦ ἀνάγκη γὰρ ἤτοι ἐξ ὁμόιων ἢ ἐξ ἀνομοίων γενέσθαι τὸ γενόμενον δυνατὸν δὲ οὐδέτερον. οῦτε γὰρ ὁμοιον ὑψὸ ὁμοίον προσήκειν τεκνωθήναι μάλλον ἢ τεκνῶσαι (ταὐτὰ γὰρ ἄπαντα σοῦς γε ἴσοις ὁμοίως ὑπάρχαιν πρὸς ἄλληλα) · οῦτ ἄπ ἐξ ἀνομοίου τὸ ἀνόμοιων γενέσθαι · ελ γὰρ γέγνητο ἐξ ἀπθαντοτέρων τὸ ἔχυρότερων, ἢ ἐξ ἐλάττονος τὸ μείζον, ἢ ἐκ χείρωνος πὸ πρεϊστον, ἢ τοὐναντίον τὰ χείρω ἐκ πῶν κρεισυένων, τὸ οὐπ ἔν ἐξ. ἄντος) ἐκ γενέσθαι · ὅπερ ἀθαντιών ἀξλέσα μὲν οῦν διὰ καῦτ ἐκομο. Ἡπερ ἀδλαντιών ἀξλέσα μὲν οῦν διὰ καῦτ ἐκομο. Ἡπερ ἀδλαντιών ἀξλέσα μὲν οῦν διὰ καῦτ ἐκομο. ὑν θαόν. Τheophr. ap. Simpl. phys. fol. 6 a.

denn es gabe gleich Gewaltige und Gute, und er wurde nicht alles verniszen, was er wollte; denn wenn Mehrez res ware, so kame einem Ieden eine Kraft zu und Eins site, das dem Aenophenes Alles in Sins zusammenging, welches er Gott natinte, welches ihm aber auch Eins ist und dem Himmel ober der Welt'?). Go wie er keinen andern Gott neben dem ettien Gott stehen könnte, so kunte er auch kein anderes Ewiges, welches alkein doch sein könnte, neden dem allein Seienden, welches Gott ift, zussen.

Bon biefem Gebanken ausgehend, mußte er nun natikelich im Streft gerakhen mitt ber politifeiseffichen Anslahe von ben Göttern. Diese nitifte ihm erscheinen als ein altes Borikthell, von Welchem till mit bet Zeit bie Menfchen blitch Nachdenken fich lobreißelt könliken. Denn, wie E fagt o mit annicht north

Richt vom Beginn ber Alles verklindeten Gotter ben

<sup>1)</sup> Staipl. 1. Τ. Βν (εσ. Θεόν) Ενά μεν σείχνουν εκ τοῦ πάντων κράτιστον εξναι πλειόνων γάρ αποιν όντων όμοιως άνάγκη υπάρχεω πᾶσι τὸ κρατεῖν. Ακίει 1. 1. εἰ μι ἔσνω ο δεός άπάντων κράτιστον, Ενα φησιν αὐτὸν προςήκειν είναι. εἰ γὰρ δύο ἢ ἔτι πλέτους είεν, οὐκ ᾶν ἔτι κράτιστον καὶ βελτιστων αἰκὸς εἰσκικον κτέμ.

<sup>2)</sup> Arist. met. I. 5. Dagegen haben Cousin p. 75 sqq. und Karsten p. 95 sq; 135 sqq. sich erklart. Der lettere gesteht zu, daß Aristoteles barüber in Irrthum gewesen sei, welchen allem Ansschein nach auch Platon getheilt, haben würde. Ihre Zweisel über diesen Punkt schließen sich an die Schwierigkeit an, ihn mit der Lehre des Kenophanes von der sinnlichen Welt in Uebeteinstimmung zu bringen. Darüber später.

| Nur mit ber Zeit vielmehr, nachforschend finden fie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| the common principal distribution and the second of the se |
| Da nun Gott nach feiner Lehre bas Befte ift, fo mußte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ihm bie Gotterlehre, welche von Freveln ber Gotter re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| bet, gottlos und verrucht erfcheinen. Daber ftammt fein                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Label ber Mpthenbichter, beffentwegen er ein Schmaber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| des homer genannt murbe 2). In diesem Sinne fagte ce:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Jegliches fagen homer und heffobos über bie Gotter,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Bas nur irgend bem Menschengeschlecht ist Sabel und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Schmibung,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Stehlen und Chebruch und bag Giner ben Anbern be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| trige 3).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Aber nicht nur gegen die unsittlichen Beimischungen, bes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| griechischen Polytheismus, fonbern nuch gegen alle ver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| menfehlichende Borftellungen von ben Gottern richtete Et-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| nophanes feinen Gifer: Er leitete biefelben von ber Gucht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| aller Wefen ab, bas ihnen Achnliche für bas Beffe gu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| halten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Aber bie Menschen vermeinen, es wurden Gotter ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Satten unfer Gewand und unfere Stimm' und Geftal-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Doch wenn Sande befaffe ber Rinber Schaar und ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Lower,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Der konnten fie malen und Bert ausbilden, wie Den-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| fchen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

Stob. ecl. I. p. 224; serm. XXIX. 41.
 Timo ap. Diog. L. IX. 18.

<sup>8)</sup> Sext. Emp. adv. math. IX. 193; cf. I. 289.

Winden Pferde den Pferdan mid Rinder den Rinden vergleicher

Malen ber Gotter Gestalt, und Leiber wurden fie bils ben

Achnlicher Art, gleich wie fie felbst gestaltet von Kor-

Bur Bestätigung hiervon machte er auch barauf ausmertfam, daß die Aethiopen ihre vaterländischen Götter schwarz
und mit eingebogner Nafe abbildeten, so wie sie selbst
sind, die Thraker bagegen blaudugig und roth, und überhaupt ein jedes Bolk nach ber Aehnlichkeit mit sich '). Aber':

Rur ein Gott ift aflein, bei Gottern und Menschen ber Gräfte,

Sterblichen weber an Korpge vergleichhar, noch an Ge-

Als eine weitere Ausbildung biefer polemischen Be-

សាលាស្ត្រ ទៅសាស្ត្រ

- Τ) Clam. Alou. stroth. V. p. 601.

  αλλα βροτοι δοκίουσι θεούς γεννάσθαι ...

  καλ σφετέρην δ' έσθητα έχειν, φωνήν τε, δέμας τε.

  καλ πάλιν άλλ, είτοι χεῖρας γ' είχον βόες ἡὲ λέοντες,

  η γράψαι χείρεσσι καλ ἔργα τελείν, ἄπερ ἄνδρες,

  ἐπποι μέν θ' ἔππρωσι, βόες δέ τε βουσιν όμοίας

  καλ κε θεῶν ἰδέας ἔγραφον καλ σώματ ἐποίουν

  τοιαῦθ, οἰόνπερ κ' αὐτοὶ δέμας είχον όμοίον.
  - 2) Theodoret. affect. curat. III. p. 780. ed. Hal.
  - 5) Clem. Al. l. l. els θεοίσι και άνθρώποισι μέγιστος, οῦτι δέμας θνητοίσι ὁμοθος, οῦδὲ νόημα.

Amanungen gegen ble Welgbeterel ber Gelechen And nun auch die Gage bes Renophanes zu betrachten, in welchen et hegen die philosophischen Borftellungen, welche zu seiner Zeit über bas Gottliche herrschten, zu streiten scheint. Bon ber Art ift feine Lehre, Gott fei weben bervest, noch unbewegt; benn unbewegt sei bas Richt = Seiende, inbem es weber zu einem Anbern, noch zu ihm ein Anberes komme; bewegt aber fei bas, mas mehr ift als Gins, indem das Eine jum Andern tomme 1). Wenn biefe Beweise besonders gegen ionische Philosophen gerichtet zu sein scheinen, so nehmen bagegen andere offenbar auf pythagorische Borftellungen Rudficht. Er lehrte namlich Gott sei weber begrenzt, noch unbegrenzt, benn unendlich fei nur bas Ritht'= Seienbe, all weber Anfang, noch Mitte, noch Ende habent, begrenzt aber bas Eine gegen bas Andere fei nue bas, was pur Bleibeit ber Ditige gehore?). Damit hangt aber nich feine Lehre zusammen, bag Gott teine Theile habe, sondern fich durchaus gleich feig bem wenn er Theile hatte, so wurde ber eine Theil von bem andern beherrscht werden und die andern beherrschen, welches unmöglich fei, ba Gott seinem Begriffe nach burch

<sup>1)</sup> Simpl. I. l. παραπλησίως δε και την κίνησιν άφαιρεί και την ήρεμίαν άκινητον μεν γάρ είναι το μη δν, ούτε γάρ αν είς αυτό έτερον, ούτε αυτό προς αλλο είνειν κινείσθα δε τὰ πλείω τοῦ ένος εκερον γάρ είς ετερον μεταβάλιι. Arist. de Xen., Zen. et Gorg. l. l.

<sup>2)</sup> Simpl. I. l. και ούτε δὲ ἄπειρον, ούτε πεπερασμένον είναι διότι ἄπειρον μὲν τὸ μὴ ὅν, ὡς οὅτε ἀρχὴν ἔχον, μήτε μέσον, μήτε τέλος. περαίνειν δὲ προς ἄλληλα τὰ πλείω. Ατω. l. l.

aus herrsche. In viesem: Beweise wird der bitrigentigige Zusammenhang alles Seienben vorausgeseit.

An diese verneinenden Lehren über Gott knäpft sich auch das an, was Kenophines von Gott besahte. Denn aus der Lehre, daß Gott keine Abeile habe, lockte er hert vor, daß er durchaus gleich sei, und dies auf das geistige Sein Gottes beziehend, lehrte er, Gott ober Aus sei durchaus Bernunft und Einsicht?), und mit der Bernunft die Macht Gottes verbindend, sagte er von dem Allmäcktigen:

Sonder Bemühn regiert er das All mit sinnigem Gelfte d. Die vernünftige Thängkeit Gottes aber ist ihm auch gar nicht von der finnlichen Empfindung verschleben, so daß Kenophanes vielnuhr Gottes ganzes Wesen ebenso von Sehen und Hören durchdringen läst wie vom verninff

शा कि ।

, in we

elde z

iten lee

endent, x

ide, 🗷

n Inc

als E

diek 5

ribta i

: azi :

nu.

max.

99

en : bbn:

(a

2

į.

ė

<sup>1)</sup> Arist. l. l. ενα δ' δντα υμοιον είναι, πάντη όρξιν τε και άκούειν, τάς τε άλλας αἰσθήσεις έχοντα πάντη. εὶ γὰρ μή, κρατεῖν ᾶν και κρατεῖσθαι ὑπ' ἀλλήλων τὰ μέρη θεοῦ ὅν-τα ὑπερ ἀθύνατον.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 19. σύμπαντά τε είναι νοῦν και φρός νησιν.

<sup>3)</sup> Simpl. l. l.

àll' anáveuse nóvoto róov aperl nária nondulet. Ich verbinde anders als Bransis, will jedoch ulásel-entschen; nur undicte ich die pythagorische Unterscheldung zwischen pohr und rodz dem nicht bestegen, wozu Brandis geneigt ist. Unterscheldet doch Ren. nicht einmal zwischen alvshotz und rodz. Nach Diog. L. IX. 19, sepp 62 nad rå vollà here rod elvat, glaust sogue Brandis, wiewohl zweischaft, that die Gianfeilung der Cease in deit Shelle beilegen zu kanen. Dies Strike aber urstäne ich ganz anders, auch anders als Bayls (Kanoph. ast. D.). ist sage nichts wie nunft unterworfen. Vergl. Cousin p. 89.

tigen Denken 1). Doch wenn irgendwo seine Art, alle vermenschlichenden Borstellungen von Gott abzuweisen, hervorteten mußte, so war es gewiß auch hier ihm natürlich, durch verneinende Formeln daran zu erinnern, daß Gott den Menschen auch nicht an Gedanken gleiche 2).

Aber nicht bloß auf bas geistige Sein bezog Xenophames seine Lehre von der völligen Einheit Gottes, sondern er blickte dabei zugleich auf die ganze körperliche Welt, auf den Himmel. Ein Bild dieser völligen Gleichheit sand er in der Augel, und deswegen nannte er Gott eine leidenlose Augel.), worin denn nach seines Unsicht die Einheit des Unpegrenzten und des Begrenzten liegt, denn die Augel: begrenzt sich selbst. Auf eine ganz ahnliche Weise löste sich ihm auch der Gegensatzwischen dem Beweigten und dem Beweigten und dem Beweigten und dem Beweigten und dem Beweigten, denn wenn er leugnete,

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. IX. 144. ούλος ὁρᾶ, 'ούλος δέ νοει, ούλος δὲ τ' ἀχούει.

<sup>2)</sup> Eine Spur hiervon findet man barin, daß Diog. 1. 1. gu dem angeführten Berse hinzusest: un uerror dranvelv. Sollte hierin schon eine Spur der Polemik gegen die pythagorische Lehr liegen?

<sup>8)</sup> Arist. met. I. 5.

Ajst. de Aen. l. l. πάντη δ' δμοιον όντα σφαιφοειδή alwas οὐ γὰς τῷ μέν, τῷ δ' οὐ τοιοῦτον είναι, ἀλλὰ πάντη ἀθλίον δ' ὅντα καὶ ἔνα καὶ σφαιφοειδῆ, οὕι' ἄπειφον, οῦι καιερονδον. Sent. Kmp. hyp. I. 225; III. 218. Εενοφ. δὲ (so. τὸν δεὸν είναι) αφαϊφαν ἀπαδῆ. Φietin liegt bie Berbindung feiner Borftellungen von der Augeigestalt und der Unbegrengt beit Gottes, welche doch auch nicht Unendlichfeit ist. Daraus sloß auch die Meinung berer, welche sagten, Kenophanes habe Gott endstich, während: Andere behaupteten, er habe ihn unendlich genannt. Simpl. l. l.; Orig. philos. 14.

feine In.

ott dan

bier ibe:

erimon

n gleite

rgog kar

ottel. 🖫

perlitte !

n Ga

a de:

Inti

liegt !

الله الله

n bal

تبتاأ ا

9845

13

ja.

,

Gott sei unbewegt, so scheint es, als habe er bamit nur sagen wollen, Gott habe nicht irgend ein bleibendes Berhaltniß zu einem Andern. Sonst aber sagte er selbst, das Seiende bleibe unbeweglich:

Immer bleibt es an selbigem Ort, in keiner Bewegung, Bechselt bie Stellung nicht, jest so, jest anders erstdeinenb 1).

Hierin liegt nun auch, wenn ich mich nicht tausche, eine ziemlich klare Hindeutung auf den Gegensatz zwischen der wahren Erkenntniß und der Erkenntniß der Erscheinumgen, welche wir von einer Vielheit der Dinge und ihrer Versahderung zu haben meinen. Daß dieser Gegensatz dem Aeznophanes hervorgetreten war, davon sinden wir mehrere Spuren, besonders wenn wir seine Lehre mit der des Parmenides vergleichen. So sing er eine seiner Elegien an:

Sest nun beginn' ich ein anderes Wort und zeige den Weg quch 2),

auf eine ganz ahnliche Beise, wie auch Parmenibes seis nen Boxtrag von ben Erscheinungen begann 3). Und eine

<sup>1)</sup> Simpl.l.l. Die aufgeloften Berfe laffen fich nicht verkennen, und verlamgen nur geringe Abanberungen, um fie wieber berguftellen:

αελ δ' έν ταύτῷ μένει πινούμενον οὐδέν, οὐδέ μετέρχεσθαι μήν, έπελ πρέπει αλλοτε αλλη. Ιά fchlage vor, γε hinter ταὐτῷ einzuschieben und für μήν zu lesen χρή. Karsten verandert μένει in μένειν, seht τε hinter ταὐτῷ, μεν für μήν, und έπιπρέπει für έπελ πρέπει, welches einen andern Sinn geben wärde.

<sup>2)</sup> Diog. L. VIII. 86.

vũν οὖν τ' ἄλλον ἔπειμι λόγον, δείξω δὲ κέλευθον.

<sup>5)</sup> Fragm. Parm. ap. Brand. v. 111; cf. v. 38.

weitere Auseinandersetzung ber Lehre von ben Erscheinungen scheint es vorauszusetzen, wenn er fagt:

Dieses wird also gemeint, als nahe kommend dem Wahren '). Damit stimmt es benn auch überein, daß viele Meinungen des Tenopharies angeführt werden, welche allein in einer Naturlehre von den Erscheinungen ihre Stelle sinden konnten.

Be ist und wegen des Zusammenhanges der eleatischen Philosophen: untereinander wothwendig, etwas mehr in das Einzelme der Naturlehre des Xenophanes einzugehen. Wir haben nur jüngere Zeugnisse über dieselde <sup>2</sup>), und dar her kann es nicht verwundern, daß sie wenig miteinanden übereinstimmen, weil die Tüngern die Schristen des Xenophanes wenig oder gar nicht kannten. So wird dem aus zwei Versen des Xenophanes geschlossen, er habe Wassser mad kroei Versen des Xenophanes geschlossen, er habe Wassser mad kroei Versen des Xenophanes geschlossen, er habe Wassser mad kroei Verse für die Gründe der Natur gehalten <sup>3</sup>); ans sinem andern Verse solgente man, ihm sei die Erde einziger Grund der Erscheinungen <sup>9</sup>); endlich aber wird auch die Meinung angesührt, er habe vier Elemente angenommen <sup>9</sup>); unstreitig die vier gewöhnlichen. Was die Folgerungen aus einzelnen Versen betrifft, so können sie wer

<sup>1)</sup> Plut. symp. 1X. 14. 7. ταῦτα δεδύξασται μέν ξοικότα τοῖς ἐτύμοισι.

<sup>2)</sup> Arift., Theophraft beim Simpl. und ber Berf. ber Schrift über ben Tenoph. u. f. w. schweigen. Die Schriftsteller, welche Branbis S. 13 anführt, find sammtlich junger.

S) Porphyr. ap. Simpl. phys. fol. 61 a. Σενοφάνην ift får Αναξιμένην zu tesen nach Joann. Philop. in phys. Ar. D, p. 2.
 E. Brandis fragm. 4. Sext. Emp. adv. math. X. 314.

<sup>4)</sup> Sent. Emp. adv. math. K. 818; Stob. ed. I. p. 294.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX. 19.

ica

1

15

:1

111

....

mή

رشتا

....

M

1

χŜ

ķ.,

4:

1

ċ

gen ihres Miderftreits, untereinguber und quet beswegen nicht für- ficher gehalten, werben, weil man nicht meiß, ob fie nicht blog von ber Biebung ber Erbe reben. In Diefem Hall, wurde unter ben Erbe mabricheinlich eine Dischung bes Storren mit dem fluffigen Glemente zu verfeben fein, aus melder nach ber Meinung ber eitern Dbefialogen erft fpater bie Zefte ber Erbe fich hilbete 1). Holgen wir dieser Bermuthung, so werden wir genothigte zu ben beiben Elementen ber Erbe und bes Wassens noch bie beiden andern Luft und Feuer, als Grimbe ber Ratur nach ber Lebre bes Tenophanes bingugunehmen, benn es wird gefagt, er habe gelehrt, burch bie Einwirkung ber Luft und bes Feuers fei bie Erbe fest gemproen 2). Go murden wir also bie Meinung für mahrscheinlich halten, daß Tenophanes die vier Glemente gla bie sufpringlichen Grimbe aller Naturerscheinungen angesehen babe 3).

<sup>1)</sup> Bergt. die Meinungen des Anarimenische, des Anarogeries und des Archelaos. Die Entstehung der jesigen festen Erhe aus der seuchten Mischung ist auch Lehre des Xenoph., welcher sie aus dem Boetommen von versteinerten Stätzleiten auf sieden Geblegen er schlos. Orig. phil. a. 14.

<sup>2)</sup> Plut, de pl. ph. III. 9. Die Meinung des Kenoph, ift hier nur ungeschielt ankgebrückt. Auch dies stimmt mit der Meinung der altosten Physsolshen überein. Anders erklaren Karsten p. 156 und Brandis Gesch. der gr. rom. Phil. S. 372, der erstere etwas gewaltsamer als ich; der lettere glaubt annehmen zu müssen, in der angesährten Stelle des Pint. und in der entsprecienden Stelle des Pseuds Geiem matse Kenobrates für Kenophanes gelesen werden.

<sup>3)</sup> Beim Schwanken des alsen Nebentisferungen ist hierüber natürlich nur Rahrscheinliches zu sasst, und es lieges auch für ussere Aussch nicht wiel deran, ab man annimmt, stenoph habe nier aber und Klemants, angewommen, meldes krätzer Ryandel Gelch, der

Diefe Bahricheinlichkeit febeint und faft au bem Grabe ber Gewißheit zu werben, welcher in folden Unterfuchuns gen allein zu erreichen ift, wenn wir bie Naturlebre bes Tenophanes mit ber anderer Eleaten und mit bem Charafter seiner Philosophie überhaupt bergleichen. Reiner ber Eleaten ift in seiner Naturlebre von nur einem Grundwefen ausgegangen, vielmehr nahmen fie alle entweber vier ober gwet Elemente att, gwifthen welchen fie einen gewiffen Gegenfat fanben, einen Gegenfat, ber im Phyfischen baffelbe barftellt, was im Logischen ber Gegenfat awischen Bahrheit und Meinung. Darüber werben wie beim Parmenibes mehr finden. Etwas Tehnliches icheint auch beim Tenophanes ftattgefunden zu haben. Es ift aber auch nicht zu liberfeben, bag bie Allgemeinheit, in welcher er ben Sas aufftellte und zu beweifen fuchte, nichts konne weber aus bem ihm Gleichen, noch aus bem ihm Ungleichen werben, ihn gur mechanischen Naturbetrachtung führen mußte. Diesen Sat leitete er namlich nicht, wie ben von ber Unbeweglichkeit ber Dinge, aus bem Beariffe der Einheit ab. sondern aus der Ummoglichkeit. daß aus bem Nicht = Seienben Etwas werbe: er mußte ibm also nicht nur fur bie Einheit Gottes, sonbern auch für bie Bielheit ber erscheinenden Dinge gelten \*). Demnach,

gr. rom. Phil. S. 870 f. billigt. Doch hatte ich Arist. mot A. A. über bie vier Clemente bes. Empebolies nicht fin entscheibend gegen meine Meinung.

<sup>1)</sup> Anders meint Brandis S. 22, Gefch, ber gr. rom. Phil. S. 865 ff., mit Unrecht, wie es init fcheint. Schon bas Ptaton und Ariftoteles die Lehre ber Eleaten auf ben Ken. ofine Befchranting gurderstiben, Kiedes gegen them Ble Schibe, werthe auch

wenn er in seiner Lehre von den Erscheinungen der Ratur davon ausging, daß viele Dinge zu sein scheinen, so konnte er ihnen zwar eine wenigstens scheinbare Bewegung beilegen, nicht aber ein wirkliches Anderswerden. Nahm nun aber Aenophanes die Meinung der mechanisschen Physik an, daß die Erscheinungen der Natur allein aus der Beränderung der Mischung erklärt werden mußsten, so konnte er unmöglich von einem Grundwesen auszgehen, sondern mußte eine Mehrheit derselben annehmen, und nichts war sodann naturlicher, als die vier Elemente als das allen Naturerscheinungen zum Grunde Liegende zu betrachten.

Die mechanische Naturerklarung zeigt sich bei ihm auch in einzelnen Punkten seiner Naturlehre\*), welche übrigens für ben Philosophen nicht viel Bemerkenswerthes barbieztet. Sie ist noch sehr roh und ganz auf Geologie aus:

Bendt zu Tennemann's Gesch. b. Philos. I. S. 164 får bieselbe Peinung beibringt, beweisen nicht. Wenn gesagt wird: &dűvaróv φησιν είναι — γενέαθαι. τοῦτο λέγων ἐπλ τοῦ θεοῦ, so ift bas Legtere nur Jusa bes Berichterstatters, wie bie nacher angesáhreten Gründe beweisen, welche nicht von dem Begrisse Gottes, sondern von dem Begrisse bes Seienden überhaupt ausgehen. Also das Seiende überhaupt ist nicht im Werden, welches die Grunde lehre der Eleaten ist. Bon diesen mit Einschluß des Kenophanes, der gleich nachher besonders genannt wird, sagt Arist. met. I. 5. οὐ γὰρ ῶσπες Ενιοι τῶν φυσιολόγων Εν ὑποθέμενοι τὸ δν δίμως γαννῶσιν ως ἐξ ῦλης τοῦ ἐνός, ἀλλ' Ετερον τρόπον οἶτοι 16-γουσιν· ἐκεῖνοι μὲν γὰρ προστιθέασι κένησιν, γεννῶντές γε τὸ πῶν, οὖτοι δὲ ἀκένητον εἶναί φασιν.

<sup>\*)</sup> So bie Mischung bes Meeres Orig. phil. l. l., bie Zusammensehung ber Sonne aus kleinen Feuertheilchen ib.; Plut. ap. Kuseb. praep. ev. I. 8, und baß er eine unenbliche Menge von Welten, welche sich nicht verändern, annahm. Diog. L. l. l.

gehenb'). Dies tritt besonders darin hervor, daß er die Erde als unendlich ausah, nach unten zu auf ihren eigenen Wurzeln gegründet, so wie auch die Lust oder der Aether nach oden zu in das Unendliche sich ausbehne?). Us eine Ausschrung seines Grundsases, daß alles, was entstehe, auch vergänglich sei, kann man es ausehen, daß er auch die Erde und das Menschengeschlicht sür vergängelich hielt.). Dies mag auch wohl zusammengehangen her den mit der traurigen Worstellung von der Natur des Menschen, welche wir dei ihm voraussessen müssen, da ihm die dem Menschen nothwendige Denkart nur als Wahn und Trug erscheinen konnte.).

Bon größerer Wichtigkeit muß uns aber die Beantswortung der Frage sein, wie Tenophanes sich das Verschältniß seiner Naturlehre zur Erkenntnis der Wahrheit gedacht habe. Wir mussen hierbei von einer Bemerkung ausgehen, welche nicht nur den Tenophanes, sondern alle Philosophen seiner Richtung trifft, daß namlich keiner von ihnen in den wenigen abstracten Formeln, welche er über Gott ausstellen mochte, in ihm die Wahrheit und Kraft aller Dinge sindend, das ganze Wesen Gottes ausgedrückt zu haben glaubte. Wie hatte wohl seinand meinen kön-

<sup>1)</sup> Er leitete die Geftirne aus der Erbe ab und hielt fie für täglich sich erneuende Erscheinungen. S. Brandis §. 15. Die Stellen Cic. qu. acad. IV. 39; Lactant. div. instit. III. 23 enthalsten, wie ich mit Brandis meine, Misverständnisse.

<sup>2)</sup> Arist. de coelo II. 13; de Xen., Zen. et Gorg. 2; Achill. Tat. in Arat. 4 p. 127.

<sup>8)</sup> Orig. l. l.; Plut. ap. Euseb. l. l.

<sup>4)</sup> Detitifchet findet fich bies beint Parmenftes.

wen, in einigen, weist verneinendem Sahen die ganze Hille der lebendigen Wahrheit erschöpfend ausgesprocken zu har bew? Duher sah, sich denn auch gewiß Kenophanen nach einer tiesern und debentungsvollenn Erkenntnis Gottes und, und wenn nach seiner Lehre Gott alle Dinge regiert und lettet; so kommer er auch: du der Welt der erscheinenden Dinge diese Erkunnnis suchen. Alles dehre in sehner Nastunlehre mochtaihm nicht: dioser Schein sein, sondern Iwas der Naturlehre selbst, in der scheindern Bielheit und Beranderlichkeit der Dinge die eine Wahrheit, wennt auch nur annäherungsweise, zu sinden. Dahin deutet sein früher schon angesicheter Berd:

Dieses wird also gemeint als nahe kommend bem Bah-

Die natürliche Bielheit ber Dinge also mochte ihm als eine unvollsommene und gleichsam theilweise Enthüllung bes göttlichen Besens erscheinen, und keinen andern Sinn lassen auch seine Worte zu; daß Gott, obgleich seine Stellung nicht verändernd; oder sonder Benuchn, jest so, sett anders erscheine. Dader sagel auch Arstoteles von den Eleaten überhaupt, sie hätten, weil sie kein anderes Wessen außer den sinnlichen Gegenständen angenommen, auf diese die Begriffe übertragen, welche der Erkenntnis der ewigen Wahrheit angehören \*). Aber die wenigsten von denen, welche bieser Richtung des Forschens solgten, has

<sup>\*)</sup> De soulo III. 1. ἐπεῖνοι δὲ διὰ τὸ μηθὲν μὲν ἄλλο ππηὰ τὴν τῶν αθυθηκῶν αἰωθων ὑπολαμβάνων εἰκω, τοισύτας δὲ τωως κοῆσαι πρῶτοι ιρύσεις, εξπερ ἔστωι τις γνῶσες ἡ φρόνητες, οὕτω μετήνεγκων ἔκλ ταῦσα τοὺς ἐκεῦθων λόγους.

ben in Wahrheit zu sagen gewußt, wie in ber veranderslichen Welt die ewige Wahrheit erkannt werden möge. Sie wußten wohl vom Ziele zu sagen, aber nicht vom Wege. So scheint es auch dem Tenophanes als eine Aufzgabe erschienen zu sein, an deren Lösung der Mensch verzweiseln möchte, in der scheindaren Mannigfaltigkeit wechzelnder Erscheinungen, in welcher sich immer nur Theile des Untheilbaren zu zeigen scheinen, nach dem wahren Sinn des göttlichen Seins zu forschen, und daher dürsen wir uns denn nicht wundern, wenn wir ihn klagen hören:

Doch das Gewiffe, nicht einer weiß es der Menschen, noch wird es

Iemand wissen von Gott und was ich sage von Allem. Wenn auch einer zumeist Bollsommenes träf' in ber Rebe,

Dennoch weiß er es nicht; benn Bahn ist allen bereiztet \*).

So erblicken wir ben alten Denker in Sorgen um sein eignes Wiffen. Ihm war die Erkenntniß aufgegangen, baß Gott nur einer ist, neben bem keine Kraft besteht und in welchem alle Einsicht und Wahrheit ist; indem er

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 49, 110; VIII. 826.

καὶ τὸ μὲν οὖν σαψὲς οὖτις ἀνὴς ἴδεν, οὖδά τις ἔσται
εἰδῶς ἀμφὶ θεῶν τε καὶ ἄσσα λέγω περὶ πάντων·
εἰ γὰρ καὶ τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον εἰπών,
αὐτὸς ὅμως οὖκ οἶδε, δύκος δ' ἐπὶ πᾶσι τέτυκται.

Bie weit bies vom Stepticismus entfernt ift, ben man ihm hat
anbichten wollen, Diog. L. IX. 72; Plut. ap. Euseb. pr. ev. I
8; of. Brandis ad fragm. XIV, bebæf teiner Auseinandersegung.
In der von uns angegebenen Beziehung scheint auch Aristotsles die
steptischen Asußerungen bes Kenophanes ausmasafen, Met. IV. 5.

aber Gott nicht ber Wahrheit nach zu erkennen vermochte, einsah, daß der Mensch gezwungen ist, Einzelnes, welches doch für sich und getremt von Gott nicht sein kann, sich vorzustellen, indem er auch nicht zu sagen wußte, wie die Erkennsniß der Erscheinungen zur Erkenntniß Gottes sichen kome, sah er sich in einer peinlichen Lage zwischen zwei Betrachtungsweisen, der einen, nach welcher wir Gott, welcher die Wahrheit ist, erkennen wollen, der andern, nach welcher wir auf die einzelnen, am und für sich unwahren Erscheinungen zu bliden gezwungen sind. Diese Lage und Denkart schilbert der Sillograph Timon schon und wahr, indem er dem Tenophanes die Worte in den Rund legt:

Burbe mir nur bas Gefchent bes festen Geiftes, nach beiben

Seiten blidend! Allein vom trügrischen Wege betrogen Bin ich nun altersgrau und gewiß, auf Zweifel zu floßen

Allerlei Art; benn wohln ich auch rettete meinen Ge-

Immer loft' er sich auf ins Eins und Alles \*). — Dag jedoch Xenophanes schon die Ursache unserer man-

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I. 224.

ώς και εγών ὄφελον πυκινοῦ νόου ἀντιβολήσαι,
ἀμφοτερόβλεπτος · δολίη δ' όδῷ εξαπατήθην,
πρεσβυγενής ετ' εων και ἀναμφήριστος ἀπάσης
σπεπιοσύνης · δππη γὰρ εμόν νόον εἰρύσαιμι
εξς εν ταὐτό τε πῶν ἀνελύετο. —

αμφοτερόβλεπτος ertiare ich von der doppekten Seite des Seins, des erscheinenden und des wahren; αναμφήριστος f. απενθήριστος mit Schneider, dis jemand etwas Befferes bieter.

gelhaften Erkmutniß auf die Sinne zwinkgofilder haben sollse, wie Sinige sagen '), ist mir zweisselhaft, theils weil kenaphanes zwizsehen studier Empfindung und venulustiger Einsicht noch zu nicht underschied, wie seiher zezugt. Daß ihm aber der Segensah zwischen reiner Wahrheit und der sinnichen Gescheinung derselben vorschwedte, muß aus der ganzen Darstellung seiner Lehre klar gewonden sein. Dies ist der wichtige Fortschritt, welchen die Philasophie durch ihn geswant.

## Drittes Capitel.

Parmenides der Eleat.

Parmenides, der zweite in der Reihe der eleatischen Phislosophen, war nach dem einstimmigen Zeugnisse des Alterthums zu Elea geboren. Ueber die Zeit seiner Bluthe sind die Berichte nicht übereinstimmend, doch trauen wir der wiederholten Angabe des Platon?), daß Parmenides



<sup>1)</sup> Aristocles ap. Euseb. praep. ev. XIV. 17; Plut. ap. Euseb. ib. I. 8, mo ber Irethum offenber.

<sup>2)</sup> Parm. p. 127; Theaat. p. 183; Soph. p. 217. Aus Diog. L. IX. 28 hat man eine andere Zeltbestimmung finden wollen; die Stelle ist aber nicht sicher. Mit unserer Annahme stimmt freilich die auch sonst unwahrscheinliche Angabe nicht, das Parmenikes den Anarimandros gehört habe. Diog. L. IX. 21; Suid. s. v. Ilaeu. ang eblich nach dem Ahrendraft.

in feinem 65. Jahre nach Athen gekommen und bort mit dem noch sehr jungen Gotrates ausemmengetroffen sei. Sternach wurde man etwa in bie 65. Dl. seine Geburt zu feten haben. Auch were es hiernach nicht ummöglich. baß er als Jungling ben Kemophangs, als biefer schon Greis war, gehort babe '). Seboch berichtet uns eine nicht unwahrscheinliche Gage?), bag er weziger bem Kenophaues, als bem Ameinias und bem Diochates gefolgt sei. von welchen diefer ein Pythaggeder beift 1); bem Diochas tes habe er ein Herpon expisitet, und vom Ameinias sei er, ber von ebtem Beschlichte und reich war, zur philosophischen Rube geführt worben. Dies Wet und ahnen, bag er fraber, von feinen glangenben Berbaltniffen verfibrt, ein zerstreutes Leben abne bobern sittlichen 3wed geführt habe, nachher aber burch philosophische Beschäftis gung zu dem Ettlichen Ernfte gelangt fei, welcher von ibm gerühmt wirb '). Diesem steht nicht entgegen, bag er mit bem Benon, seinem Schuler, im vertrauteften Um:

<sup>1)</sup> Arist. met. I. 5 brûckt fich vorsichtig aus: ὁ γὰς Παςμενίδης λέγεται τούτου (sc. τοῦ Κενοφάρους) μαθητής. Wie viel bestimmter versichern es die Spätern!

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 21 nach bem Sotion.

<sup>3)</sup> Ich vermuthe, mit Unrecht, so wie häusig bieser Rame gebraucht wirb; man könnte muthmaaßen, Diochates und Ameinias waren Schüler bes Kenophanes gewesen. Eine Verbindung der eleastischen Schule mit der pythagorischen hat man oft behauptet. Strad. VI. init.; Diog. L. I. 15; Procl. in Parm. I. p. 5. ed. Cous. nach dem Kallimachos; es sind auch einige Spuren dieser Verdindung vorhanden, weiche jedoch nur in einigen Punkten der Lehre beutlicher hervortreten.

<sup>4)</sup> Plat. II. II.; Cebet. tab. init. Haquaridines glos.

gange lebte '). Doch hinderte sein philosophisches Stresben ihn nicht, an dem politischen Leben seiner Baterstadt Untheil zu nehmen; denn er soll seinen Mitbürgern Sessesse gegeben haben '), welche für so heilsam gehalten wurden, daß ansangs in jedem Jahre die Bürger schworen, bei den Sesehen des Parmenides bleiben zu wollen '). Bon ihm wissen wir mit Sewisheit, daß er seine Lehre auf den Zenon, seinen Landsmann, sortpslanzte; daß diese aber auch später für sehr wichtig gehalten wurde, bezeugt die Berehrung, welche ihm Platon und Aristoteles zollten, indem sie ihn sur den wichtigsten unter den eleatisschen Philosophen erklären ').

Parmenides schrieb ein Werk, welches gewöhnlich unter dem Titel: über die Natur, angeführt wird '), sonst aber auch andere Ueberschriften geführt hat, ein episches Gedicht, dessen Berse nicht eben gelobt werden '). Bon ihm sind uns bedeutende Fragmente erhalten worden, wel-

<sup>1)</sup> Plat. Parm. 1. 1.; Diog. L. IX. 25.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 28 nach bem Speusippos; Strab. VI. init.

<sup>5)</sup> Plut. contr. Colot. 82.

<sup>4)</sup> Plat. Theaet. p. 183; Arist. met. I. 5.

<sup>5)</sup> Sent, Emp. adv. math. VII. 111. Daß er mur ein Werk schrieb, sagt Diog. L. I. 16.

<sup>6)</sup> Cie. qu. acad. II. 25; Plut. de rocta rat. aud. 13. Daß er auch in Prosa geschrieben, folgt nicht aus Plat. Soph. p. 237, benn es kann hier von munblichen Auseinandersehungen seiner Lehre die Rede seine Simpl. phys. fol. 7 b eine prosaische Stelle aus der Mitte seines Werts angeführt wird, so kann ich mich nicht überreben, daß diese vom Parmenides selbst in sein Epos geseht worden seiz sie mag ein Glossem seine summarische Abkürzung eines Abschreibers.

che bie Einrichtung und ben Gang bes Gamen und ers rathen laffen. Es begann mit einer Allegorie, welche bas Streben ber Seele nach Bahrheit barftellen follte. Die Seele wird von Roffen geführt und von Jungfrauen geleitet, auf einem Bege, welchen Menfchen nicht zu betres ten vflegen, au ber Wohmmg ber Dite gebracht, welche ihr Alles zu eroffnen verspricht, sowohl das unerschutterliche Herz ber leicht beredenden Bahrheit, als auch ber Sterblichen Meinungen, benen nicht wahre Gewißheit beis wohnt. Dife ermabnt bie Geele, biefen nicht ju folgen und von ber Gewohnbeit fich nicht leiten au laffen, sonbern mit Bernunft ben tampffertigen Beweis, welchen fie ihr reben werbe, au beurtheilen; nur Deth gebore gum Bege \*). Rach biefer Einleitung gerfällt fein Bert in zwei Theile, welche auch in ben Uebergangen genau bezeichnet find, und zuerft laft er bie Dite feine Lebre von ber Bahrheit auseinandersehen, nachher feine Lebre von ben Meinungen ber Menschen, welche eine von ihm solbs ersonnene Physiologie umfaßt.

Nun sett er auch sogleich hinzu, welches ber Weg ber Meinung ift:

<sup>\*)</sup> Siehe die Fragmente des Parmenides b. Brandis a. a. D. und b. Fülleborn (Beiträge zur Sesch. der Phil. Std. 6) v. 1—88. Dies Fragm. ist hauptsächlich genommen aus Sext. Kmp. adv. math. VII. 111, wo auch eine Auslegung der Allegorie zu sinden, welche meiner Meinung nach nicht zu den glücklichen gehört. Das schwierige Fragm. läßt manche Erklärungen zu, daher die auch zuweilen von Fälleborn und von Brandis abgewichen. Erände zu geben, wurde zu weitläusig sein; Bieles bleibt der Meinung überlassen.

Folgen bem nicht-einsichtigen Aug' und bem schallenben Dhre

Und velches der Weg der Wahrheit: mit Vernunft den Beweis zu beurcheilen ). Diese Unterscheidung der sinn: lichen Borstellung von der vernimftigen Erkenntniß ist eine der wichtigsten Erweiterungen, welche er der Lehre des Kenophanes gegeben zu haben scheint, wiewohl er den Keim umfassender Untersindhungen, welcher hierin lag, noch wicht weiter entwickelt zu haben scheint. Sonst sind seine Lehren dem Wesen nach wenig von denen des Xe-nophanes unterschlieden, die Weweise aber anders gewens det. Man kam benarken, wie nach der in dichterischen Bildern gehaltenen Ginsaitung seine Darstellung einen ans bein Charakter annimmt und sast ganz lehrend wird.

In seinen Beweisen geht nun Narmenides nicht, wie Konophanes, von der eigentlichen Mitte des Systems, von dem Begriffe Gottes aus, sondern von dem Begriffe des Seins.

Auf benn, was ich bir sag', aufhorchend folge ber Rebe, Welche Wege allein ber Forschung bleiben zu benken. Iener, daß Alles ist und daß unmöglich das Nicht-Sein, Ist der Gewißheit Weg, denn Wahrheit ist ihm Besaleitung.

V. 38. άλλὰ σὺ τῆς δ' ἀφὸ ὁδοῦ διζήσιος εἰοχε νόημα καὶ γλῶσσαν ἄριναι δὲ λόγο πολύδηριν ἔλεγχον κομᾶν ἄσχοπον ἄριμα καὶ ἡχήεσσαν ἀχουὴν κατὰ ἐἡνδε βιάσθω ἐξ ἐμέθεν ὑφθέντα.

<sup>2) 6.</sup> unten.

Dieser, daß etwas micht, und daß nothwendig das Nicht: Sein,

Solchen wenne ich Dir. ben gang:ungkanblichen.Conveg. Denn Nicht-Seiendes ift zu erkennen nicht, noch zu

Keiner vermag es zu sagen 1).

Much biesenigen widersprecken: sich, welche bas. Gein und bas Richt : Sein sur baffelbe halten und nicht für dassels be?), indem sie mamich beibes als feiend Aben und beibe voneinander unterscheiben.

Hiervon geben nut alle Folgeungen bes Damersbes aus. Des Geiente ift ungeworden und unveränderlich,

25.... 35 335 Y

αίπερ όδοι μρύγκαι διζήσιός είσι νοήσαι ή μέν, όπως έστι τε και ως ούκ έστι μή είναι, πειθούς έστι κελευθος, άληθείη γάρ όπηθεί το ό ώς κία έστιν γε και ως χρεών θοίι μη είνημε με την δή σοι φράζω παναπειθέα έμμεν άταρπόν. οὕτε γάρ ἄν γνοίης τό γε μη έόν, οὐ γάρ άφικτόν, οῦτε φράσαις. —

Wenn der Bers zon to leyeir, to voeir to ör kuperni sich an die oben angesührte Stelle angeschlossen hat, so muß man mit Heindorf zu Plat. Soph. p. 317 für lezeir u. roeir lesen lezeis u.
roeis oder mit Grauert zon se lezeir te roeir i edr kup. Der
Lehre des Parmenides liegt der Sat zum Grunde: das Richt Seir
ende schlechthin ist nicht denkbar und nicht aussprechdar. Plat.
Soph. p. 237. Diesenigen, welche dei diesem Verse an Idealismus
gedacht haben, mußten wohl nicht recht überlegen, was es heißen
konne: das Sagen muß das Selende sein.

<sup>1)</sup> V. 39—46. ετ δ' άγε των ξρέω, πομίσαι θε συ μυ-

V. 52. — — οἱ δὲ φορφύνται
παφοὶ ὁμῶς τυφλρί τε, τεθηπώτες, ἄμριτα φύλα,
οἰς τὸ πελειν τε καὶ κὐκ κἶναι ταὐτὸν κρικόμισται
κοῦ ταὐτόν.

Sanz und allein aus fich, unwandelbar, ohne Begren-

Micmail war es, noch wird es fein, denn gang ift es jeht foon,

Sins in fletiger Folge; denn welche Geburt ihm erfdunk Du?

Boher wied' es ernährt? benn aus Richt-Geienben. last' ich

Dich nicht fagen, noch benten; benn weber benten, noch fagen

Darfft Du, Richt : Sein fei. Denn welches Bebarf: nif vermocht' es,

Spater zu werden oder auch eh'r, anhebend das Dasein? Also ist es gewiß, daß Alles oder daß nichts sei. Auch verwehrt der Gewißheit Gewalt, aus Seiendam werde

Etwas außer ihm selbst \*). So wie nun hiernach Parmenides bas zeitliche Rachein=

Einige Bermuthungen, welche Bersban ober Sinn angab, zum Abeil von Unbern schon vorgeschlagen, sind hier wie später in den Lert ausgenommen worden.

<sup>\*)</sup> V. 59 sq. oblor, pouroyerts re zal discepts of die-

ούδε ποτ' ήν, ούδ' έσται, έπει νῦν ἔστιν όμοῦ πᾶν ή πόθεν αὐξήθη; οὐδ' ἔπα μη ἐόντος ἔάσω φάσθαι σ' οὐδὲ νοεῖν οὐ γὰς φατόν, οὐδὲ νοητόν ἔστιν δπως οὐπ ἔστιν τε δ' ἄν μιν και χρέος ὧρσεν ὕστερον ἢ πρόςθεν τοῦ μηδενός ἀρξάμενον φῦν; ἔν συνεχές τένα πελέναι χρεών ἐστιν ἢ οὐχί, μηδέ ποτ' ἔχ μὴ ἔόντος ἔφήσει πέστιος ἰσχὺς μηδέ ποτ' ἔχ μὴ ἔόντος ἔφήσει πέστιος ἰσχὸς.

ander in die eine Idee des Ewigen zusammenzieht, so hebt er auch das raumliche Auseinandersein der Erscheinungen auf, um das Seiende als Eins zu benken:

Bas abwesend erscheint, als gegenwartig erkenn' es. Denn nicht kann abschneiben bas Sein, am Sein sich au halten,

Da es weber zerstreut burchaus umher durch bas Weltall, Roch sich zusammenzieht ').

Das raumliche Auseinandersein wurde namlich ein Leeres oder ein Nichts-Sein voraussetzen, es kann aber nicht mehr oder weniger sein, als das Sein überhaupt, und Alles ist daher erfallt <sup>2</sup>).

Wenn nun hierburch die raumlichen und zeitlichen Berhaltnisse ausgehoben werden, so schließt sich daran auch auf ungekunstelte Beise das Leugnen der Bewegung und aller Beranderung der Beschaffenheiten an. Es sind nur Meinungen der Menschen, daß etwas werde und vergehe,

V. 73. λεῦσσε δ' δμως ἀπεόντα νόφ παρεόντα βεβαίως·
 οὐ γὰρ ἀποτμήξει (— ξεις β Brand.) τὸ ἐὐν τοῦ ἐόντος ἔχεσθαι.

ούτε σχιδνάμενον πάντη πάντως κατά κόσμον, ούτε συνιστάμενον.

Wenn auch Alemens von Alexandria strom. V. p. 552 biefe Berfe auf die Zeit bezieht, so glaube ich doch nicht, daß Brandis sim darin mit Recht gefolgt ist. Die Ausdrücke deuten, wie er selbst bemerkt, auf Lehren der Physser von dem räumlichen Dasen hin. Parm. kommt v. 83 auf die Lehre, daß das Seiende nicht trennbar ist, leitet sie aber aus der Eleichheit des Ganzen ab. Dies seht sichen den Beweis für die Eleichheit des Ganzen voraus, welschen er an die angesührte Stelle ausgließen konnte. Dann spricht aber diese auch gewiß vom Räumlichen.

<sup>2)</sup> V. 88-864 107-110.

fei und nicht fei, dem Dit und die Judie verändene 'a. Das Ganze, in sich seifüt gegeindet, nacht immer, denn die geneinige Modumentigleit bakt es in dem Monden der Geenze und ichliest es ringiaunder ein; das Geiende deuf nicht unvellendet sein, denn es ist nicht bedürzig; denn wäre es dies, so würde es Alles bedürzien 'd. Es ist ber medendwerth, wie Pomernides, wenn auch nicht den Mysten, als dem Sinne nach, vom Kennydanns darim abweiset, das er das All nicht als weder begrenzt, noch undegungt seit, sondern ihm seine Geenze in sich selbst anweist, gehalten durch die Macht der Notipvendigkeit 'd. Der Gadaten durch die Macht der Notipvendigkeit 'd. Der Gadaten der hierbei zum Grunde siegt, sindet sich aber auch sehn beim Kennyhanes, denn so wie dieser, sichließt Parmenides aus der durchgängigen Gleichheit und aus der Bollenbetheit des All auf die Angelgesselt desselben:

Aber bieweil vollenbet die letzte Gennze sich hinsknedt, Gleicht es der Augelgestalt, von allen Seiten gennnbet, Bon der Mitte herand gleichwuchtig ').

<sup>1)</sup> V. 100-102.

<sup>2)</sup> V. 90 — 94. tairés t'ês tairé te péres me é éasté

Mps hy on lies for.

gan hyó onr gungenet, hy on hyó yn umrod ggensogannan ogn guspentann so fon hyńć ynar.

umfauot za genhegan gást, zo hu ghábyt ffodor.

ognod fhusgan aphi herer, nómetáh dnó gradad

<sup>8)</sup> Ueber die dei den Alten verkommende Meinung, Parmend des habe das UN unendlich genannt, s. Menadis p. 110 ad v. 61. Das Benndis ste 48° duckeurou zu lesen verschiedet auf. du., die ich nicht, denn die Sache läuft nur auf eine verschieden Unssahren Unssahren Unssahren der hingsweise hinaus.

<sup>4)</sup> V. 108, airig latt neigns nommon nevelennerer borter,

Rur begrimdet er auch biefes wieder auf seine ihm eigenthumliche Weise badurch, daß er bemerkt, wie es kein Richtsein gebe, welches das Sein verhindern könnte in Eins zusammenzugehen, noch ein Sein, welches verursechen könnte, daß hier mehr, dort weniger Sein sei.

Auf dieseibe bialektische Weise erzeugt sich nun auch aus dem Lehrgange des Parmenides derfelbe Gedanke, welscher dem Aenophanes aus seinem Begrisse von Gott unmittelbar klar war, daß namlich das All Gedanke und vernümstige Einsicht sei.

Eins ist Denken mit bem, weswegen ift ber Gebanke; Denn nicht ohne bas Sein, in welchem beruhet ber Ausspruch,

Ist der Gebanke zu finden; denn nichts ist ober auch wirb sein,

Anderes außer bem Geienben '). Daher sagt Parmenibes auch: Die Fulle bes Seins ist Gebanke ').

πάντοθεν εὐπύπλου σφαίρης ἐναλίγκιον ἔγπφ, μεσσόθεν Ισοπαλές πάντη· τὸ γὰρ οὖτε τι μεῖζον, οὖτε τι βαιότερον πέλεμεν χρεών ἐστι τῷ ἢ τῷ. οὖτε γὰρ οὐπ ἐὸν ἔστι, τό κεν παύοι μαν ἐκέσθαι εἰς ὁμόν, οὖτ ἐὸν ἔστια, ὅπως κενὸν εξη ἐόντος τῷ μᾶλλον, τῷ ở ἦσσον· ἐπεὶ πᾶν ἐστὶν ἄσυλον. 'Benn Simpl. phys. fol. 31 b bies nur für eine mythische Fiction hált, so trifft er bamit boch wohl nicht bas Richtige.

V.95. ταὐτὸν δ' ἐστὸ νοεῖν τε καὶ οῶνεκεν ἔστι νόημα:
οὐ γὰρ ἄνευ τοῦ ἐόντος, ἐν ῷ πεσματισμένων ἐστίν,
εὐρήσεις τὸ νοεῖν: οὐδὰν γὰρ ἢ ἔστιν ἢ ἔσταν
ἄλλο πάρεξ τοῦ ἐόντος.

Meber neparequérer f. Brandis ad. h. L.

<sup>2)</sup> V. 150. vò yàp milor tort ronpus. Degei Gefch ber

Hierzu ist er auf keine andere Beise gekommen, als wie er es selbst ausspricht: das Denken, das Erkennen mußte er als etwas Birkliches, nicht dem Scheine, sondern der Wahrheit Angehöriges betrachten; es war ihm also ein Seiendes, und da das Seiende ihm eins und durchaus sich gleich ist, so mußte er schließen, daß auch Alles Sebanke ist. Man wurde aber eine salsche Ansicht von seiner Lehre sich bilden, wenn man glauben wollte, er habe außer dem Sedanken keine andere Wahrheit des Seienzben anerkannt; der Sedanke scheint ihm vielmehr nur die eine Seite des All darzustellen, wahrend die durchaus gleichartige Augelgestalt des All ihm die Wahrheit des dem kedenten Erscheinungen zum Grunde Liegenden bezeichnet\*).

Wenn auch diese ganze Entwicklung den Sang des parmenideischen Gedichts über das, was von der Bernunft erkannt wird, uns nicht vollständig wiedergeden sollte, so ist sie doch hinreichend, um uns das Wesen der Beweisssuhrung dieses Philosophen anschaulich zu machen. Es

Phil. S. 300 überset to nléor bas Meiste, Branbis Gesch. ber gr. rom. Phil. S. 392 bas Mächtigere; es ist aber bas Bolle; vergl. v. 85; 125. Daher Theophr. de sensu 4. xal blug de när to ör kxelv tira yrassir.

<sup>\*)</sup> Richtig erklart sich barüber Brandis G. 176. Anders Sackow de Platonis Parmenide, Rirner Gesch. der Phil. I. C. 109. Sie beziehen sich auf die so eben angesührten Stellen und auf den schon oden angesührten Bers xen zd Léveur, zd roekr, zd ör kunerau, welchen sie falsch erklaren. Wenn Arisk. met. I. 5 sagt, Parmenides habe das Eins nach der Bernunft ergrissen und dies dem Eins nach der Materie entgegengesecht, so heißt dies nichts Anderes, als das Eins des Parmenides set ein Ueberstunliches.

ift merkwarbig, bag in berfelben gar nicht auf bie Ibee Gottes gesehen wird, welche boch beim Kenophanes ben Mittelbunkt ber Lehra bilbete 1). Doch ift es keineswegs aweifelbaft, bag Parmenibes unter bem Geienben, pon bessen Begriff er ausging, bas ewige Wesen, ben Grund aller Dinge verftand. Rur in gwei Puntten, finbe ich. begiehen fich die Beweise bes Parmenibes auf ben Beariff bes Bolltommenen, barin, bag er fagte, tein Beburfnig tonne bas Seiende antreiben, fruher ober fpater zu werben 2), und barin, bag er bas Seienbe vollendet nennt, weil es nicht bedürftig fei, benn nur bas Richt : Seienbe wurde Alles bedinfen ). In biefer Beranderung ber Be weisführung erkennen wir wohl einen Fortschritt ber bialektischen Entwicklung, aber auch ein Burucktreten ber Ibee. welche bas gange Softem belebte; benn bag biefe ber Begriff bes Bollkommenen, bes Gottlichen fei, wird niemand bezweifeln. Der Fortschritt ber bialektischen Entwicklung ift aber baraus flar, bag auf ben oberften Begriff ber Metaphysit, auf ben Begriff bes Geins, Alles gurudge führt, und so ber erfte Berfuch gemacht wirb, biefen Begriff festaustellen in feinen wiffenschaftlichen Beziehungen. Roch mehr aber zeigt sich ber wiffenschaftliche Gehalt ber varmenibeischen Lehre barin, baf ber Begriff bes Denkens, ber vernimftigen Ginficht (rd voeiv) bem Begriffe

<sup>1)</sup> Brandis p. 153 sq. führt Stellen ber Alten an, wo bas Eins bes Parmenibes Gott genannt wirb, zweifelt aber aus gutem Grunde, bas Parm. selbst es so genannt babe.

<sup>2)</sup> V. 66; 67.

<sup>5)</sup> V. 95; 94.

Gefch. b. Phil. I.

des Seins zur Seite gestellt und die aothwendige Verknüpfung beider nachgewiesen wied, indem der Gedankt vorherrscht, das Denken und das, wedwegen das Denken ist, das Seiende, müßten als Eins gevacht werden, denn die vernimftige Einsicht sei das Wahre und Volle und sie sei in dem Seienden gegründet.

Das Gebicht bes Parmenibes seite num ferner in seis mem zweiten Abeile die Madungen bieses Philosophen über die Natur ober über das scheinbare Werden der Dinge auseinander. Hier herrscht der Gegensah zwischen der Gewischeit der Wernunft und der menschlichen Meinung. Mit ihm sangt er seine Lehre von der Natur an:

hiermit schließ' ich Dir nun ber Gewisheit Red' und Gebauten

Ueber die Bahrheit; aber von mus an ber Sterblichen . Deinung

Lerne, ben trug'rischen Schmud in meiner Rebe vernehmenb \*).

Bei der Alarheit, in welcher dem Parmenides dieser Gegensatz hervorgetreten war, mußte er sich auch wohl Aleschenschaft über das Perhältniß der beiden Wieder desselle den zueinander gegeden haben. Die Auskunst: jedoch, welche wir hierüber in den Bruchstücken seiner Schrift sweden, ist unzureichend; sie desseht mur darin, das die wahre Erkenntniß die Erkenntniß der Vernunft aus sichern Besweisen sei, die menschliche Meinung dagegen von den Sins

<sup>\*)</sup> V. 111. ἐν τῷ σοι παύσω πιστὸν λόγον ἡδὲ νόημα ἀμφὶς ἀληθείης δόξας δ' ἀπὸ τοῦδε βροτείας μάνθανε, πόσμον ἔμῶν ἔπέων ἀπατηλὸν ἀπούων.

nen abhange 1). Much fcheint es nicht, als wenn Parmenibes in feinem Gebichte auf eine gang entscheibenbe Weise über biefen Punkt feine Meining ausgesprochen batte, inbem bie Ausleger feiner Lehre barüber verfchiebner Deimmg find "). Man ift baber genothigt, aus einzelnen Andentungen und aus der Art, wie Parmonides die Lehren ber Bahrheit und bie Lehren ber Meinung entwickelte. fich feine Meinung über bas Berhaltniff beiber queinanber an entziffern. Burdrberft ift nun gewiß, bag er nur ein Seiendes, welches wig und unveranderlich, allen Raum erfult, aber boch burchaus in fich einig und untheilbar ift, annahm, und bie Bahrheit alles Werbens und aller Bielheit, wie fle roumlich auseinander tritt, leugnete. Won ber anbern Geite aber barf auch wohl nicht bezweifelt werben, bag er bie Meinungen ber Menschen nicht als von aller Wahrheit leer burchaus und ganglich verwarf, benn sonst wurde er wohl nicht mit Auseinanberfetzung berfelben, einer Auseinanberfetzung, welche bis in bas Einzeiste einging und vielfeltige Forschungen vorausset, fich unnite Mube gegeben haben. aber auch bier wieder daffelbe zu bemerken, was beim Tenophanes, bag Parmenibes wohl schwerlich glauben tonnte, in seinen wenigen, mehr verneinenben, als bejahenben Saten über bas Eins bie gange Fulle ber Bahrheit erschöpft zu haben, und wenn man nun noch hinzunimmt, bag er boch auch wohl die Bahrheit bessen, was sich uns finnlich beglaubigt, nicht gangilch leugnen konnte, fo wird

<sup>1)</sup> V. 33 sq. G. oben.

<sup>2)</sup> S. Brandis S. 26, p. 148 sqq.

man fich einen richtigen Begriff von feiner Meinung bilben tonnen. Die Eleaten batten erkannt und glaubten beweisen zu konnen, daß die Bahrheit aller Dinge nur eine und unveranderlich fei; nun fanden fie aber, daß wir in unserm menschlichen Denken gezwungen find, ben Erscheinungen zu folgen und Beranderliches und Bieles aufaufassen; barum meinten fie, die gottliche Bahrheit tonnten wir nicht faffen, außer nur in einigen allgemeinen Saten; wenn wir nun aber ber menschlichen Denfart ges maß meinten, es sei Bieles und Beranberung, fo sei bies mur Trug und Täuschung ber Sinne, bagegen wohl anauerkennen, bag auch in bem, was uns als Bieles umb als Beranderung erscheine, zu welchem ja auch die einzelnen und fich in und entwickelnben Gebanten gehoren, bas Gottliche fei, nur burch unsere menschliche Blindheit verkannt und wie unter einer Sulle unkennbar geworben. Benn man biefes bem Parmenibes augesteht, so ift es leicht erklärlich, wie die Alten in ihm eine Reigung zum Stepticismus finden konnten.1), und wie ihm Alagen ents fcblupfen mußten über bie traurige Lage ber Sterblichen 2). Aber es erklart fich baraus auch, wie er bennoch bas Unternehmen nicht aufgab, in ben finnlichen Erscheinungen nach der Wahrheit des einen und unveränderlichen Befens zu forfchen.

<sup>1)</sup> Cic, qu. ac. II. 28. Parmenides et Xenophanes, minus bonis quamquam versibus, sed tamen illis versibus increpant eorum arrogantiam, quasi irati, qui cum sciri nihil pessit, audeant, se scire dicere. Plut. adv. Colot. 26. Cf. Diog. L. IX. 71—72, ans weldjer Stelle man lernt, wie bie Steptifer bie alten Philosophen in ihre Sache zu ziehen suchten.

<sup>2)</sup> Davon weiter unten mehr.

Nach dieser ganzen Ansicht ist num auch seine Naturlehre gestaltet, deren Grundgebanken Aristoteles uns am genaussten charakterisitt: gezwangen, den Erscheinungen zu solgen, und annehmend, nur Eins sei der Bernunst nach, Mehreres aber der stanklichen Eunssindung nach, habe er zwei Urfachen und zwei Argeilnde gesetz, von welchen er den einen zum Selenden reihnete, den andern aber zum Richt-Seienden.). Und damit stimmt auch der Ansang seiner Lehre von den Meinungen der Mensichen überein:

3wei ber Gestaltungen festen fie:fest in ihrem Bedinten, Deren eine gewiß nicht ift, worinnen sie irren 2).

So kam also auch Parmenibes schon auf ben Bersuch, aus bein, was wir burch unsere Sinnlichkeit an Borstelkungen einsammeln, bas herauszuscheiben, was ber Wahrheit angehart, von dam, was scheindar ist, beibe Arten von Borstellungen aber im Allgemeinen zu bestimmen. In-

<sup>1)</sup> Met. I. 5. ἀνωγκυζόμενος δ' ἀπολουθεῖν τοῖς φαινομένοις, καὶ τὸ ἐν μὲν κατὰ τὸν λόγον, πλείω δὲ κατὰ τὴν αἰσθησιν ὑπολαμβάνων εἶναι, δύο τὰς αἰτίας καὶ δύο τὰς ἀρχὰς πάλιν τίθησι, θερμὸν καὶ ψυχρόν, οἶον πῦρ καὶ γῆν λέγων τούτων κατὰ μὲν τὸ δν τὸ θερμὸν τάττει, θάτερον δὲ κατὰ τὸ μὴ ὄν. Phya. I. 5; de gener. et corr. I. 8. Bon berfelben Bebeutung ift im Grunbe auch Alex. Aphred. met. fol. 6 b nach bem Kheophraft. Das Drigtnal bei Branbis Gefch. ber gr. ròm. Phil. C. 887 lautet: κατὰ ἀδξαν ἀὲ τῶν πολλῶπ εἰς τὸ γένεσιν ἀποδοῦναι τῶν φαινομένων δύο ποιῶν τὰς ἀρχάς, πῦρ καὶ γῆν, τὸ μὲν ὡς δίην, τὸ δὲ ὡς αἴκιαν καὶ ποιοῦν. Cf. Theophr. de sensu 8; Diog. L. IX. 21. Παρμ. δύο τε εἶναι συσιχεῖα, πῦρ καὶ γῆν καὶ τὸ μὲν δημιουργοῦ τάξιν ἔχοιν, τὴν δὲ δίης.

V. 114, μορφάς γὰρ πατέθεντο δύο γνώμαις ὁνομάζειν,
 τῶν μέαν οὐ χρεών ἐστιν, ἐν ξ. πεπλανημένοι εἰσίν.

bem er sich aber auf diesm Bersuch einließ, machte er fühlen, daß dieß keine wine Wissenschaft gewähre, thelis weil er, weinigstens soweit wir aus den Bruchstäufen seinnes Werts urtheilen Vinnen, keine Gründe für seine Meinung über das, was des Waspe in der Natur sei, amzugeben vermochte, theils weil er doch hierbei gendehigt war, von sinnlichen Vorskellungen, deinen nicht wahre Gewisselt beiwohnt, andzugehen. Sieine Naturlehre wird daher fast wie die Erzählung einer Geschichte vorgetungen.

Amei entgegengeseite Anden bed. Geins sind in der Ratur, welche durch entgegengeseite Eigenschasten bezeichnet werden. Die eine Art ist das athetische Fener der Flamme, das Dunne, das Warme, das Licht, das Weiche und Leichte; die andere ist die Macht, das Dichte, das Ralte, die Finstennis, das harte und das Schwere. D. Beide sind sich einander so entgegengesetzt, das keiner etwas mit der andern gemein ist, deide einander gewissermaassen gleich sind, Ales aber zugleich Abeil hat an der einen und der andern. Diese Borstellungsweise entsteht dem Parmes

<sup>1)</sup> V. 116. ἀντία θ' ἐπρίναντο θέμας και σήματ' ἔθοντο χωρίς ἀπ' ἀλλήλων ' τῆ μὲν φλογὸς αθθέριον πθρ, ἤπιον ὄν, μεγ' ἀραιόν, ἐωυτῷ πάστοσε τωθτόν, τῷ δ' ἔτέρῳ μὴ τωθτόν, ἀνὰς αθκεῖνο και' αθκό ἀντία (ἀντὶ δὲξ) νυκτάθα ἢ (νύκι' ἀδάῆξ) πυκινόν δέμας ἔμβοιθές τε.

Hierauf folgt bie schon oben erwähnte prosaische Stelle: End röße bert to aquide und to Bequide nad to geos und to paulunde nad to novopoe und to topos und to oxingde und to baqui. Tuvra end anexolog enategus enategus.

<sup>2)</sup> V. 123. αθτάφ έπειδή πάντα φάος και νύξ ὀνόμασται, και τὰ κατὰ σφετέρας δυνάμεις ἐκλ τοῖσί τε ααι τοῖς.

nilves nathrlich aus seinem Gegensage zwischen bem Wahren in der Natur und dem Scheindaren in ihr. Das Feuer ist, ihm das Wahrez er nennt es daher auch, so wie das Seienda, dost überall sich selbst Gleiche '); die Nacht dagegen ist ihm das dlass Scheindars, weswegen er sie auch unerkundar (ägenevos) neunt '), so wie das Nicht Seiende ihm undenkar ist.

Da Parmenibes aus der Mischung zweier unveränderlicher Clemente die Gescheinungen ver Natur erklären wollte, so neigte er sich nankrlich, wie Genophanes, zur mechanischen Raturlehre hin. Ueber die Ansschhrung derselben, weiche jedoch hampssichkich auf die Wildung des Weltsp-

παν πλέον έστιν όμου φάεος και νυκτός άφανιου ίσων άμφοτέρων, έπει ουθετέρφ μέτα μηθέν. Der bunkle Ausbruck koog findet fich auch beim Empedolles in gleichen Berbindung.

<sup>1)</sup> V. 118. Brandis Gesch. b. gr. rom. Phit. S, 884; 896 ift geneigt aus der Uebereinstimmung des Parm. mit dem herakteitos darin, daß beide das Feuer als das Wahre sehten, einen historischen Zusammenhang derselben anzunehmen. Solche Aehnlickseiten sind aber trügerisch. Beide Philosophen schemen sehr verschiebene Gründe gehabt zu haben, weswegen sie dem Feuer den Borzug vor den übrigen Elementen gaben, herakteitos, well es das beweglichste Element, Parm., weil es das Lichte und das Warme ist. Der Begriff der Norhwendigkeit, welchen beide Philosophen mideinander gemein haben, ist auch nur ein schwacher Beweis ihres Insammenhangs, und der Begriff des Gegensages, welchen Brandis ebenfalls ansährt, ist bei beiden Philosophen von sehr verschiedener Bebeutung.

<sup>2)</sup> V. 125. So werben auch die Ahare des Aages und der Racht, d. h. der Wahrheit und des Scheins, einander enternengefest. V. 11. Aristoteles neunt dies zweite Element des Pausedie Erde.

ftems fich bezogen haben muß ', wiffen wir wenig Si deres. Es fann : und auch bier nur barauf antonmen. bie haubtziege zu verfolgen, besonders inwiefern fie mit bem gangen Softem bes Pormenibes im Bufammenbang fteben. Schon an fich ift es wahrscheinlich, baß er feis ner Borftellung von ber Ratur Die mibglichfte Achnlichkeit mit feinen Lehren von ber Babebeit ju geben fuchte. Dies finden wir barin beftatige, daß er ber erfcheinenben Welt Augelgestellt beilegt?), wie bem Seienben, und in ber Mitte ber Belt einen Damen malten läßt, welcher Alles gur Einheit verbindet: und Alles regiert ); benn barin brudt fich bas Streben aus, alles fchuindare Biele immer wieber auf bie Einheit gurudguführen. Die Regierung ber Welt aber besteht ihm nach seiner mechanischen Anficht in ber Bermifchung ber entgegengefetten Elemente, welcher auch wieder bie Scheidung ber vermischten jur Seite geftellt werben muß. Wenn er baber bas Bert bes waltenben Damon als eine Bermifchung bes Dannlichen mit bem Beiblichen befchreibt, fo hat man in bies fen Ausbruden bie entgegengefetten Elemente wieberzuers

<sup>1)</sup> V. 134 - 146.

<sup>2)</sup> V. 161; 162. Wenn ihm biefe Berfe gutommen. Stob. ecl. I. p. 482; Cic. de nat. D. I. 11.

<sup>3)</sup> V. 129. ἐν δὲ μέσφ τούτων δαίμων, ἡ πάντα χυβερνῷ πάντα (παντὸς? Βτ.) γας στυγεροῖο τόχου χαὶ μίξιος ἀρχή, πίμπουσ ἄρσεν δηλυ μιγέν, τοι ἐναντίον αὐδις ἄρσεν δηλυτίρω.

Sonst wird der allwaltende Damon auch Dite und Rothwendigkeit und Borsehung (?) genannt. Stod. ecl. I. p. 158; 484; Piut. de plac. phil. I. 25. Doch beziehe ich diese Stellen nur zweiselhaft auf jenen Damon.

kumen. So wie aber bieses Wert von boppetter Art fein muß, Bermischung namlich und Entmischung, so theitt sich bem Parmenibes auch bie bewegende Krast, gleich bet Masse der bewegten Etements, in entgegengeseite Russte, in Liebe und Zwistracht:

Denn von allen Gattern zuerst ersum Keiben Eros, weichem sodann auch Strieg, Zwietracht und Begierde bei gegeben werden ), wohl gewiß als Krafte, welche ver Mistigung der Elemente vorstehen. Aus der Mistigung der Feuers und der Erbe entstehen svonnte das Wasser und bie Luft ).

Die Vorstellung bes Parmenives vom Weltbau ift uns auf eine Welfe iberliefert worden, welche uns nur Weriges mit Gewissheit ermitteln läft?). Er nahm an, die Erde sei in der Mitte der Welt; spharisch und durch das Gleichgewicht in schwingender Bewegung gehalten ');

<sup>1)</sup> Arist, met. I. 4. και γάρ οὐτος (ὁ Παρμ.) κατασκευάζων την τοῦ παντὸς γένεσιν: 🖣

προίτιστον μέν Έρωτα δεών μητίσατο πάντων.
Cic. l. l. Quippe qui (sc. Parm.) bellum, qui discordiam, qui cupiditatem caeteraque generis ejusdem ad deum revocat. Hier auf spielt auch Plat. conv. p. 195 an. Schleiermacher nimmet zwar an, es sei in dieser Stelle auf eine Berspottung ungeschiedter Gegner abgesehen, allein ohne Grund. Es kam wohl gewiß in der Rosmologie des Parm. viel Mythologisches vor. Menand. de encom. I. 2. p. 30 Hear.; Arist. met. I. 5. δύο τὰς αλτίας καλ δύο τὰς ἀρχὰς πάλιν τίθησι. Auch dies scheint auf die Unterscheidung der bewegenden von den materiellen Ursachen sich zu besziehen.

<sup>2)</sup> Arist. de gen. et corr. II. 3.

<sup>8)</sup> Besonders Stob. ecl. I. p. 482; Cic. l. l.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 21; Plut. de pl. ph. III. 15.

um sie hemm lagen gewisse Kranze, die obersten aus dem vännen Clemente, dem Fener, under ihnen aus Licht und Finsternis gemischte, zu unterst aber ganz aus Racht zusammengesehte, von welchen ich vermuthe, daß sie ihm die Obersläche der Erde bedeuten, deren Mitte er vielleicht wieder von Fener einnehmen ließ. Das Wichtigste in dieser Lehre ist sur uns, daß er sich die mittlem Seganden, in welchen unser Wahnsis ist, als eine Mischung des Feners und der Nacht bachte, und daher auch in diesen Gegenden übenall nur Unvollsommenes annahm. Es scheint übrigens, als wenn Parmenides in dieser Lehre von den Reinungen der Anstichen mahr von dem Sottlichen geredet habe, als in der Lehre von der Wahrheit?). Kuch von der Einselnen Gileber?) handelte das Gedicht des

<sup>1)</sup> V. 127, 128. al γὰς στεινότεςαι ποίηντο πυρός άχρίτοιο al δ' ἐπὶ ταῖς νυπτός μετὰ δὲ φλογός Γεται αΙσα.

Das μετὰ ift bimtet; man kann es für μετέπειτα nehmen, aber auch barauf beuten, baß ein Aheil bes Feuers auch burch bie Kreife ber Racht bringe, welches ich auf bas Leben der Menschen auf der Erbe beziehen würde. Roch mehr Schwierigkeiten hat die Stelle b. Stodos, wo ich für das sinnlose περδ ων lesen möchte πασών.

Es würde mich in zu große Weitlaufigkeiten führen, wenn ich meine Meinung über das parmenibeische Weltspliem und über seine Berwandtschaft mit dem pythagorischen auseinandersehen wollte. Daher hier nur einige Stellen, auf welche man Rücksicht zu nehmen hat. Cic. qu. ac. II. 37; Diog. L. IX. 21; 23; Stod. ecl. I. p. 516.

<sup>2)</sup> Simmel und Elemente und bewegende Arafte werben als Gotter bezeichnet. Gio. de nat. D. I. 11; Clem. Alex. adm. ad gent. p. 42.

Plut. adv. Colot. 18; Simpl. de coelo fel. 158 b; cf. Peyron p. 55.

Parmenibes. Die Radpricken, welche wir von seinen kehr um hieraber haben, beuten darauf bin, daß er sich weit Meinungen angeschlossen habe, welche später vom Etapes bokles, suhher aber auch schon vom Anarimandros worges tragen worden waren '). Es wird uns gesugt, Panmenis bes habe zuerst aus der gleichsaus schwangern Brde einz zelne Glieber entstehen lassen; diese hätten sich später von dunden und den ganzen Leib des Menschen gebildet, der zugleich aus Zauer und Fruchtigkeit bestehe"). Bei der Betrachtung des Menschen, sehen wir sonner, war ihm die Geschlechtsverschiedenheit des Männlichen und des Weibs lichen von gescher Bedundung "), indem darin seine haupt=

31.65

<sup>1)</sup> Ueberhaupt sinder sich manches Aehnliche zwischen seiner und des Anachmandes Maturiesze, und herzus gründet sich auch wohl die Sage, daß Parm. den Anarim. gedort habe. Diog. L. IX.
21, angeblich nach dem Abeophraft, welcher vielleicht gesagt hatte, Parmen. sei dem Anar. in seiner Sehre gesigs. Aehnlichteis nückte wohl zwischen den Sehren des Parm. und des Anar. stattsinden, da beide der mechanischen Naturerklarung solgten, beide ans einem Messen Alles ableiteten, das Werden aber aus Kraimen und Kaltem erklärten. Spieren der Aehnlichteit im Einzeinen: einer sinden Ach auch in der Zusammenordnung der Sphären und in der Allques der Erbe, aus welcher die Luft werde. Stod. och, I. p. 484.

<sup>21</sup> Censorin. de die nat. c. 4: (Empedocles) primo membra singula ex terra quasi praegnante passim edita, deinde coisse et effecisse solidi hominis materiam, igni simul et humori permistam. — Haec eadem opinie etism in Parmenide Veliate fuit, panculis exceptis ab Empedocle dissensis. Diog. I. IX. 22. γένεσιν τε ανθοώπων έξ ήλιου πρώτον γενέσθαι, füt ήλιου lesen Andere λλύος; beides zusammen drückt die Lehre des Parm. vollständig aus. Bergl. Lenophan. über die Bildung der Erde aus dem Echlamm. Zenon, der Schüler des Parm., lehrte, γένεσιν τε ανθοώπων έκ γῆς είναι. Diog. L. IX. 29.

<sup>5)</sup> Arist. de part. anim. II. 2; Plut. de plas. phil. V. 7;

lehre von der Entstehung der Dinge aus entgegangesetzten Elementen sich ausspricht. Ein Abeil seiner Weltansicht derhalt sich auch darin aus, daß er das Erzeugungsgeschaft als einen Kampf zwischen Männlächem und Weibelichem betrachtete ').

In dem Menschen num ift am offendarsten das Zufammengehören des Denkens mit dem Gegenständlichen zur ununterscheibbaren Einheit, wie sie Narmanides sich dachte. Denn dasselbe, was denkt, ist auch das, was gedacht wird, und wie der Körper des Menschen sich verhalt, so auch sein Gedanke:

So wie jegticher hat die Mischung gewundener Glieder, Also wird den Menschen Bernunft zu Theil; denn dass selbe

Ift, was bentt, und ber Gliebes Ratur bem Menschengeschlechte,

Allen und jedem zugleich; benn bas Bolle ift der Gebante 2).

So habe nun auch Alles Erkenntniß, und zwar bie seines Gleichen; benn bas Tobte, weil in ihm kein Feuer

<sup>11;</sup> Censorin de die nat. 5; 6. Es scheint eine Anomalie seiner Denkart gewesen zu sein, daß er das weibliche Geschlecht für warmer hielt, als das mannliche.

<sup>1)</sup> V. 151-156; Censorin. c. 6.

<sup>2)</sup> Arist. met. IV. 5. και γὰς Εμπεδοκίης μεταβάλλοντας την έξιν μεταβάλλειν φησί την φρόνησιν — και Παρμ. δι ἀποφαίνεται τὸν αὐπὸν τρόπον

και κάσιν και πανεί· το γάς κιξου ξοτί νόημα.

ξοτιν όπες φορνίει μελίων φύσις άνθομποισι

ξοτιν όπες φορώποισι παρίσταται το γάς αὐτὸ

ώς γάς ξκαστος ξχει κράσιν μελίων πολυκάμπτων,

ift, nehme zwar nicht bas Warme und die Stimme wahr, aber wohl: bas, was diesem entgegengesut ist, das Kalte und das Schweigen. Diernach also seize Parmenides in seiner Lehre von der Meinung das Erkennen dem sinnslichen Wahrnehmen gleich, welches man auch in der Formel aussprach, ihm sei der vernünstige Seist dasselbe, was die Seele. Da nun aber im Menschen die Mischung des Lichts und der Nacht ist, so hat er auch an der Erzenntnis beider Theil, und so wie die Mischung beider im Menschen nach verschiednen Verschützissen seine kann, so auch kann seine Erkenntnis verschiednen Grade der Reinzheit haben, und zwar mird sie alsdann vollkommener und reiner sein, wenn das Feuer in der Mischung vorherrscht; da jedoch alles Sterbliche nicht aus reinem Feuer bestehen kann, so muß auch zur Wahrnehmung immer eine ge-

<sup>1)</sup> Theophr. de sens. 4. διι δὲ καὶ τῷ ἐναντίῳ καθ αὐτὸ ποιεῖ τὴν αἴσθησιν (ὁ Παρμ.), φανερὸν ἐν οἰς φησὶ τὸν νεκρὸν φωτὸς μὲν καὶ θερμοῦ καὶ φωνῆς οὐκ αἰσθάνεσθαι διὰ τὴν ἔκλειψιν τοῦ πυρός ψυχροῦ δὲ καὶ σιωπῆς καὶ τῶν ἐναντίων αἰσθάνεσθαι καὶ δλως δὲ πᾶν τὸ δν ἔχειν τινὰ γνῶσιν.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 22 nach bem Theophraft; Theophr. l. l. 10 yàq alabáreabai xal to povetiv of ravid légei. Daffelbe sagt Arift. met. IV. 5. (s. oben) und sogar de coelo III. 1. Exervo dè (sc. Méliavos xal Naqu.) dià to unbèr uèv allo naçà tèv tor alabytor odolar ûnolaubáreir elvai xtl., wo gegen es met. I. 5. ganz anders lautet. Bei allen jenen Ueberlieferungen wird auf die Lehre des Parm. von der einen Bahrheit gar teine Rudssählt genommen, wie etwas Aehnliches Arift. und Abeophr. auch dei andern Philosophen in Gebrauch haben. Dies scheint unsere frühere Bermuthung zu rechtsertigen, daß die Unterscheidung zwischen sinnischer und verständiger Eusenntniß vom Parmenides noch nicht weiter ausgeführt, sondern nur in der Anlage seines Gebichtes angedeutet wurde.

wisse Mischung bes Feuers mit bem entgegengeseigten Elesmente verlangt werden '). So tritt in diesen und auch noch in andern Bestimmungen seine Meinung hervor, daß in dem Grode des Warmen der Erad der Bollsommens heit liege '), und vielleicht sieht auch seine Meinung das mit in Berbindung, daß die Seele ihren Sit im Bauche habe ').

Wenn wir uns nun erinnern, daß alles dies doch nur Weinungen der Nenschen giebt, Meinungen, welche dem Menschen nur deswegen nothwendig sind, weil er von der reinen Erkenntniß der Wahrheit setn ist: so können wir dem Parmenides nur eine betrübende Ansicht von der Lage des Menschen zuschreiben. Der Mensch ist einer harten Rothwendigkeit unterworfen. Deswegen sagte Parmenis des auch, der Damon schiede die Seelen dalb aus dem Lichten in das Dunkele, dalb den umgekehrten Weg. Aber dem Menschen ist dieses traurige Geschick mit allem Werdenden und Vergehenden in der Welt gemein, wels

<sup>1)</sup> Theophr. ib. 8. Παρμ. μέν γὰρ δλως οὐδὶν ἀφώριπεν, ἀλλὰ μόνον, ὅτι δυοῖν ὅντοιν στοιχείοιν κατὰ τὸ ὑπερ-βάλλον ἔστιν ἡ γνῶσις ἐὰν γὰρ ὑπεραίρη τὸ Θερμὸν ἡ τὸ ψυχρόν, ἄλλην γίγνεσθαι τὴν διάνοιαν βελτίω δὲ καὶ καθαροτίραν τὴν διὰ τὸ Θερμόν οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ ταύτην δεῖσθαί τινος συμμετρίας. — σιὸ καὶ τὴν μνήμην καὶ τὴν λήθην ἀπο τούτων γίγνεσθαι διὰ τῆς κράσεως.

<sup>2)</sup> Das Alter tritt ein burch Abnahme bes Warmen. Stob. serm. CXV. 29. Ebenso ber Schlaf. Tertull. de anima 43 Seml.

<sup>8)</sup> Plut. plac. phil. IV. 5.

<sup>4)</sup> Simpl. phys. fol. 9 a. nal vàs ψυχὰς πόμπειν (sc. την δαίμονα) ποτὰ μὰν ἐπ τοῦ ἐμφανοῦς εἰς το ἀκαδές, ποτὰ ἀλ ἀνάπαλιν.

ches fich am beutlichsten barin ausbrückt, bag Parmenibes bie Geburt traurig nannte.\*); beffer ware es ihnen, bag fie in bem Schoofe bes Eins vergraben blieben. aus leuchtet eine Denkart hervor, welche bem Alterthume überhaupt nicht ungewöhnlich mar, welche aber besonbers von ber Schule ber Eleaten begunftigt werben mußte, benn biefer mußte ja bas Sein bes Menschen in Schein verschwinden. Wir glauben nicht zu kuhn zu sein, wenn wir annehmen, bag Parmenibes aus bem Berabfteigen ber Seelen in bie Finfterniß bie Nothwendigkeit bes Scheins, welcher ber Mensch unterliegt, abgeleitet habe; vielleicht verband fich ihm bamit auch bie weit verbreitete Anficht, baß bies in einer Schuld ber von ber Gesammtheit bes Seins fich trennenben Seele gegrunbet fei. scheint er fern bavon gewesen zu sein, biese traurige Lage bes Menschen auf irgend einen weiter jurudführenben Grund zu beziehen, vielmehr, soweit wir feine Lehre verfolgen konnen, blieb er babei fteben, bag Gins fei und Bieles zu sein scheine, ohne zu versuchen, bie Ursache bes Scheinens, welches boch auch nur in ber scheinbaren Bielheit der Dinge ift, nachzuweisen.

<sup>+)</sup> V. 180.

# Biertes Capitel.

#### Benon der Gleat.

Benon von Clea, ber Schüler bes Parmenibes, welcher mit diesem nach Athen kam, ein schon ausgebildeter Mann '), verdient hier eine Stelle, weil er nicht nur die eleatische Lehre fortpstanzte, sondern auch gegen die Verspottung Anderer zu vertheidigen suchte. Zenon's Geburt mag um die Dl. 71 fallen '). Er wird nicht nur der Liebling, sondern auch der angenommene Sohn des Parmenides genannt '). Er ist wegen seiner Vaterlandsliebe berühmt ') und soll dieselbe auch durch seinen Tod bewährt haben, indem er in einer Verschwörung gegen einen Tyrannen Elea's mit der außersten Standhaftigkeit duldend sein Ende sand ').



<sup>1)</sup> Plat. Parm. p. 127. Das er auch zu Megara Philosophie gelehrt habe (Alex. Aphr. in met. fol. 116 a), ist wohl ein Struthum, aus der Berwandtschaft der eleatischen mit der megarischen Philosophie entnommen. Ueber den Zenon vergl. Cousin mouveaux fragmens philosophiques p. 96 — 150.

<sup>2)</sup> Plat. l. l; Diog. L. IX. 29.

<sup>8)</sup> Diog. L. IX. 25. Strab. VI. 1 in. muthmaast, bas er thatig an ber Gesetzebung bes Parmenibes Abeil genommen.

<sup>4)</sup> Ib. 28.

<sup>5)</sup> Die Umftande werben verschieben erzählt. Diog. L. IX. 26; 27; Plut. adv. Colot. 32; de garrul. 8; Cic. qu. Tusc. II. 22; de nat. D. III. 83; Philo quod omnis prob. sib. 16 p. 462

Bon feinen Schriften, beren mehrere angefibrt merben 1), ist eine im Alterthum befonders berühmt, welche er schon zu Athen vorgelesen haben foll 2), gerichtet gegen bie, welche fagen, daß Bieles fei. Diese Schrift batte ben 3med, die Lehre bes Parmenibes zu vertheibigen, inbem sie zeigte, daß auf nicht wenigere Wiberspruche bie Unnahme vieler Dinge fuhre, als bie Lehre, bag nur Gins fei 3). Sie war abgetheilt in vier Abschnitte mit mebrern Unterabtheilungen, von welchen eine jede ben Beweis fuhren follte, bag nicht Bieles fei, und in Fragen und Antworten wurde dies burchgeführt ), so wie benn Benon ber erfte genannt wirb, welcher fich bes Gesprachs gur Darftellung philosophischer Lehren bedient habe b). Da er bei feiner Beweisführung von bem ausging, mas ber gewöhnlichen Meinung nach fur wahr gehalten wirb, fo konnte er wohl vom Aristoteles für den Erfinder ber Dia-

Mang. Ob Arist. rhet. I. 12 eine Anspielung auf ben Tob bes Benon ift? Aus Diod. Sic. exc. p. 557 ed. Wessel. will Cousin entnehmen, baß Benon in jener Berschwörung nicht umgekommen, welches ich aber nicht barin sinden kann.

<sup>1)</sup> Suid. s. v. Zhrwr. Unter seinen Berten ift auch eine Schrift über bie Lehre bes Empedotles, ein Bint für bie Berbindung ber Eleaten mit biesem Manne.

<sup>2)</sup> Plat. l. l. Daß er sie in seiner Jugend verfaßt und daß sie gegen seinen Willen dffentlich gemacht worden sei, sagt Platon vielleicht nur, um ihn wegen seiner Berwandtschaft mit dem Parmenides gegen den Borwurf sophistischer Kunste zu vertheidigen.

<sup>3)</sup> Plat. l. l.; vergi. Procl. in Plat. Parm. I. p. 6.

<sup>4)</sup> Arist. de repr. soph. I. 9.

<sup>5)</sup> Diog. L. III. 47.

lektik gehalten werben '). Wegen ber wissenschaftlichen Manier, in welcher er Gegensätze an einem jeden Dinge nachwieß, wird er auch vom Platon der eleatische Palasmedes genannt?). An die Form des Gesptächs, welche er seinem Werke gab, hat sich später ein Zweig der Gosphistik angeschlossen'), auch läuft manches in seinen Werweisen ziemlich klar auf sophistische Täuschung aus, und so ist auch wohl Benon für einen Sophisten gehalten worzden '); allein bei dem ernsten Ziele, welches er verfolgte, darf man wohl annehmen, daß er solche täuschende Kunstzgriffe nur als scherzhaftes Beiwerk seiner Dialoge oder als kede Verspottung der Unbeholsenheit seiner Gegner behandelte.

Die Beweise gegen die Annahme, daß Bieles sei, scheint Zenott nicht im Zusammenhang, sondern einen jeden für sich gegeden zu haben, sie fanden aber alle ihren Mittelpunkt in der Lehre des Parmenides. Es scheinen nun drei Hauptpunkte vom Zenon verfolgt worden zu sein, namlich zu zeigen, daß bei der Annahme, es sei Bieles, ein Iedes sowohl als sich ahnlich, als auch als sich unahnlich, als Eins und als Vieles, und als ruhend zugleich und als bewegt erscheinen wurde; diese drei Punkte

<sup>1)</sup> Diog. L. VIII. 57; IX. 25; Sext: Emp. adv. math. VII. 7; cf. Arlst. top. I. 1;

<sup>2)</sup> Phaedr. p. 161. Bergt. b. Anth. Schleitem.; Diog. Lul. l.

<sup>5)</sup> Man erfennt bies besonbert in bem Guthybemos bet Platon.

<sup>4)</sup> Bielleicht trug hierzu auch bie Sage bei, weiche auf Plat. Alcib. I. p. 119. zuruckzugehen scheint, bas Benon für Getb Unterricht ertheilt habe, welches aber mit ben übrigen Nachrichten

bezeichnet uns Platon '), und unter fie lassen sich auch alle Beweise bringen, welche bem Zenon zugeschrieben werben.

Der Beweis, bag ein jebes ber vielen Dinge als gleich und als ungleich erscheinen wurde, kann sich, wenn er bon den übrigen Beweisen unterschieben wirb, nur auf bie finnlichen Beschaffenheiten ber Dinge bezogen haben. Bon biesem Sate finden wir aber bas wenigste angeführt. Nur eine Folgerung scheint ju ihm ju rechnen ju fein, welche Benon gegen ben Protagoras, ben Wortführer ber finnlichen Borftellung, ausgeführt haben foll. Er fragte namlich; vb ein Korn ober bas Zehntausenbtheil eines Rotns, wenn es herabsiele, ein Gerausch machen wurde öber nicht. Auf die verneinende Antwort fragte er weis ter, ob aber ein Scheffel Korner herabfallend Gerausch etrege. Du bies nun befaht werben mußte, untersuchte er weiter, ob nicht ber Scheffel zum Korn und bas Betaufch bes Scheffels jum Gerausche bes Rorns ein Bers bultniß haben mußte, und ba bies nicht zu lengmen ift, komte er schließen, entweber mache ber Scheffel Korner beim Fallen kein Gerausch ober es mache auch ber kleinste Theil bes Korns, wenn er fiele, Gerausch 2). Wie biefe

aber fein Leben wenig gujammenftimmen will. Cf. Plut. v. Perici 4.

<sup>1)</sup> Phaedr. p. 261; cf. Parm. p. 127; 129.

<sup>2)</sup> Arist. phys. VII. 5; Simpl. phys. fel. 255 a. - τον Ζήνωνος τοῦ Ἐλεάτου λόγον, δν ἤρετο Πρωταγόραν του σοφιστήν εἰπε γάρ μοι, ἔφη, ὧ Πρωτ., ἄρα ὁ εἶς πέγχρος παταπεσών ψόφον ποιεῖ, ἢ τὸ μυριοστόν τοῦ πέγχρου; τοῦ δὲ εἰπόντος μὴ ποιεῖν, ὁ δὲ μέδιμνος, ἔφη, τῶν πόγχρων κατακ

lektik gehaltett werben '). Begen ber wissenschaftlichen Manier, in welcher er Gegensätz an einem jeden Dinge nachwieß, wird er auch vom Platon der eleatische Palasmedes genannt?). An die Form des Gesptächs, welche er seinem Werke gab, hat sich später ein Zweig der Gosphistik angeschlossen'), auch läuft manches in seinen Beweisen ziemlich klar auf sophistische Täuschung aus, und so ist auch wohl Benon für einen Sophisten gehalten worzden '); allein dei dem ernsten Ziele, welches er versolzte, darf malt wohl annehmen, daß er solche täuschende Kunstzgriffe nur als scherzhaftes Beiwerk seiner Dialoge oder als kede Verspottung der Unbeholsenheit seiner Gegner behandelte.

Die Beweise gegen die Annahme, daß Bieles sei, scheint Jenott nicht im Zusammenhang, sondern einen jeben für sich gegeben zu haben, sie fanden aber alle ihren Mittelpunkt in der Lehre des Parmenides. Es scheinen nun drei Hauptpunkte vom Jenon verfolgt worden zu sein, namlich zu zeigen, daß bei der Annahme, es sei Bieles, ein Jedes sowohl als sich ahnlich, als auch als sich unahnlich, als Eins und als Vieles, und als ruhend zugleich und als bewegt erscheinen wurde; diese brei Punkte

<sup>1)</sup> Diog. L. VIII. 57, IX. 25; Sext: Emp. adv. math. VII. 7; cf. Arlst. top. I. 1;

<sup>2)</sup> Phaedr. p. 161. Bergt. b. Anm. Schleitem.; Diog. L. l. l.

<sup>5)</sup> Man ettennt bies besonbert in bem Guthybemos bes Platon.

<sup>4)</sup> Bielleicht trug hierzu auch bie Sage bei, weiche auf Plat. Alcib. I. p. 119. zurückzugehen scheint, bas Benon für Gelb Unterricht ertheilt habe, welches aber mit ben übrigen Nachrichten

bezeichnet uns Platon '), und unter sie lassen sich auch alle Beweise bringen, welche bem Zenon zugeschrieben werben.

Der Beweis, bag ein jebes ber vielen Dinge als gleich und ale ungleich erscheinen wurde, fann sich, wenn er bon den übrigen Beweisen unterschieden wird, nur auf bie finnlichen Beschaffenheiten ber Dinge bezogen haben. Bon biesem Sate finden wir aber bas wenigste angeführt. Nur eine Folgerung scheint zu ihm zu rechnen zu sein, welche Benon gegen ben Protagoras, ben Wortführer ber finnlichen Borftellung, ausgeführt haben foll. Er fragte namlich, vb ein Korn ober bas Zehntausendtheil eines Rotns, wenn es herabsiele, ein Gerausch machen wurde öber nicht. Auf die verneinende Antwort fragte er weis ter, ob aber ein Scheffel Korner berabfallend Geraufch etrege. Da bies nun befaht werben mußte, untersuchte er weiter, ob nicht ber Scheffel jum Korn und bas Be rausch bes Scheffels jum Gerausche bes Rorns ein Berbultniß haben mußte, und ba bies nicht zu lengnen ift, konnte er schließen, entweder mache ber Scheffel Korner beim Kallen kein Gerausch ober es mache auch ber kleinste Theil bes Korns, wenn er fiele, Gerausch 2). Wie biefe

aber sein Leben wenig zusammenstimmen will. Cf. Plut. v. Periel: 4.

<sup>1)</sup> Phaedr. p. 261; cf. Parm. p. 127; 129.

<sup>2)</sup> Arist. phys. VII. 5; Simpl. phys. fel. 255 a. τον Ζήνωνος τοῦ Ελεάτου λόγον, δν ἤρετο Πρωταγόραν τὸν σοφιστήν εἰπὰ γάρ μοι, ἔφη, ὧ Πρωτ., ἄρα ὁ εἶς κέγχρος καταπεσών ψόφον ποιεῖ, ἢ τὸ μυριοστὸν τοῦ κέγχρου; τοῦ δὰ εἰπόντος μὴ ποιεῖν, ὁ δὰ μέδιμνος, ἔφη, τῶν κόγχρων κατακ

Fragen geeignet waren, die Unahnlichkeit und die Aehnslichkeit ber sinnlichen Dinge mit sich selbst nachzuweisen, ist klar, aber auch ebenso klar, wie daraus sich ein Beweis für die Lehre des Parmenides ergab, daß die sinnsliche Wahrnehmung die Wahrheit des Seienden und nicht darstelle. Es kann hierin die Ausschrung des Satzes gefunden werden, daß unsere sinnliche Wahrnehmung zu ungenau sei, um der Wahrheit des Seienden gleich zu kommen.

Bu ben Beweisen, daß, wenn viele Dinge sind, ein jedes sowohl Eins als Bieles sei, rechne ich alles daß, was Zenon aus den Borstellungen vom Großen und Kleisnen folgerte, so wie auch alles daß, was er über daß räumliche Dasein der Dinge sagte; denn es beruht alles dies auf demselben Grundsage, daß nämlich die Borstellung des räumlichen Daseins Widersprüche in sich enthalte. So griff Zenon unmittelbar die Borstellung des Raums an, indem er fragte, worin der Raum sei, denn wenn alles, was ist, im Raum sein solle, so musse der Raum selbst in einem andern Raume sein und so in das Unendliche; da dies nun aber unmöglich, so würde der Raum selbst nicht sein, da er nicht in einem andern Raume

πεσών ποιεί ψόφον ἢ οὖ; τοῦ δὲ ψοφείν εἰπόντος τον μεθιμιον, τιο ὖν; ἔφη ὁ Ζήνων, οὐα ἔστι λόγος τοῦ μεθιμιου τῶν κέγχρων πρὸς τὸν ἕνα καὶ τὸ μυριοστὸν τοῦ ἐνός; τοῦ δὲ φήσαντος εἶναι, τι οὖν, ἔφη ὁ Ζήνων, οὐ καὶ τῶν ψόφων ἔσωνται λόγοι πρὸς ἀλλήλους οἱ αὐτοι; ὡς γὰρ τὰ ψοφοῦντα καὶ οἱ ψόφοι. τούτου δὲ οὕτως ἔχοντος, εὶ ὁ μεθιμιος τοῦ κέγχρου ψοφεί, ψοφήσει καὶ ὁ εἶς κέγχρος καὶ μυριοστὸν τοῦ κέγχρου. Der Manier bes βenon gemás nehme ich einen boppetten Kusgang bes Schusses an.

fein konne '). Dit diefer Beweisführung hangt nun eine andere auf bas genaueste zusammen, schließt fich aber un: mittelbar an die Borstellung von der Bielheit der Dinge Denn, lehrte Benon, wenn viele Dinge find, fo find fie nothwendig entweber von bestimmter Babl ober unenb: lich an Bahl. "Run find aber bie vielen Dinge nothwendig so viele, als sie sind, und weder mehr noch weniger, als fie find; wenn fie aber so viele find, als fie find, fo find fie von bestimmter Bahl." Im Gegentheil aber, "wenn viele Dinge find, so find fie auch unendlich an Bahl, benn es muffen immer andere Dinge amifchen ben Dingen sein und zwischen biefen wieber andere, und so werben fie von unenblicher Bahl sein 2)." Benon meint namlich, ber Zwischenraum zwischen ben Dingen, wenn bie Dinge wirklich voneinander getrennt fein follten, muffe felbst wieder ein Ding fein.

Eine andere Beweissuhrung berfelben Art, welche zeis gen follte, daß, wenn viele Dinge waren, sie zugleich uns endlich klein und unendlich groß sein mußten, wird uns

<sup>1)</sup> Arist. phys. IV. 1; 8; Simpl. phys. fol. 180 b. ὁ Ζήνωνος λόγος ἀναιρεῖν ἐδόκει τὸν τόπον, ἐρωτῶν οὕτως· εἰ
ἔστιν ὁ τόπος, ἐν τίνι ἔσται; πᾶν γὰρ ὁν ἔν τινι· τὸ δὲ ἔν
τινι καὶ ἐν τόπφ· ἔσται ἄρα καὶ ὁ τόπος ἐν τόπφ, καὶ τοῦτο
ἐκ ἄπειρον· οἰπ ἄρα ἔστιν ὁ τόπος.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 80 b. deuxvis yaq, bu el nollà fou, tà airà nenequapera fou xal aneuqa, yqaqeu tauta xatà lesiv ò Zarav el nollà four, àvayn togave tauta xatà four, boa fou xal oute nlesson airav, oute flattora el de togavià four, boa fou, nenequapera av esq. xal nalur el nollà four, aneuqa tà orta four à el yaq fueqa perafi tair orta four four four four al nalur el nollà four, aneuqa tà orta four fue perafi xal nalur el nollà four four al nalur el nollà four four four al nalur exelusiva fue perafi.

nicht so beutlich mitgetheilt, boch kann man ben Sinn berfelben wohl faffen. Benon ging namlich bavon aus. bag ein jebes ber vielen Dinge, mas ift, eine Große beben muffe, welche, einem anbern hinzugesett, bies vergrößere, von einem anbern weggenommen, es verkleinere ; bas bagegen, mas weber hinzugeset vergroßere, noch mega genommen verkleinere, sei gar nicht ein Seienbes '). Inbem er num zeigte, bag eine Grofe nur bann fein tonne, wenn ein Theil berfelben von bem anbern abstande, bies aber ein Trennendes voraussetze, und bas Trennende auch wieder eine Große habe, aber auch wieder burch ein ans beres Trennenbes von bem Getrennten getrennt fei, und fo in bas Unenbliche: konnte er schließen, bag ein jebes Ding unenblich groß sein muffe, weil es aus unenblichen Theilen, beren jeder eine Große bat, bestebe. Daffelbe Berfahren follte ihm aber auch bezu bienen, zu zeigen, baß ein Jebes unendlich klein fei, wobei er fich entweber barauf flutte, bag ber 3wifchenraum, welcher boch nicht zu bem Dinge gehore, unenblich fet, ober bag bie mahre Einheit keine Theile zulasse, sondern, sich durchaus gleich feiend, unendlich klein fei, eine Bielheit unenblich kleiner Dinge aber immer nur unenblich Kleines gewähre "), Alle

<sup>1)</sup> Arist. met. III. 4. Ετι εὶ ἀδιαίρετον αὐτό τὸ Εν, καθά μὸν τὸ Ζήνωνος ἀξίωμα οὐθὲν ᾶν εῖη. ὁ γὰρ μἦτε προστιθίμενον μήτε ἀφαιρούμενον ποιεῖ μεῖζον μηδὲ ἔἰρττον, οὕ φησων εἶναι τοῦτο τῶν ὅντων. Simpl. phys. fol. 30 a; Alex. Aphr. in met. fol. 39.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 30 b. προδείξας γάρ δτι εξ μή ξχει τὸ ὅν μέγεθος, οὐθ' ἀν εξη, ἐπάγει· εἰ θὲ ἔστιν, ἀνάγκη, ἔκαστον μέγεθός τι ἔχειν καὶ πάχος καὶ ἀπέχειν αὐτοῦ τὸ ἔτε-ρον ἀπὸ τοῦ ἐτέρου. καὶ περί τοῦ προύχοντος ὁ αὐτὸς λόγος'

biese Beweise haben nun offenbar benselben 3med, aus ber Unmöglichkeit bes Gegentheils zu zeigen, daß Alles nur Eins ist, in welchem keine Theile, ein ganzlich Raum-loses, wie bies Parmenides geradezu, vom Begriff des Seienden ausgehend, zu beweisen gesucht hatte.

Der britte Theil der Beweise des Benon, gegen die Wirklichkeit der Bewegung gerichtet, stimmt auf dieselbe Weise mit der Lehre des Parmenides zusammen, daß keine Bewegung des einen Seienden sein könne. Zenon führte dies in vier Beweisen aus, welche sich theils auf die unsendliche Theilbarkeit des Raums, theils auf die Schwiezeigkeit, sich die Stetigkeit der Bewegung zu denken, hezziehen. Diese Beweise sind offendar von verschiedenem Gehalte; einige haben etwas Scheindares und schwer zu Ehsendes, andere dagegen sind von der Art, daß sie uns auf die Vermuthung sühren, Zenon habe sie nur zum Scherz, und um die Ungenauigkeit seiner Gegner zu versspotten, vorgebracht \*). Von dieser Art ist besonders der



καὶ γὰς ἔκεῖνο ἔξει μέγεθος καὶ προέξει αὐτοῦ τι. ὅμοιον ὅἡ τοῦτο ὅπαξ τε εἰπεῖν καὶ ἀεὶ λέγειν οὐδἐν γὰς αὐτοῦ τοιοῦτον ἔσχατον ἔσται, οὕτε ἔτερον πρὸς ἔτερον κὰκ ἔσται. οὕτας εἰ πολλὰ ἔστιν, ἀνάγκη αὐτὰ μικρά τε εἶναι καὶ μεγάλα, μιακὰ μὲν ώστε μὴ ἔχειν μέγεθος, μεγάλα δὲ ὧστε ἄπειρα εἶναι. Ιδ. fol. 30 a. καὶ ταῦτα οὸχὶ τὸ ἔν ἀναιρῶν ὁ Ζήνων λέγει, ἀλὶ' ὅτι, εὶ μέγεθος ἔκαστον ἔχει τῶν πολλῶν καὶ ἀπείρων, οὐδὲν ἔσται ἀπριβῶς ἔν διὰ τὴν ἐπ' ἄπειρον τομήν θεῖ δὲ ἔν εἶναι, ὁ δείκνυσι, προδείξας ὅτι οὐδὲν ἔχει μέγεθος ἐκ τοῦ ἔκαστον τῶν πολλῶν ἐαυτῷ ταὐτὸν εἶναι καὶ ἔν.

<sup>\*)</sup> Arist. phys. VI. 9. τέτεαρες δ' εία λόγοι περί πινήσεως Ζήνωνος οι παρέχοντες τὰς δυσχολίας τοις λύουσι· πρώτος μὲν ὁ περί τοῦ μὴ χινείσθαι διὰ τὸ πρότερον εἰς τὸ ἡμισυ

nicht so beutlich mitgetheilt, boch kann man ben Sinn berfelben wohl faffen. Benon ging namlich bavon auß, bag ein jebes ber vielen Dinge, mas ift, eine Große beben muffe, welche, einem anbern bingugefett, bies vers größere, von einem anbern weggenommen, es verkleinere ; bas bagegen, mas weber hinzugesett vergroßere, noch wege genommen verkleinere, fei gar nicht ein Seienbes '). In: bem er nun zeigte, bag eine Grofe nur bann fein tonne, wenn ein Theil berfelben von bem anbern abstande, bies aber ein Trennendes poraussetze, und das Trennende auch wieder eine Große habe, aber auch wieder burch ein ans beres Arennenbes von bem Getrennten getrennt fei, und fo in bas Unenbliche: konnte er schließen, bag ein jebes Ding unenblich groß sein muffe, weil es aus unendlichen Theilen, beren jeder eine Große bat, bestehe. Daffelbe Berfahren follte ihm aber auch bezu bienen, zu zeigen, bag ein Jebes unendlich klein sei, wobei er fich entweber barauf stutte, bag ber Zwischenraum, welcher boch nicht zu bem Dinge gehore, unenblich sei, ober bag bie mahre Einheit keine Theile zulasse, sondern, fich durchaus gleich feiend, unendlich klein fei, eine Bielheit unendlich kleiner Dinge aber immer nur unenblich Kleines gewähre "). Alle

<sup>1)</sup> Arist. met. III. 4. ἔτι εὶ ἀδιαίρετον αὐτὸ τὸ ἔν, καθὰ μὸν τὸ Ζήνωνος ἀξίωμα οὐθὲν ᾶν εῖη. δ γὰρ μῆτε προστιθίμενον μήτε ἀφαιρούμενον ποιεῖ μεῖζον μηδὲ ἔἰματον, οὕ φησων εἶναι τοῦτο τῶν ὅντων. Simpl. phys. fol. 30 a; Alex. Aphr. in met. fol. 39.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 30 b. προδείξας γὰρ ὅτι εξ μὴ ἔχει τὸ ὅν μέγεθος, οὐθ' ἄν εξη, ἐπάγει· εὶ δὲ ἔστιν, ἀνάγκη, ἔκαστον μέγεθος τι ἔχειν καὶ πάχος καὶ ἀπέχειν αὐτοῦ τὸ ἔτερον ἀπὸ τοῦ ἐτέρου. καὶ περὶ τοῦ προύχοντος ὁ αὐτὸς λόγος'

biese Beweise haben nun offenhar benselben 3med, aus ber Unmöglichkeit bes Gegentheils zu zeigen, das Alles nur Sins ist, in welchem keine Theile, ein ganzlich Raum-loses, wie bies Parmenides geradezu, vom Begriff bes Seienden ausgehend, zu beweisen gesucht hatte.

Der britte Theil der Beweise des Benon, gegen die Wirklichkeit der Bewegung gerichtet, stimmt auf dieselbe Weise mit der Lehre des Parmenides zusammen, daß keine Bewegung des einen Seienden sein konne. Benon führte des in vier Beweisen aus, welche sich theils auf die unsendliche Theilbarkeit des Raums, theils auf die Schwiezeicht, sich die Stetigkeit der Bewegung zu denken, heziehen. Diese Beweise sind offendar von verschiedenem Gehalte; einige haben etwas Scheindares und schwer zu Ehsendes, andere dagegen sind von der Art, daß sie uns auf die Vermuthung sühren, Jenon habe sie nur zum Scherz, und um die Ungenauigkeit seiner Gegner zu versspotten, vorgebracht \*). Von dieser Art ist besonders der

καὶ γὰς ἐκεῖνο ἔξει μέγεθος καὶ προέξει αὐτοῦ τι. ὅμοιον δἡ τοῦτο ἄπαξ τε εἰπεῖν καὶ ἀκὶ λέγειν οὐδὲν γὰς αὐτοῦ τοιοῦ-τον ἔσχατον ἔσται, οὕτε ἔτερον πρὸς ἔτερον αὐκ ἔσται. οὕτως εἰ πολλὰ ἔστιν, ἀνάγκη αὐτὰ μικρά τε εἶναι καὶ μεγάλα, μιακὰ μὲν ὅστε μὴ ἔχειν μέγεθος, μεγάλα δὲ ὥστε ἄπειρα εἶναι. Ιδ. fol. 80 a. καὶ ταῦτα σὸχὶ τὸ ἐν ἀναιρῶν ὁ Ζήνων λέγει, ἀλὶ' ὅτι, εὶ μέγεθος ἔκαστον ἔχει τῶν πολλῶν καὶ ἀπείρων, οὐδὲν ἔσται ἀκριβῶς ἐν διὰ τὴν ἐπ' ἄπειρον τομήν. ὅ εῖ δὲ ἐν εἶναι, ὅ δ εἰκνυσι, προδείξας ὅτι οὐδὲν ἔχει μέγεθος ἐχ τοῦ ἔκαστον τῶν πολλῶν ἐαυτῷ ταὐτὸν εἶναι καὶ ἔν.

<sup>\*)</sup> Arist. phys. VI. 9. τέτταρες δ' εία λόγοι περί μυήσεως Ζήνωνος οι παρέχοντες τὰς δυσχολίας τοις λύουσι· πρώτος μὲν ὁ περί τοῦ μὴ χινείσθαι διὰ τὸ πρότερον εἰς τὸ ἡμισυ

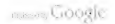
piette Beweis \*), aber auch ber zweite, ber fogenannte Achilleus. Der schnellfüßige Achilleus, wird in diefem angenommen, fei in einem Bettlaufe begriffen mit ber lang= famen Schildkrote, es foll bewiesen werben, bag er biefe in einer unendlichen Zeit nicht einholen werbe. wenn er zu bem Orte gekommen, wo bie Schilbfrote beim Anfange bes Laufes war, so wird biese schon wieder einen Borsprung haben, und so in bas Unendliche. Es läßt fich nicht benten, bag Zenon, welcher in seinen Beweifen die unendliche Theilbarkeit des Raumlichen überall festhielt, nicht auch die unendliche Theilbarkeit eines jeben Beitlichen berücksichtigt haben follte, und darauf, daß biefe übersehen wird, beruht doch allein bas Trügerische biefes Wenn nun in biesen Beweisen ber eigentliche - 3wed und die Grunbsage verstedter find, so treten fie bagegen in ben andern gang beutlich hervor. Der erfte

δεῖν ἀφικέσθαι τὸ φερόμενον, ἢ πρὸς τὸ τέλος. — δεύτερος δὲ ὁ καλούμενος Αχιλλεύς. ἔστι δὲ οὖτος, ὅτι τὸ βραδύπερον οὐδέποτε καταληφθήσεται θέον ὑπὸ τοῦ ταχίστου ἔμπροσθεν γὰρ ἀναγκαῖον ἔλθεῖν τὸ διῶκον, ὅθεν ὧρμησε τὸ φεῦγον, ὧστ ἀεί τι προέχειν ἀναγκαῖον τὸ βραδύτερον. — τρίτος δί — ὅτι ἡ ὁϊστὸς φερομένη ἔστηκε, συμβαίνει δὲ παρὰ τὸ λαμβάνειν τὸν χρόνον συγκεῖσθαι ἔκ τῶν νῦν. — τέταρτος δὲ ὁ περὶ τῶν ἔν τῷ σταδίφ κινουμένων ἔξ ἐναντίας ἴσων ὅγκων παρὰ ἴσους, τῶν μὲν ἀπὸ τέλους τοῦ σταδίου, τῶν δὲ ἀπὸ μέσου, ἴσῷ τῷ τάχει, ἐν ῷ συμβαίνειν οἴεται ἴσον εἰναι χρόνον τῷ διπλασίφ τὸν ἡμισυν. Ιδ. VI. 2. Simpl. phys. fol. 236 b sq.; Sext. Emp. hyp. pyrrh. II. 242.

<sup>\*)</sup> Ich verweise barüber auf Tennemann's Gesch. b. Phil. Bb. I. S. 199; in ber Ausg. v. Wendt S. 217. Eine Probe genügt für unsern Zweck, daher halte ich es nicht für nothig, über biesen Beweis weitläusig zu werden.

Beweis suchte bas Nicht-Sein ber Bewegung zu zeigen, weil bas Bewegte eber bie Salfte bes Raums gurudles gen muffe, ebe es bas Ziel erreichen konnte, und so in bas Unenbliche; ber britte, basselbe, mas bewegt werbe, rube zugleich, benn jest sei es in biesem Raume, jest in einem anbern, aber immer, folange es in biefen Raus men sei, rube es in ihnen. Diese Beweise maren allerbings geeignet, auf bie Schwierigkeiten aufmerkfam ju machen, welche in bem allgemeinen Begriffe ber Bemegung liegen. Dies find bie berühmten Beweise bes 36 non gegen die Wahrheit bes raumlichen Dafeins und ber zeitlichen Bewegung. So wie alles Sinnliche von ben Eleaten geleugnet wurde, so mußten auch die Formen ber Sinnlichkeit von ihnen angegriffen werben. Sie haben nicht mit Unrecht barauf aufmerkfam gemacht, bag bie unbestimmten Borftellungen, welche in unserer finnlichen Auffassungsweise liegen, ber Bernunft keinen verstandlis chen Begriff gewähren 1). Man kann fich aber auch nicht verhehlen, daß zum Theil die Beweise bes Zenon schon einen ftarten Sang zu sophistischen Runftfucken bei ber Beit, für welche fie erfunden wurden, voraussetzen.

Man findet die Meinung angeführt, daß Zenon nicht nur das Viele, sondern auch das Eins geleugnet habe "); aber wahrscheinlich ist diese Meinung nur daraus entstan=



<sup>1)</sup> Nach Isocr. land. Helen. init. soll Zenon auch bewiesen haben, basselbe sei möglich und unmöglich. Ob ich bieser Autorität trauen soll, weiß ich nicht.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 30 a nach bem Alexandros von Aphrobifia, deffen Meinung auf ben Gubemos zurückgeführt wird; Senec. ep. 88 fin.

ben, daß er die Einheit der einzelnen Dinge laugnete. Uebrigens erkennt auch Zenon, wie sein Meister, daß in den allgemeinen Sagen, welche über das Eins aufgestellt werden könnten, die volle und wahre Erkenntniß des Eins nicht ausgedrückt sei. Er soll daher gesagt haben, wenn ihm jemand erklaren wolle, was das Eins sei, so wolle er sagen, was alle Dinge seien!). Dies seit auf der einem Seite voraus, daß ihm doch die Dinge nicht durchaus nichts waren, sondern er eine Wahrheit derselben in der umbedingten Wahrheit des Eins suchte, auf der andern Seite aber auch, daß er keine andere Wahrheit der Dinge anerkannte, als die, welche in dem Eins ist.

Nach ber Wahrheit ber Dinge aber in dem Einst mochte er auch, wie Xemphanes und Parmenides, in der Ratur suchen. Die wenigen Nachrichten, welche wir über seine Naturlehre haben?), bezeugen im Allgemeinen, daß ihr Charakter im Wesentlichen mit der Naturlehre der übrigen Eleaten übereinstimmte. Er nahm vier Elemente an, das Warme und das Ralte, das Arockne und das Nasse"), worin man die Sigenschaften der gewöhnlichen vier Elemente wiedererkennt, außerdem eine bewegende Trass, welche Alles regiert, die Nothwendigkeit, deren Arten Zwist

<sup>1)</sup> Eudemus ap. Simpl. fol. 21 a, 30 a. xal Zήνωνά φασι λέγειν, εί τις αὐτῷ τὸ εν ἀποδοίη, τί ποτέ έστι, εξειν (Beandis nach Cod.) τὰ ὄντα λέγειν. Cf. Simpl. phys. fol. 31 a.

<sup>2)</sup> Gine Schrift bes Benon negt gouseus führt Buibas an.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX. 29. γεγενήσθαι δε την τών πάντων φύσιν εκ θερμού και ψυχρού και επρού και ύγρου, λαμβανόνταν αφτάν εις άλληλα την μεταβαίην, Ber Busas λαμβανήκτων κτλ. barf wohl für einen Irrthum gehalten werben.

und Liebe find '). Von der Seele lehrte er, wie Parmenides, sie sei eine Mischung der vier Elemente, so daß zwar ein Uebergewicht unter diesen in ihr stattsinden könnte, aber nicht der ganzliche Mangel des einen oder des andern. In dem Uebergewichte des reinen Elements gegen die unreinen scheint er die Reinheit und Göttlichkeit der Seele gesucht zu haben ').

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 60. Méliosos zal Zýver to Er zat man nat mirar attion nat aneigor to Er. nat to mir Er thy άνάγκην, ύλην δε αὐτῆς τὰ τέσσαρα στοιχεῖα, είδη δε τὸ νεῖ-205 και την φιλίαν, λέγει (λέγουσι?) δε και τὰ στοιχεῖα θεούς και το μίγμα τούτων τον κόσμον· και πρός (είς? Heeren) şaven araludyaştan ih porocudes. Hit ülme de autifs hat Deer pen ulny de aura geschrieben, welches nicht nothig zu sein scheint, benn baf ben Eleaten bie bewegenbe Rraft und bie materiellen Elemente eine finb, nur nach verfchiebnen Gefichtspunkten betrachtet, muß aus bem Fruhern flap fein, bas folgenbe eldy perlangt auch adens. Hebrigens verfteht es fich, bag bie Lehre bes Benon in biefem Auszuge in ihm frembe Ausbrucke überfest ift. Das noos ravra αναλυθήσεται το μονοειδές, wenn es überhaupt nur butch eine leichte Conjectur geheilt werben fann, fann nicht anbers erflart werben, als burch hinzufugung einer Bebingung, etwa: in biefe vier Elemente wird fich bas Gins auflosen, wenn wir es ber Deinung nach betrachten.

<sup>2)</sup> Diog. L. l.l. καὶ μυχὰν κρᾶμα ὑπάρχειν ἐκ τῶν προειρημένων κατὰ μηθεκὸς τούτων ἐπικράτησιν. Das Lehtere ift wieder ein Misverstándniß, welches ich im Terte berichtigt habe. Stob. ecl. I. p. 62. καὶ θείας μέν οἴεται τὰς ψυχάς, θείους δὲ καὶ τοὺς μετέχοντας αὐτῶν καθαροὺς καθαρῶς.

# Fünftes Capitel.

### Melissos von Samos.

In dem Melissos ist offendar dieselbe Denkart, welche in den übrigen Eleaten. Er war jedoch ein Ioner, von der Insel Samos stammend, lebte in seinem Baterlande in bedeutenden Staatsgeschäften ') und überwand als Anstührer eine Flotte der Athenienser in einem Seetressen '). Seine Blüthe wird um die 84. Dl. gesetz'). Daß er den Parmenides gehört, wagen wir nicht mit Sewisheit zu behaupten '); vielleicht kannte er nur die Schriften der Eleaten. Seine Lehre legte er in eine Schrift in ungebundener Rede nieder. Sie soll den Titel über das Seisende und die Natur geführt haben ').



<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 24; Aelian. v. h. VII. 14.

<sup>2)</sup> Plut. adv. Colot. 823 v. Pericl. 26 (auch Suid. a. v. Médiros), wo Aristoteles als Zeuge angesührt wird. Es sind zwei samische Ariege zu unterscheiden. S. Krüger ad Clinton, fast. Hell. Ol. 84. I.

<sup>3)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>4)</sup> Spatere Schriftfeller sagen es; Platon und Aristoteles beuten bavon nichts an. Die außern Berhaltnisse sind ber Annahme nicht günstig. Wenn Diog. L. IX. 24. auch ben Herakleitos als seinen Lehrer nennt, so ist barauf nichts zu geben.

<sup>5)</sup> Bessar. in calumn. Plat. II. 11 nach bem Aler. Aphrod. und Rifol. v. Damast; Suid. l. l. hat nur περί τοῦ ὅντος. Daß er nur eine Schrift geschrieben, sagt Diog. L. I. 16.

Da Meliffos in ber Entwicklung seiner Exhren über bas Seiende mit ber Art bes Parmenibes bie großeste Aehnlichkeit hat, so konnen wir bier Manches übergeben, und heben nur basjenige heraus, was ihm eigenthumlich ift und sein Berhaltniß ju andern philosophischen Lebren bezeichnet. Dies besteht besonbers barin, bag er feiner gangen Stellung nach, als unter Jonern lebend, bie Punkte hauptsächlich hervorheben mußte, welche gegen die ionische Raturphilosophie festzustellen waren. Melissos bat es mit Parmenibes gemein, daß er nicht von bem Begriffe Gottes, sonbern von bem Begriffe bes Seienben aus seine Beweise führt. Darin weicht er so weit von bem Zenophanes ab, bag er ganz ausbrudlich fagt, man folle von ben Gottern nicht fprechen, benn wir hatten teine Erkenntnig von ihnen ). Daburch tritt nun ber Mittels punkt bes Systems, ber Begriff bes Bollkommenen, noch mehr zurud, als beim Parmenibes, und bie gange Beweisführung erhalt ben Schein eines leeren Sophisma. Deswegen wird auch Meliffos von ben Alten weniger geachtet, als Parmenides 2), und Aristoteles fagt ausbrucklich, daß die Grunde bes Meliffos gar teine Schwierigs feiten erregten 3).

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 24. alla nal neel Jesse kleys uh detr anogalvesku: uh yùe elvat yrwotr adror. Wenn Stob. ecl. I. p. 60 bas kr nal när bes Welissos Gott genannt wird, so ist dies wahrscheinlich nur eine ihm frembartige Ausbrucksweise.

<sup>2)</sup> Plat. Theaet. p. 185; Arist. met. I. 5.

<sup>8)</sup> Phys. I. 2. Dies bezieht sich auf die Art, wie Meltssos schlos, das Seiende sei unendlich. Arist. repred. soph. 5; 6; 28; phys. I. 3.

Eine andere Abweichung bet Lehrart des Melissos von ben übrigen Eleaten fliebert bie Alten barin, bag er lehrte, vas Gelende sei unendlich. Sein Beweis ist sehr ungenaut aus bem Seienden konne nicht bas Seiende wert ben, benn fo ware es ja fchon und wurde nicht erft, und in bas Seiende konne bas Seiende nicht übergeben, benn so bliebe es ja wieber und verginge nicht 1). aber nicht entsteht, so hat es keinen Anfang, und wenn es micht vergeht, fo but es fein Enbe; bas aber, was weber Anfang noch Ende hat, ift unendlich, und mithin ift bad Geiende unendlich "). In biefer Beweisart ift es nun feht auffallend, wie bie Berschiedenartigkeit bes Geis eitben und fast gewaltfam aus ben Augen gerudt wirb, indeni wir fiur aufgefordett werden, auf den allgemeinen Begriff bes Gelenden zu bliden. Noth auffallenber aber ift es, daß Meliffos von ber Unenblichkeit bes zeitlichen Seins fogleich auf bie Unenblichkeit bes Geienben abers Baupt fchilegt. Dies fcheint feboch Meliffos felbft gefibit an baben, und wit finben baber, bag er einen Beweis versucht hat, bag nichts erolg sein konne, was nicht une enblich an Große und Alles fei "). Bielleicht berief er fic

<sup>1)</sup> Ap. Simpl. phys. fol. 22 b. οὖτε ἐκ τοῦ ἐόντος (οὖόν τε γίγνεσθαι τὸ ἐόν), εἴη γὰρ ἄν οὕτω καὶ οὐ γίγνοιτο — — οὕτε εἰς ἐόν (sc. υἰόν τε μεταβάλλειν τὸ ἐόν)· μένοι γὰρ ἄν πάλιν οὕτω γε καὶ οὐ φθείζοιτο.

<sup>2)</sup> Ib. ἀλλ' ἐπειδή τὸ γενόμενον ἀρχὴν ἔχει, τὸ μὴ γενόμενον ἀρχὴν οὐα ἔχει· τὸ σ' ἔὸν οὐ γέγονεν, οὐα ἄν ἔχοι ἀρχήν. ἔτι δὲ τὸ φθειρόμενον τέλευτὴν ἔχει· εὶ δέ τι ἐστιν το δὲ μήτε ἀρχὴν ἔχον μήτε τεντὴν ἔχει κα ἀρχὴν ἔχον μήτε τεντὴν ἀνακτρον ἀρακτρον ἀρ

<sup>3)</sup> Ap. Simpl. phys. fol. 23 b. où yào del elvas diroccor,

bustir auf die Nothwendigkeit, daß alles, was mit ant bern zusammen ist, von diesen leiden und verändert werben musse.

Bon biesem unfichern Grunde feiner Lehre aus leitete mun Melissos auch die Einheit, die Unveranderlichkeit und bie Untrembarkeit bes Geienden ab 1). Da aber seine gange Lehre auf ber Einerleiheit beffen, mas im abftratten Begriffe bes Seienben gefett ift, berubt, fe mar er auch nur barauf bebacht, jeben Unterschied, welcher fich ben Physikern bargeboten hatte, abzuweisen. Daß bie Bekampfung ber irrigen Meinungen ber Raturphilofophen fein Bauptzweck fei, giebt er felbft zu etteinnen, indem et gleich ju Anfange feiner Schrift einen Gat als Grunds fat aufstellt, melchen er nicht weiter zu beweisen fur nos thig halt, weil er auch von ben Physikern eingekaumt werbe "). Gein Streit richtet fich aber hamtsachlich De gegen, daß es Beweguing und daß es Bermandlung bet Dinge geben konne. Bewegung fei unmöglich, theils weil nur Gins fei, theils weil es tein Leeres gebe; benn Bewegung tonne nur fein, wo Gins zu bem Anbern tomme und wo ein Leeres bem Bewegten Raum gebe 3). Ber-



 $<sup>\</sup>ddot{b}$  τι μη παν έστί. —  $\ddot{a}$  άλλ ώσπες έστιν άεί, οὕτω καὶ τὸ μέγεθος ἄπειρον άεὶ χρη εἶναι.

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 22 b.

<sup>2)</sup> Ap. Simpl. i. l. συγχωρέεται γάρ και τούτο όπο τών φυσικών.

<sup>3)</sup> Ap. Simpl. l. l. το γὰρ ἡντιναοῦν κίνησιν κινεόμενον ἔκ τινος καὶ εἰς ἔτερόν τι μεταβάλλει οὐδὲν δὲ ἦν ἔτερον παρὰ τὸ ἐόν, οὐκ ἄρα τοῦτο κινήσεται καὶ κατ' ἄλλον δὲ τρόπον οὐδὲν κενεόν ἐσιι τοῦ ἐόντος τὸ γὰρ κενεὸν οὐδέν

dnberung könne ebenfalls nicht sein, weil sonst das Borberseiende vergehen und das Nicht-Seiende werden müßte, wenn auch nur zum Theil; wenn aber dies in dreißigtaussend Jahren dem Ganzen widersühre, so würde es in der ganzen Zeit ganz vergangen sein. Aber auch das Nichtsein des Leeren verhindere die Beranderung, denn wenn man annahme, es würde aus dem Dichten das Dimme oder aus dem Dünnen das Dichte, so sehe das erste ein Mehrwerden, das andere ein Minderwerden des Leeren voraus? Man demerkt hierin deutlich den Streit auf der einen Seite gegen die mechanische, auf der andern Seite gegen die dynamische Naturphilosophie, welche aus Berdünnung und Verdichtung eines Urwesens alle Veränderung ableiten wollte.

Daraus, daß keine Bewegung sei, schloß nun ferner Melissos, daß auch das Seiende nicht getheilt werden könne "); wenn es aber nicht getheilt werden könne, so habe es keine Theile und mithin auch keinen Körper, benn

έστιν· ούπ αν ούν εξη τό γε μηδέν. ού πινέεται ούν τὸ είν· ὑποχωρήσαι γὰρ οὐπ έχει οὐδαμῆ, πενεοῦ μὴ ἐόντος· πτλ.

<sup>1)</sup> Ib. fol. 24 a. εὶ γὰρ ἐτεροιοῦται, ἀνάγκη τὸ ἐὐν μη δμοιον εἶναι, ἀλλ' ἀπόλλυσθαι τὸ πρόσθεν ἐύν, τὸ δὲ οἰχ ἐὸν γ/γνεσθαι εἰ τοίνυν τρισμυρίοι ετεσιν ἐτεροῖον γ/γνοιτο τὸ πᾶν, ὅλοιτο αν ἐν τῷ παντὶ χρόνω · κτλ.

<sup>2)</sup> Ib. fol. 22 b. ἀλλ' οὐθὲ εἰς ξωυτὸ συσταλῆναι συνατόν· εἴη γὰρ ἄν οὕτως ἀραιότερον ξωυτοῦ καὶ πυκνότερον·
τοῦτο δὲ ἀδύνατον. τὸ γὰρ ἀραιόν γε κενεώτερον γίγνεται
πλῆρες τῷ πυκνῷ, ἀλλ' ἦθη τὸ ἀραιόν γε κενεώτερον γίγνεται
τοῦ πυκνοῦ· τὸ δὲ κενεὸν οὐκ ἔστιν.

Ib. fol. 24 a. εὶ διήρηται τὸ ἐόν, πινέεται · πινεόμενον
 δὲ οὐπ ᾶν ἐξη ἄμα.

ber Körper könne nicht ohne Dide gebacht werben '). Diefe Folgerung ift bem Melissos eigenthumlich, obgleich auch Parmenibes benselben Gebanten verfolgte, indem er von bem Eins lehrte, es sei weber bier noch bort. Uebrigens ift auch biese Folgerung ebenso vorschnell, als andere beffelben Dannes. Benn nun Meliffos bem Seienben das körperliche Dasein absprach, so könnte man meis nen, er habe ihm um so mehr, bem Kenophanes und bem Parmenides folgend, geiftige Kraft beigelegt; aber wir finden überhaupt teine Spur bavon, daß Meliffos bei feis nen Bestimmungen über bas Geienbe auf bas Geiftige blickte, vielmehr scheint bas Gegentheil ihm ben Borwurf des Aristoteles zugezogen zu haben, daß er ein materielles Eins fich gebacht habe?). Daher mag bie Berwerfung bes Korperlichen ihm auch nur in seiner verneinenden Weise entstanben fein.

Dieselbe verneinende Weise herrscht auch in seiner Betrachtung des menschlichen Denkens. Wenn das wahr sein sollte, was wir sehen und hören, meinte er, so mußte es

34

Ib. εὶ μὲν ἐὸν εἰη, ὀεὶ αὐτὸ ἔν εἶναι· ἕν ἐόν, ἀεὶ αὐτὸ σῶμα μὴ ἔχειν· εἰ ἀὲ ἔχει πάχος, ἔχοι ἂν μόρια καὶ οὐ~ κέτι ἄν εἰη ἕν.

<sup>2)</sup> Arist. met. I. 5. Haquerlogs µèr yàq koixe tol natà tòr lóyor kròs äntegsai, Mel. dè tol natà tòr lòpor kròs äntegsai, Mel. dè tol natà tòr vlar. Dies bezieht sich allerdings wohl ursprünglich auf den Begriff des äntegor (s. Wendt zu Kennemann's Gesch. d. Phil. S. 201), mittels barer Weise aber auch auf die ganze Lehre des Melissos. S. was dagegen Simpl. phys. sol. 24 d bemerkt. Wenn Brandis comm. Eleat. S. 209 den Nelisso als den Ersinder des Idealismus ansieht, weil er das Eins underperlich nennt, so ist dagegen zu erinnern, daß dies zwar mit der negativen Seite des Idealismus zusammentrisst, von des sein positiver Lehre aber beim Mel. nichts vorsommt.

auch bem Seienben gleich fein, beffen allgemeine Bestimmungen er früher fchen auseinanbergeset hatte; es wurde fich also nicht verändern können, sondern maßte inmer baffelbe bleiben. Rum schiene uns aber bas, was wir feben und horen, fich zu verändern, das Warme kalt und bas Ralte warm, bas Satte weich und bas Beiche hart ju werben, bas lebenbe Wefen zu fterben und aus einem Lebenden ein Richt-Seiendes ju werben, woraus wir folie: fen mußten, baf wir bas Seiende nicht faben ober burch bie Sinne empfanden; bie Bielbeit ber Dinge alfo, welche nur unferer finnlichen Empfindung nach zu fein fcheine, sei nicht wieklich '). So finden wir überall das Berneinende in seiner Lehre vorherrschend. Dies war der Ausgang, welcher ber eleatischen Lehre natürlich war, baß fie immer mehr und mehr verneinend winde, beim Zenon und beim Meliffos, bis fie einer gang vernichtenden & phistik Rahrung gab, wie wir später feben werben.

Beim Meliss jedoch ist noch nicht Alles verneinend; das Besahende schimmert noch aus dem Hintergrunde hervor. Als das wahrhaft Seiende, mochte er noch behaupten, sei nichts besser '; auch sehen wir, daß er Schmerz und Kummer dem wahrhaft Seienden absprach, dagegen Sesundheit dem wahrhaft Seienden zuschrieb.). Süte

<sup>1)</sup> Aristoch ap. Eus. pr. ev. KIV. 17; Simpl, de cools f. 138 b.

<sup>2)</sup> Ap. Simpl. phys. fol. 24 b; de coela fol. 188 bei Drambis Gefch. der gr. rdm. Phil. S. 404. rod yèp léores diapered approprie didés.

<sup>5)</sup> Ap. Simpl. phys. fel. 24 a. οὐ γλο ἄν δύναιτο ἀεὶ εἶναι χοῆμα ἀἰγθον, οὐδὰ ἔχειν (vulg. ἔχει) ἴσην δύναιτο τῷ ὑγιδί. — οὐδ' ἄν τὸ ὑγιδι ἀἰγῆσαι δύναιτο ἀκὸ γαρ ἔκο

baher und Gesundheit des Seienden zu erkennen, selbst in den trügerischen Meinungen über die Natur, das scheint auch dem Meissisch, wie den übrigen Eleaten, als ein würdiges Streben erschienen zu sein ").

Wir finden jedoch nur wenige Nachrichten über seine Naturlehre. Eigenthümlich mag es ihm gewesen sein, daß er zwar das Ganze für unendlich, die Welt des Werdens aber und des Vongehens für endlich ausab 2), gleichfatst als hatte er segen wolten, in dieser vergänztlichen Wett könne doch nie das volle Wesen den Seinden erkannt werden. Soust kommen die übrigen Naturlehren, welche ihm beigelegt werden, mit der Physik der übrigen Elevium überein. Nothwendigkeit behenssich ihm die Welt und theilt sich in die entgegengesesten beworsenden Räste den Liebe und des Streites. Ind ebenssi tremte er die bei wegte Masse, der Sine sagt in vier, ein Indener in zwei Elemente, in Fouer und in Wasser 3); beide Ungaben lass sen sich leicht mit der Art der eleatischen Physik vereinen.

όλος το τηνές και το δύη, Arist. de Ken., Zem. et Gorg. I. τοιούτο δε όν το δν ανώδυγόν τε και ανάλγητον ύγιες τε και ανακογού είναι.

<sup>1)</sup> Simpl. de coelo fot. 158 b.

<sup>&</sup>quot; \$) Steb; ecl. I. p. 440.

<sup>3)</sup> Stob. ed. I. p. 60; Journs. Philop. phys. b. p. 6.

# Sechstes Capitel.

Empedokles von Akragas.

Benn jemand begierig fein follte, eine etwas genauere Meinung fich ju bilben über bie Art, wie die Eleaten ihre Phyfit ausgeführt haben möchten, bem rathe ich, von den wenigen Ueberlieferungen über biefelbe ausgehend, bie Phyfit des Empedokles zu untersuchen, und ich glaube, er wird finden, daß biefe und jene auf gleichen Grunbfagen erbaut Meine Meinung ift gwar nicht, bag Empebelles in feiner Philosophie burchaus mit ben Eleaten übereinge= kommen fet, aber feine Phyfit, bies ift aus ben Ueberlieferungen flar, ift aus ber Physik ber Cleaten entsprungen, und auch baffelbe Berhaltniff, welches die Eleaten, wies er ihr an zur mahren Erkenntnig. Benn man nun noch binzurechnet, baf bie zuverläffigern Ueberlieferungen, Nachbarschaft bes Vaterlandes und die epische Darftellungs= weise ihn mit bem Xenophanes und bem Parmenides verbinben, so weiß ich nicht, was uns abhalten follte, wenn von geschichtlicher Wahrscheinlichkeit bie Rebe ift, ibn ben Eleaten anzuschließen. Doch wir wollen uns nicht durch vorausgenommene Muthmaagungen den Blick truben \*); seine Geschichte und seine Lehre mogen felbft fprechen.

<sup>\*)</sup> Rur muß ich freilich auch hoffen, bag man von ben Unnahmen, welchen Ariftoteles gewohnlich über bie Lebre bes Em-

Des Empedokles Geburtsstadt war Afragas (Agrigens tum) in Sicilien, Die Nebenbuhlerin von Sprakus, eine

pebotles folgt, fich nicht taufchen laffe. Wir haben ichon fruber erwähnt, bag Ariftoteles in Deutung mythifcher Darftellungsweisen nicht glucklich ist; dies trifft wie den Platon und die Pythagorder, To auch ben Empebottes. Gine folde Lehrweise war nicht nach bem Gefdmad bes Arift, und baber außert er auch eine gewiffe Abneigung nicht allein gegen fie, fonbern auch überhaupt gegen ben Empebories (phys. VIII. 1. Nabel, baf er feine Grante angebe; met. I. 4. ψελλίζεται; ib. 3 τοις έργοις υστερος (του 'Αναξαγόρου); poet. 1. ungunftige Busammenftellung mit bem homer; rhet. III. 5; f. aberdies de gen. et corr. I. 1; II. 6.). Buweilen aber giebt auch Arift. sethst feine Unficherheit über bie Lehre bes Empebolles zu erkennen, und zwar über febr bedeutenbe Punkte, g. B. de anima I. 4., wo er zweifelt, ob ber loyos die wella fein solle; und noch bebeutenber de gen, et corr. I. 1. (adnlor de nal noτερον άρχην αὐτών θετέον τὸ εν η τα πολλά, λέγω δε πύρ καλ γην και τὰ σύστοιγα τούτων). Am meisten jeboch sprechen bie Bus fammenhangstofigkeit und die Wiberspruche in ben einzelnen Angaben bes Arift. bagegen, bag er als ein ficherer Rubrer in ber Bematheilung ber Lebre bes Emp. angesehen werben konne. Wir bemerten über biefen Punkt im voraus bas Wichtigfte. Arift. legt 1) gewöhnlich bem Emp. Die Lebre von ben 4 Ctementen als 4 Principien bei, zu welchen fich alsbann noch 2 bewegende Principien, bie Liebe und ber haf, gefellen, alfo 6 Principien, 2) hiergu aber kommen nun noch a) ber Zufall, wie bekannt, und b) bie Rothwendigkeit, phys. VIII. 1., und enblich c) erfahren wir auch, baf Emp. einen Gott im eigentlichen Ginne (δ εὐδαιμονέστατος Beos) angenommen habe, welcher aber freilich unwissenber fein foll, als alle übrige Dinge, met. III. 4; de anima I. 5. Benn wir nun richtig gablen, fo haben wir jest 9 Principien bes Emp. nach ben Angaben bes Arift. Da biefe jeboch eine ftarte Reigung verrathen, sich gegenseitig in einander aufzuldsen, so last sich wohl erwarten, baß fie nicht alle nebeneinander und in gleicher Geltung werben bestehen konnen. Wir finben benn auch, bag Arift. 1) eins geftebt, Emp. hatte bie 4 Elemente nur wie zwei gebraucht, met. I. 4; de gen. et corr. II. S., ja 2) zu erkennen giebt, daß alle 4 Elemente eigentlich geworben find aus einer allen Berfchiebenbeis

vorische Pflanzstadt. Seine Bluthe falls um die 84. Dl., gleichzeitig mit der Bluthe seiner Baterstadt '). Die Fasmilie, aus welcher er stammte, scheint zu den angesehenssten und reichsten gehört zu haben. Gewöhnlich wird er den Pythagoräern zugezählt; aber die Nachrichten hierzüher sind theils neu, theils sabelbast und gegen die richtige Zeitrechnung '). In seiner Lehre sinden sich zwar einige Spuren seiner Kenntniß pythagorischer Lehren, aber das, was er von diesen sich aneignen mochte, ist doch

ten gum Grunde liegenden Ratur, de gen. I. 1., alfo mur als undergeordnete Principlen betrachtet werben Munen; 5) aber nennt Brift, jene Ratur bie gella, met. III. 1; 4., so baß also hiernach auch die bewegende Araft mit ber bewegten Materie zusammenfallt; 4) enblich ergiebt fich, baß Gott im eigentlichen Ginne nach bem Emp. eben biese eine Natur ift, met. III. 4. Ans allen biefen Angaben bes Arift. follot folgt unaweibeutig, bag er uns micht hinlanglich belehrt über ben Unterschieb, welcher zwischen ben bochften und ben untergeordneten Principien bes Empeholies gu machen ift, sonbern gewöhnlich bei ben lettern stehen bleft. Wie figen noch hingu, bas ans anbern mahrldwintlichen Angaben fließt, daß auch die entgegengesesten bewegenden Krafte unter den Begriff ber Rothwenbigfeit zusammenfallen. Das aber ber Bufall als Princip bom Emp. angegeben werbe, folgert Urift. felbft aus Stell len bes empebotteischen Gebichts, welche nur in gar zu wortlicher Auslegung zu einem folden Disverftanbniffe fahren Connten.

<sup>1)</sup> Diog. I. VIII. 74. Ueber den Empedotles hat sehr geslehrt, aber gesilsentlich der höhern Kritik sich enthaltend, gehandelt Sturz Empedocles Agrigentinus. Lips. 1895; über die Fragmente, welche Sturz gesammelt, ist zum Thest zu vergleichen Am. Peyron Empedoclis et Parmenidis fragmenta etc. Lips. 1810. Ueber seine Philosophie vergl. meine Abhandlung über die phil. Lehre des Emped, in Wolf's liter. Analekten IV.

<sup>2)</sup> Stepen &. &, Phir bie Angabe b. Simpl. phys. fol. 6 b. warbe alt sein, wenn sie nach bem Absophrast ware, wie Wrandis Sess. b. gr. rom. Phil. S. 189 annimmt, was ich aber bezweise.

nur gering und nicht in bas Befentliche eindelngend. Dagegen with er nach dem Theophrastos und dem Astidamas ein Schiler und Rachabmer bes Parmenibes genannt 1), und wenn hermippos ibn einen Schaler bes Kenophanes nannte, beffen epische Dichtart er auch nachgeabmt babe ), so ift bas erfte zwar gegen bie Beitrech= nung, bas andere aber scheint aus einer Bergleichung ber Berke beiber Manner hervorgegangen au sein und zeugt für die Bermandtschaft ber empedokleischen und ber eleas tischen Darftellungsweise. Das Empedoffes auch ben Anaragoras gehört habe 3), scheint nur aus ber Aehnlichkeit feiner mechanischen Raturerklarung mit ber angragorischen entnommen au fein. Bon ben Reifen, welche bem Emveborles augeschrieben werben, find bie nach Italien ') und bie nach Athen ') bemerkenswerth. Das Leben bes Ems pedofles ift mit manchen Rabeln ausgeschmickt worden, welche ihm wunderthatige heilungen, Beschwichtigung ber Peft und ber Binbe, enblich ein wundersames Ende gu-

<sup>1)</sup> Diog. L. VIII. 55; 56; Suid. s. v. Ilaquerldne; Olympiod. ad Plat. Gorg. bei Sturz p. 34; Simpl. in phys. l. l. Bux. — Ilaquerldou nknotaerde nel dylatras. Alfibamas wer ein Schüler bes Gorgias, welcher wieber ein Schüler bes Empehosites war. Doch ist das, was für seinen Bericht ausgegeben wird, mit offenbaren Unrichtigseiten in Berbindung gebracht. Weine Unnahme über die Person des Allidamas ist die gewöhnliche, wird aber von Brandis Gesch. b. gr. rom. Phil. S. 190 bezweiselt. Bergl. dagegen Fess de Gorg. Loont. p. 17.

<sup>2)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>8)</sup> Ib.

<sup>4)</sup> Diog. L. VIII., 52.

<sup>5)</sup> Suid. s. v. "Axpar.

schreiben. Wenn wir alles Einzelne hiervon, welches keine fichere Beglaubigung hat, bei Seite setzen, so ift es boch gewiß, daß er vom Alterthum als ein wunderthätiger Mann betrachtet wurde 1), und bie Bruchftude feiner Schriften beweisen, bag er felbft Kenntniffe fich aufchrieb, welche über bas Daag ber menschlichen Beschränktheit binauszugehen scheinen 2). Damit stimmt auch die Deinung, welche er von sich erregt, überein; er erscheint sich als ein unsterblicher Gott, ber, wobin er auch kommt, von Mannern und Weibern verehrt wird, schon burch seine Kleidung als ein Priefter und Liebling ber Gotter fich verkundend). Worauf er diese Wurde stutt, das ift feine übermenschliche Heilkunde, seine Gewalt über bas Better, seine Gabe ber Weisfagung, seine Ginficht in die Entstehung und in das Wesen ber Dinge ); wenn er burch alles bies felbst zur gottlichen Wurbe erhoben zu fein glaubte, fo eignete er fich bamit nur im voraus etwas zu, was er allen ausgezeichneten Menschen, Bahrsagern, Dichtern, Aerzten und Führern bes Bolks, nach ihrem Lobe versprach ). Sein Leben war seiner Lehre und seiner Meinung von fich gemäß; seinen großen Reich thum und bas Ansehen in seiner Baterstabt, welches ihm feine Freigebigkeit, sein uneigennutiger Gemeinfinn und

<sup>1)</sup> Diog. L. VIII. 59.

<sup>2)</sup> V. 399—406; v. 378 Sturn, beffen Ausgabe ber Frage mente ich immer citiren werbe.

<sup>5)</sup> V. 364 sq. Sturz S. 7.

<sup>4)</sup> V. 92; Sturg ertlart biefen Bers nicht richtig.

<sup>5)</sup> V. 407 sq.

feine geiftigen Gaben verschafften, benante er nicht, um fich großen Ginfluß in Staatsgeschaften zu erringen, vielmehr, als ihm die herrschaft über Afragas angetragen warbe, soll er sie ausgeschlagen haben '); und bennoch wird ihm Hochmuth vorgeworfen, welcher in seiner ausgezeichneten, priesterlichen Kleibertracht offenbar geworben sein soll. Dieser anscheinende Wiberspruch wurzelt wohl barin, bag Empedokles weltliches Ansehen verschmahte, um als ein gottlicher Mann zu erscheinen. Damit bangt benn auch auf bas Genaueste zusammen, bag er, bem Pythagoras fich anschließend, ein Leben harter Tugendübungen empfahl 2). Ueber seinen Tob wird mancherlei Geltsames, wie es bem Manne geziemt, gefabelt und Berschiedenes erzählt. Das Bahrscheinlichere von biesen Erzählungen ift, bag er, aus feiner Baterstadt vertrieben, nach dem Peloponnes entwichen sei und bort seinen Tob gefunden habe 3).

Unter ben Schriften, welche von ben Alten bem Empedolles zugeschrieben wurden, find einige unecht, ander ver Dasein barf bezweiselt werben '). Berühmt sind unter ihnen brei Bucher über bie Natur '), welche sich lange

<sup>1)</sup> Diog. L. VIII. 63 — 67. Angeblich nach bem Aristoteles.

<sup>2)</sup> V. 377 - 392.

<sup>8)</sup> Diog. L. VIII. 67; 71; 78; cf. Starz S. 8. Die von uns angenommene Erzählung ist vom Aimdos, welcher ben Empin seiner Geschichte ofters erwähnte. Die bekannte Erzählung von seinem Aobe im Aetna läst sich auf ben herakleibes von Pontos, einen wenig zuverlässigen Beugen, zurücksübern, welcher jeboch an has Wunder glaubte.

<sup>4)</sup> Sturz p. 85 sq.

<sup>5)</sup> Das britte wirb angeführt Tzetzes chil. VII. 522.

erhalten haben ') und aus welchen uns bedeutende Bruchflude gerettet find '). Wenn sonst noch ein Werk unter bem Titel "Reinigungen" von ihm angeschrt wird, so scheint dies einen Theil der Schrift über die Natur gebildet zu haben '). Dieses Werk war in epischer Form abgesaßt, nach der Art, wie das Lehrgedicht des Parmenides; seine dichterische Kraft wird von den Alten gelobt. Aristoteles aber tadelt den Empedokles, daß er keine Gründe für seine Meinungen angede '), welches sich jedoch aus der epischen Form, in welcher alles mehr als Erzählung austreten mußte, wie es auch mit der Physik der Eleaten der Fall war, und aus dem priesterlichen Ansehen, welches Empedokles sich beilegte, erklären läst ').

<sup>1)</sup> Simplitios befaß fie noch.

<sup>2)</sup> Sturz hat 418 Berse gesammelt, von welchen aber freilich einige wegsallen möchten, wenn man die unechten und die sich wiederholenben abrechnet; bagegen sind sie zu vervollständigen aus der oben angeführten Schrift von Peyron. Die ganze Schrift soll 5000 Berse umfaßt haben; wir würden also etwa noch den zehneten Theil des Ganzen besigen.

<sup>5)</sup> Kadaquol, religibse Reinigungen. Diog. L. VIII. 77.

<sup>4)</sup> Phys. VIII. 1.

<sup>5)</sup> Wenn Empebolies nach bem Arift. ber Ersinder der Rictorik genannt wird, Quint. III. 1; Diog. L. VIII. 57; IX. 25;
cf. Sturz p. 24; 25; 29 sq.: so ist dies entweder ein Misverkandis, oder vom Arist. im Scherz gesagt worden, weil Empeb.
Ledrer des Gorgias war, der in dem Sophisten des Arist., wahrscheintich einem Gespräche, dem Berkasser als Bielscheibe dienen
mochte. Wenigstens sehen wir nicht ein, wie Empedottes in sein
Werk rhetorische Rageln habe einslechten kommen. Wendt zu Kannemann S. 276 bezieht es auf seine mündlichen Borträge, von
welchen wir keine Nachrichten haben. Dagsgen hat von Leutsch
allg. Litt. 3elt. 1884 Rr. 198 ben Ginstuß der rhetorischen Pal-

Der Form epischer Gebichte gemäß ging wohl mahrscheinlich Empedokles von einem Anruse der Muse oder irgend einer begeisternden Gottheit aus, als deren Belehrungen er sodann, gleich dem Parmenides, seine Meinungen ausstellen mochte. Diese Vermuthung begünstigen mehrere Stellen seines Gedichts, welche den Beistand der Gotter und der Muse anslehen. So sagt er, nachdem er das Treiben berer verworsen hat, welche der wahren Bernunft nicht trauen:

Haltet zuruck, ihr Gotter, von Dieser Rasen die Zunge; Nur aus heiligem Mund ergießet lautere Quelle. Und dich, Muse, mit Vielem vertraut, weißarmige Jungfrau,

Fleh' ich an, zu vernehmen, was Tagesgeburten vergonnt ift \*).

Und aistann sest er auseinander, das ihm die Muse nicht mehr verkunden solle, als zu offenbaren fromm ist, und sest darauf hinzu, daß wir vermittelst der Sinne

tung des emp. Gebichts auf bie Bewedtsamkeit bes Gargias nach: geweilen gesucht, welchen wie nicht leugnen wollen.

<sup>\*)</sup> V.339. άλλά θεοί, των μέν μανίην άποτρέψατε γλώσσης, εκ δ' όσιων στομάτων καθαρήν δχετεύσατε πηγήν. και σε, πολυμνήστη, λεμκύλενε, πάρθενε Μούσα, ἄντομαι, ὧν θέμις ἐστὶν ἐφημερίοισιν, ἀκρύειν. πέμπε κάρ εὐσεβίης ἐλάουσ' εὐήνιον ἄρμα, μηδέ σε γ' εὐδόξοιο βιήσεται ἄνθεα σιμῆς,

noos deproor avellodau, to' & Soaths nator einere. Aus diesen Bersen sieht man schon, wie schwer es ist, den genauen Sinn derselben zu entbecken; noch mehr zeigt sich dies in den folgenden, aus welchen men nur das im Art Gesagte errath. Der Commentar von Sturz befriedigt nicht und kann nicht befriedigen wegen der Schwierigkeit der Sache.

burch ben Berftand jur Erkenntniß ber Bahrheit gelangen follten.

Diesen Bersen gemäß seht und auch Sertos ber Empirifer die Lehre des Empedokles vom Erkennen auseinander: nicht durch die Sinne wurde die Bahrheit erkannt, sondern durch die richtige Bernunft, diese aber sei theils eine göttliche, theils eine menschliche, jene unaussprechdar, diese aussprechdar. Bon Klagen über der Menschen gezringe Erkenntniß ist sein Gedicht voll:

Rurzes Geschicks, gleich Rauch vor bem Wind' erhoben verwehn sie,

Dem allein vertrauend, worauf nur eben ber Sinn ftieß, Stets umbergetrieben. Er wunschet das Ganze zu finden, Doch umfonst; nicht schaubar ift es ben Mannern, noch horbar,

Richt ber Verftand erreicht's; Dn nun, wenn Du also geirrt haft,

Wirst vertrauen; nicht weiter ja reicht ber Menschen Erkenntnig 2).

Obgleich num biese Rlagen über bas menschliche Elend ber griechischen, ja ber menschlichen Ansicht überhaupt gemäß



<sup>1)</sup> Adv. math. VII. 122. πριτήφιον είναι τῆς ἀληθείας οὐ τὰς αἰσθήσαις, ἀλλὰ τὸν ὀρθὸν λόγον τοῦ δὲ ὀρθοῦ λόγου τὸν μέν τινα θεῖον ὑπάρχειν, τὸν δὲ ἀνθρώπινον ὧν τὸν μὲν θεῖον ἀνθξοιστον είναι, τὸν δὲ ἀνθρώπινον ἐξοιστόν.

<sup>2)</sup> V. 327. ἀκύμοροι, καπνοῖο δίκην ἀρθάντες ἀπέπταν, αὐτὸ μόνον πεισθέντες, ὅτῷ προσέκυρσεν ἔκαστος, πάντοσ ἔλαυνόμενοι. τὸ ὅἔ οὖλον ἐπεὐχεται εὐρεῖν αὔτως, οὐδ' ἐπιδερκτὰ ταδ' ἀνδράσιν, οὔτ ἔπακουστά οὖτε νόῷ περιληπτά. σὺ οὖν, ἐπεὶ δδ' ἐλιάσθης, πεύσεαι, οὺ πλεϊόν γε βροτείη μῆτις ὅρωρε.

find, so erkennt man boch schon in ihrer vorherrschenden Richtung auf die Erkenntniß, noch mehr in der Anklage ber Sinne, ja selbst in den einzelnen Ausbrücken ') die Berwandeschaft des Empedokles mit den Cleaten.

Für die philosophische Lehre des Empedokles ist es bes sonders zu merken, wie er einen Segensah zwischen wenschslicher und göttlicher Erkenntnis macht, und diese, der eleatischen Lehre gemäß, als die Erkenntnis Gottes, des eisnen, welcher Alles regiert, betrachtet; denn Gott ist, wie die göttliche Wahrheit, unaussprechdar, kein Sterblicher hat die Bereinigung aller Dinge durch die Liebe gesehen die Vernenschlichenden Vorkellungen von Gott:

Richt an Gliebern gebaut ist er mit menschlichem Kopfe, Nicht vom Nacken herab ein Paar bes Gezweiges ihm ausstrebt,

Nicht find Fuß' ihm gegeben, nicht schnelle Schenkel, noch Schamtheil,

Sondern heiliger Geift, unsagdarer, ward ihm zum Loose, Welcher mit schnellen Gedanken umher durchfähret das Weltall 3).



<sup>1)</sup> Man vergleiche: die höchste Wahrheit heißt nioris beim Parm. u. b. Emp., ihr entgegengeset die döfa +. 301, roos u. roeir, det beiden in doppettem Sinne, das oblor u. nleor bei beiden, die zwia des Emped. entsprechen den µely des Parmenides. Man konnte dies Berzeichnis seicht noch vermehren.

<sup>2)</sup> V. 57.

<sup>5)</sup> V. 295. οὐτε γὰς ἀνθεριμέη πεφαλή πατὰ γυζα πέπασται, οὐ μὲν ἀπαὶ νώτων γε δύο πλάδοι ἀθοσουσικ, οὐ πόδες, οὐ δοὰ γοῦν, οὐ μήδεα λαχνήεντα,

Nun scheint er sich hierbei von den Cleaten nur danin entsernt zu haben, daß er die verneinende Seite ihrer Lehre, im welcher sie das unaussprechliche Eins als untheilbar, von als lem Werden geschieden, unzeitlich und unräumsich darstatten, in seiner Darstellung zweücktreten ließ, dazegen in der Nastur, soweit es menschlichen Gedanken verzönnt ist, das Wahre zu erforschen suche. Man kann sagen, Empedockes und Jenon stellen und die deiden entgegengesetzen Geiten der elektischen Lehre darz beider sind als Schüller des Parmensoes zu betrachten, der eine aber hat, der Hauptsache nach, nur die Lehre dom Ueberstunkichen verstheibigt, der andere dagegen seine Naturlehre weitet entswickelt.

In bieser ging nun Empedokles ganz von der Ansicht der Eleaten aus, daß alles Wahre Eins sei. In seiner Einheit ist es einer Augel gleich; er nennt es den Sphärros, in welchem schon die Alten den Gott des Empedorkles erkannt haben \*):

**7**1.5 5.5

άλλὰ φρὴν ἐερή καὶ ἀθεσφατος ἔπλετο μοῦνον φροντίσι κόσμον ἄπαντα καταΐσσουσα θοῆσι.
Cf. v. 302 — 304.

<sup>\*)</sup> Arist. de anim. I. 6; met. III. 4. τίθησι μὶν γὰς (ὁ Ἐμπ.) ἀρχήν τινα τῆς φθορᾶς τὸ νεῖκος· ἀόξειε ἀ' ἄν οὐθὰν ἦττον τοῦτο γεννὰν ἔξω τοῦ ἐνός· ἄπαντα γὰς ἐκ τεύτου τὰἰλα ἔστι πλὴν ὁ θεός — — εἰ γὰς μὴ ἦν (τὸ νεῖκος) ἐν τοῦ πράγμασιν, ἐν ἄν ἦν ἄπαντα, ῶς φησω. De gen. et ceit.II. 6. ὁ δὲ (Εμπ.) τὴν μίξιν μόνον ἐπαινεῖ. παίτοι τά γε στοιχεῖα διακρίνει οὐ τὸ νεῖκος, ἀλὶ' ἡ φιλία τὰ φύσει πρότερα τοῦ θεοῦ· βεοὸ ἀν παὶ ταῦτα. Βοβ δὶς Œiemente φύσει πρότερα τοῦ θεοῦ βεὶπ, iệ Holgerung bes Xsift, weiche er fetôft fonft bem Emp. niất ξυμβόρειδευ wagt. ⑤. de gen. et core. I. 1.

Alfo stehet er sest im starden Wusen des Einklangs, Rund der Spharos umber, verzwüglicher Ruhe sich foruend ").

Als eine vollkommene Einheit wied er auch als ein Wert der Liebe betrachtet; von ihr wird er regiert, der herre schenk. der vollkommenen Gläckseligkeit und Unschmid des Lebens. die nie den Cleaten, ist das Waterielle von der wirkenden Kraft nicht geschieden. Die Liebe, als die einis gende Gottheit, als die einzig wahre Kraft, deudt sich Empedseles, so wie Parmenides, als von der Mitte der Welt aus wirksam und Alles durchdringend d. Sie ist ihm das Eins als die Ursache, welches alles einigt d. ja

Das der Spharos der Gott des Empedolles fei, fagt ausbendlich Prosl. in Acid. I. p. 118 Crous. S. Sturr p. 277—292:

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fel. 272 b; cf. Peyron p. 52 sq.; Brandis comment. Eleat. p. 132; Sturz v. 25.

ούτως άρμονίης πυχινώ χρυφώ ξυτήρικται, φραίρος, πυκλατεράς, μανία περιγηθέι γαίων.

<sup>2)</sup> V. 97, 186 sq., 305 sq., wo die uralte Gottheit die Kopris ist. Dies bezweifelt Brandis Gesch. der gr. rom. Phil. S. 208; Sthein. Museum III. S. 127. Das Fragment ist ja allerdings rathsselbaft, wenn es aber nach der philosophischen Lehre des Empedakes gedeutet werden soll, so sprechen für meine Auslegung die Ausdrücke Zeus und Poseiden, van welchen der erste entschieden das Feuer, der andere wahrscheinlich das Wasser debeutet, und mithin schoint die Abwesenheit des Dienstes dieser Götter auf einen Zustand zu gehen, in welchem die Elemente noch nicht auseinandergetreten sind.

<sup>3)</sup> V. 57; 136 sqq.; theel, arithm. p. 8 sq.

<sup>4)</sup> Arist. met. III. 4. 'Eun. — Alyet, & tl note to Er lett. Sófete yaç ar Alyetr touto try tellar elvat. altla yeur louds asen rev le elva naut.

er scheint sie als alleinigen Grund aller Dinge und als das einzig Seiende bezeichnet zu haben '), so wie er auch in anderer Beziehung die vier Elemente als die materielz sem Grundlagen alles Daseins als Eins gesetzt haben soll '). In einer andern Richtung seiner Darstellung nannte er auch die eine bewegende Kraft, die Einheit der Liebe und des Hasses, die Rothwendigkeit, von welcher alles abshange'). Diese Seite der Weltkraft scheint Empedozies dann besonders hervorgehoden zu haben, wenn er auf die traurige Lage der Dinge, auf den Irrthum, in welzchem wir leben, blickte'), so wie er alsdann auch den Welderstreit der Krafte untereinander, welcher der Liebe entgegengesetzt ist, als Ursache in die Weltbildung einzscherte; denn:

Alle stritten nun nacheinander die Glieder des Sottes'). Die Erkenntniß dieses Weltganzen ist nun das, nach welchem der Mensch streben soll; aber nur unvollkommen

<sup>1)</sup> Ib. 1. Ετι δε το πάντων χαλεπώτατον και πλείστην ἀπορίαν έχον, πότερον το εν και το όν, καθάπερ οξ Πυθωγόρειοι και Πλάτων έλεγεν, οὐχ ετερόν τι έστιν, ἀλι' οὐσία τῶν ὄντων ἢ οὐ, ἀλι' ετερόν τι το ὑποκείμενον, ῶσπερ Ἐμπ. φησι φιλίαν, ἄλλος δε τις πῦρ, ὁ δὲ ὕδωρ, ὁ δὲ ἀερα.

<sup>2)</sup> Arist. de Xen., Zen. et Gorg. 2. nal elves tij plv pstei nolla te nal tij dianolosi, tij de spiosi tattag' avev tor alther i ev.

S) Bon ber Nothwenbigkeit im Allgemeinen Arist, phys. VIII. 1; Cic. de fato 17; von ihr neben ben beiben anbern bewegenden Ursachen Simpl, phys. fol. 107 a; von ber Nothwenbigkeit als allgemeiner bewegenden Kraft. Simpl, phys. fol. 43 a; Plut. de plac. phil, I. 26; de anim. procr. 27.

<sup>4)</sup> V. 5 sq.; 192; Simpl. phys. fol. 272b; cf. Peyron p. 52.

<sup>5)</sup> Peyron l. l. navra yao éfeige noleuisero quia desis.

kann er sie erreichen, indem er in sich selbst die Werke ber Liebe erblickt. Bon dieser fagt baber Empedokles:

Schau' im Geifte fie an und fige nicht ftammenben Au-

Sie, die auch sterblichen Gliebern fich eingeboren erzeiget, Durch fie benken fie Liebes und schaffen auch ahnliche Werke,

Rufen sie Freudigkeit und Aphrodite mit Namen. Doch niemand ersah sie in aller Dinge Umkreisung, Keiner ber Sterblichen ').

Die menschliche Erkenntnis namlich, weil der Mensch nur als ein aus der gottlichen Sinheit herausgeschrittener Theil der Welt betrachtet werden kann, ist durch den Streit und den Haß unvollkommen; sie kann zwar alle Elemente des Ganzen erkennen, aber nicht in ihrer vollendeten Sinheit, in welcher doch ihre Wahrheit besteht. Die wahre Sinheit der Dinge ist nur sich selbst offendar; sie ist der gottslichen Erkenntnis vorbehalten<sup>2</sup>).

V. 58. την συ νόφ δέρχευ, μηδ' ὅμμασιν ἦσο τεθηπώς,
ῆτις καὶ θνητοῖσιν νομίζεται ἔμφυτος ἄρθροις,
τῆ τε φίλα φρονέουσ ἰδ' ὁμοία ἔργα τελοῦσι,
γηθοσύνην καλέοντες ἐπώνυμον ἠδ' ᾿Αφροδίτην.
τὴν οὖτις μεθ' ἄπασιν ἐλισσομώνην ὀεδάηκε
θνητὸς ἀνήρ.

In ver Einheit bes Sphaws find num alle Stammte bes Seins in Aebe beschlossen ohne alle Worschiedenheit '); von allem Straite fann, führen fie in ihm ein seliges Les ben voller Heiligkeit:

Icuen was nicht Ares ein Gost, noch gewaltiger Schlacht-

Noch auch Zeus ber Herrscher, noch Kronos, noch auch Poseibon,

Sondern Königin Appris.

Und so beschreibt Empedokles weiter, wie bort nicht unreine blutige Opser ber Göttin bargebracht wurden und man sich ber Beischspeisen enthielt 2), alles nach seinen

σε γῶρ γνωρίζει τὰ στοιχεία πάντα το γὰρ νεῖκος οὐπ έχει, ἡ δε γνῶσις τοῦ ὁμοίου τῷ ὁμοίου — οἱ δὲ περὶ φύσεως, οἶον Ἐμπ. ὡς εἰς γνωριμώτερον ἀνάγων λέγει, ὁ τί ποτε τὸ ἕν ἔστι ΄ δίξειε γὰρ ἄν λέγειν τοῦτο τὴν φιλίαν εἶναι αἰτία γοῦν ἐστὶν αῦτη τοῦ ἐν εἶναι πᾶσιν. Der mittiere Gat entháit eine Folgerung bes Arift., welche bas Innerfie ber Sehre bes Émpebolles trifft.

<sup>1)</sup> Arist, de gen. et corr. I. 1. Έμπ. — ὅταν εἰς ξν συαγάγη την άπασαν φύσιν πλην τοῦ νείνους, ἐχ τοῦ ἐνὸς γίγνεσθαι πάλιν ἔκασσαν σύσιν πλην τοῦ νείνους, ἐχ τοῦ ἐνὸς γίγνεσθαι πάλιν ἔκασσαν από πάθεσι ἐγένετο τθ μέν ὕδωρ, τὸ δὲ πῦς κτλ. — ἀφαιρουμένων σὖν τούτων θιαφορών (εἰσὶ γὰρ ἀφαίρεται, γενθρεναί γε) κτλ. — διόπερ καὶ τόνε ἰξ ἐνὸς ἐγεννήθησαν, οὐ γὰρ δὴ πῦρ γε καὶ γῆ καὶ ὕδωρ ξτι ὅννα ἐν ἦν τὸ πᾶν. Diefe Stella muß ich ber Unfücht entgegenfegen, welche Branbis im rhein. Mus. a. a. D. S. 181 dußert, daß ber haß auch für ben Sphár τοδ noch seine Bedeutung habe, indem er verhindert, daß bie vers schiedenen Clemente nicht durch daß Band der Liebe zusammenwüchsen. Es giebt in der That keine verschiedenen Clemente im Spháros, sondern die verschiedenen Clemente find nur untergeordnete Principiem.

<sup>2)</sup> V. 805. οδδέ τις η πείνοισιν Αρης δεός, οδδέ Κυδαιμός, οδδέ Ζεδς βασιλεύς, οδδέ Κρόνος, οδδέ Ποσειδών,

Borftellungen von einem heiligen Leben. Dann aber erwähnt er auch, wie diese Einheit der Natur durch die eigne Schuld der Glieder bes Gottes aufgehoben worden sei:

So Nothwendigkeit ist's, der Gotter ewiger Aussperuch, Sollte mit Schuld, mit Mord die holden Glieder befleden

Sich ein Damon, bestimmt zu ewig dauerndem Leben, Daß er taufend Zeiten umirr', entfremdet den Sel'gen, Wie denn auch ich jest din ein Flüchtling von Gott und im Irrsal,

Rafenbem 3wifte gehorfam 1).

Man sieht hierin, wie ihm die Kraft des verderblichen Hasses (veixoc, kx90c, xóroc?), nicht außer den Dingen selbst liegt, sondern in ihnen, so wie ihm ja auch die Liebe in den Dingen ist, und man begreift, wie ihm überzhaupt eine Vorstellungsart eigen ist, welche die Einheit des Bewegenden und des Bewegen, des Erkennenden

άλλά Κύπρις βασίλεια. —
τὴν οῖ γ εὐσεβέεσσιν ἀγάλμασιν ἐλάσχοντο,
γρακτεῖς τε ζώοσι, μύσοισί τε δαιδαλεόθμοις,
σμύρνης τ' ἀκρήτου θυσίαις, λιβάνου τε θυώδους
ξουθών τε σπονδὰς μελιτών διπτοῦντες ἐς οὖδας,
ταύρων δ' ἀκρήτοισι φόνοις οὐ δεύετο βωμός,
ἀλλὰ μύσος τοῦτ' ἔσχεν ἐν ἀνθρώποισι μέγιστον,
θυμὸν ἀποδδαίσωντες ἐέδρεναι ἡέα γυῖα.

V. 8. ἔστιν ἀνάγκης χρῆμα, θεων ψήφισμα παλαιόν, εὖτέ τις ἀμπλακίησι φόνφ φίλα γυῖα μιήνη βαίμων, οἔ τε μακραίωνος λελάχασι βίοιο, τρίς μιν μυρίας ὥρας ἀπὸ μακάρων ἀλάλησθαι· τῆ καὶ ἔγὼ νῶν εἰμί, φυγὰς θεόθεν καὶ ἀλήτης, νείκει μαινομένφ πίσυνος.

<sup>2)</sup> V. 30; 51; 74; 98; 132.

und bes Erkannten festhalt, und in welcher er sogar der Liebe Lange und Breite zuschreibt, also ihr ein körperliches Dasein beilegt '), ob er sie gleich nicht mit den Ausgen will schauen lassen.

Aber indem er in die Sonderung der natürlichen Dinge einging, unterschied er auch die bewegende Kraft von der bewegten Masse. Daß ihm die Krafte in der Belt nur bewegende, auf keine Beise aber verändernde Krafte sind, bezeichnet seine Naturlehre als eine mechanische. Den Grundsat der mechanischen Physik spricht er mehrmals in seinem Gedichte deutlich aus:

Thorichte! nicht ift ihnen gewährt weitreichende Einsicht, Welche hoffen, es werde zuvor Nicht-Seiendes werden Ober sterben etwas und ganzlich gehen zu Grunde "). Es ist unmöglich, daß aus dem Nicht-Seienden Etwas werde und daß jemals das Seiende aufhöre zu sein "):

Andres verkund' ich Dir, nicht ist naturliches Werben Sterblicher Dinge und nicht Bollendung verderblichen Tobes,

Sondern allein Semisch und Entmischung besteht ber Gemischten;

V. 30. νεῖκος οὐλόμενον ἀίχα τῶν ἀτάλαντον ἀπάντη, καὶ φιλίη μετὰ τοῖσιν, ἴση μῆκός τε πλάτος τε.
 Cf. Arist. met. XII. 10.

<sup>2)</sup> V. 109. νήπιοι t οὐ γάρ σφιν δολιχός ρονές εἰσι μέ-

ος δη γίγνεσθαι πάρος οὐκ δὸν δλπίζουσιν,

η καταθνήσχειν τε και εξόλλυσθαι απάντη.

<sup>3)</sup> V. 124 sq.

Sterblichen Menschen wird sie genannt natürliches Berben 1).

Sate und Lehren, welche ganz ber eleatischen Ansicht und Ausbrucksweise entsprechen.

Empedokles mußte bemnach gewisse urspringliche Stoffe annehmen, und er schloß sich hierin der gewöhnlichen Vorsstellung von den vier Elementen an. Diese Elemente, welche er mit Götternamen schmuckt, die alte Mythologie in physischem Sinne deutend<sup>2</sup>), denn sie erscheinen als göttliche, unsterdliche Kräfte in der Natur, diese bilden alles das, aus welchem sich die einzelnen Erscheinungen in der Natur zusammensehen:

Aller Dinge hore zuerst vier Wurzelgeschlechter, Feuer und Wasser und Erd' und Aethers gewaltige Tiefe, Denn aus viesen ist alles, was war, was ist und was sein wird.

Damit nun niemand bie Berwanbtschaft dieser Lehre mit ber bes Parmenibes verkenne, ist uns auch überliesert worben, bas Empedokles die vier Elemente wie zwei betrachtete, indem er das Feuer allen übrigen Elementen, welche ihm eins sind, entgegensetze4); und offenbar ist es aus

<sup>1)</sup> V.105. ἄλλο δέ τοι ξρέω· φύσις οὐδενὸς ἔστιν ἀπάντων θνητῶν, οὐδέ τις οὐλομένου θανάτοιο τελευτή, ἀλλὰ μόνον μίζις τε διάλλαξίς τε μιγέντων ἔστι, φύσις δὲ βροτοῖς ὀνομάζεται ἀνθρώποισιν.

<sup>2)</sup> V. 26 sq.

<sup>8)</sup> V. 160. τέσσαρα γὰρ πάντων διζώματα πρώτον ἄπουε, πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γαῖαν ἰδ' αἰθέρος ἄπλετον ὕψος, ἐκ γὰρ τῶν, ὅσα τ' ἦκ, ὅσα τ' ἔσσεται, ὅσσα τ' ἔασιν.

<sup>4)</sup> Arist. met. I. 4; de gen. et corr. II. 3.

ven einzelnen Raturerklärungen, daß ihm das Feuer das Borzüglichere in der Mischung der einzelnen Dinge war, so wie es dem Parmenides das Wahre in den Dingen bedeutet. Denn die wärmern Geburten sind dem Empedokles die männlichen, die kältern die weidlichen '), geringere Einsicht entsteht aus kälterm Blute '), und Lod und Schlaf gehen aus der gänzlichen oder theilweisen Arensung des Feuers von den übrigen Elementen hervor '). Und hierbei ist wohl Empedokles nicht stehen geblieden, sondern wir haben alle Ursache, einer spätern Ueberlieserung zu trauen, nach welcher er gelehrt hat, das Feuer sei das wahre göttliche Wesen der Dinge, aus Feuer sei Alles und in Feuer löse sich Alles auf ').

Die wirkliche Tremung ber Clemente vonsinander ent: fteht num aber erst durch ben Soff, benn unsprünglich waren sie miteinander im Sphäros verbunden und unber weglich feststehend. D. Empeddles setzt also hiermit ver-

<sup>1)</sup> V. 240-246. Das Umgefehrte nahm Parmentbes an.

<sup>2)</sup> Interpr. Herst. Cauqu. pl 638.

<sup>9)</sup> Plut. de pl. phil. V. 24; 25.

<sup>4)</sup> Orig. phil. c. 3. xal to the morados voegov não tor seón, xal aurectaral ex nugos tà návea xal els não àralushasers . Cf. Sturs p. 274 sq. Dies lettere beståtigt sich auch baburch, baß nach seinem Ausbeucke Apris bem schnellen Zeuer die Detrschaft giebt. Simpl de coelo ap. Peyron p. 28. v. 24. Branz die Gesch. der gr. rom. Phil. S. 204 macht dagegen auf eine Stelle des Plutarch de primo frig. 16 ausmertsam, nach welcher Empedostes das Zeuer als das Substrat des Hasses, weil es zerzstreuend wirke, angesehen haben soll, das Wasser dagegen als Substrat der Liebe. Wenn die Angabe richtig ift, so kann sie bennoch nur sehr particulare Punkte der Physis des Emped. berucksichtigen.

<sup>5)</sup> V. 45. ταύτη δ' αλέν ξασιν άκίνητοι κατά κύκλον.

fchiedene Zeiten aund vorschiedene Zustände der Welt, indem zuerschalles wan der Liebe vereinigt ist, nachher aber die Elemenspründ die Lebendigen Wesen sich vonsinander trennen. Donntles verkind' ich, denn bald ist Alles zu Einem erwardsen.

Baib d'rauf spaktet 28 sich, daß Bieles aus Einem hervorschießt ").

Die Miter mehmen diese Ergeblung des Empedokles von den Derioden der Welthalbung buckfläblich, indem sie sat gen, nach feiner Lehre fei bald Mues Gins burch bie Liebe. sed sei Bides, und biefes fich selbst kind burch irgend einen 3mift ). Es ift fcwer, fich dariben im entscheiben, ab and Empedolies bas, was er von den Benindenntgen der Welt ergablte, für eine wahre Thatfuche hielt, ober mir burth die Form des epischen Gebichts und der Returlehre sich germungen fak, die Bilbung der Welt als einen geschichtlichen Werlauf barzustellen, ben Meinungen der Manschen nach, withmub die gottliche Wahrheit sich gory miders verhalte. In dem lettern Kall murde er des Beispiel der Eleaten für sich gehaht haben, welche nicht anders, als er, in ihrer Noturlehre varfahren konnten, er: sablend namlich, wie exft das Eine, bann bas Andere fich gebildet babe; auch flimmt baffur feine Reigung, Bieles wur als Schoin ver Sinne zu betrachten, ja die gange Ratzuslehre in biesem lichte zu bebandeln. In bam erften

V. 34. δίπλ ερέω, χοτε μεν γὰρ εν ηὐξήθη μόκον είναι εν πλεόνων, τοτε δ' αὐ διέφυ πλέον εξ ένὸς είναι κτλ.
 Cf. v. 98 aq.

<sup>2)</sup> Plat. soph. p. 242; Arist. phys. L 4.

Falle bagegen wurde er von der Lehre der Cleaten wesentlich abgewichen sein, wozu er wohl gesührt werden
konnte, wenn er bemerkte, wie doch die transige kage des
irrenden Menschen in irgend einem wahrhaft. Seienden
gegründet sein musse. Auch konnte er sich dei der Annahme, daß die Welt zuweilen durch Liebe vereint, zuweilen durch Haß bewegt wird, auf die alterthümliche Borstellung stägen, daß selbst die Gottheit der Nothwenbigkeit gehorche \*). Schwerlich hat Empedokles in seinem Gedichte über diesen Punkt sich deutlich erklart; vielleicht
hat er selbst geschwankt, wie denn ein solches Schwanken
der Unterscheidung zwischen der richtigen Vernunst der
Menschen und der göttlichen zum Erunde liegen wöchte.

Es sei erlaubt, hier eine allgemeine Bemerkung einzuschalten. In der pantheistischen Richtung, in welcher die Eleaten offendar sich befanden, indem sie das Werden und die Vielheit der Welt aufzuheben und alles auf das einige und bleibende Wesen des Seienden zurückzusühren strebten, kann man doch nie dahin gelangen das Werden und die Vielheit zu einem völlig Nichtigen zu machen, sondern man muß beide in der Vorstellung des Menschen zugeden und die Wahrheit derselben nur dadurch sich verbergen, daß man davon absieht, wie die Vorstellung und das Subjective doch auch objective Wahrheit hat. Daher sind diese Vorstellungsweisen eigentlich in einem dualistis

<sup>\*)</sup> Arist. VIII. 1. 8 πες δοικών Έμπ. αν είπεῖν, ώς τὸ κρατεῖν και κινεῖν εν μέςει την φιλίαν και τὸ νεῖκος ὑπάρχειν τοῖς πράγμασιν έξ ἀνάγκης. Sagte boch auch Parmenides, bie starte Rothwenbigseit halte bas Gins in ben Banben ber Grenze.

schen Segensatz befangen, welchen sie nicht aufzulosen wisfen, zwifchen bem überfinnlichen Babren und bem finnfichen Schein, fo jeboch, baß fie ben lettern bem erftern gentlich unterordnen. Beim Empedolles nun scheint bie fer bualistische Reim ftarter sich entwickelt zu haben, als bei ben Cleaten selbst, und bie, welche feine Lehre so beuten, als hatte er alles aus bem Streite zwischen ber Liebe und bem haffe, als zwei gleich ftarken und gleich urfwüniglichen Rraften, hervorgeben faffen, betrachten fie wirklich als einen reinen Dualismus. Es ist wohl moglich, daß ihm klar geworben war, daß bem subjectiven Werden und der subjectiven Bielheit ein objectives Werben und eine objective Wielheit zur Geite gefet werben muffe, und ware dies, so wurde hierin sein wesentlicher Unterschied von ben Cteaten liegen; aber man wird boch gewiß zugeben muffen, daß er bennoch nicht zu einem winen Dualismus tam, fonbern bie Belt bes Saffes ber Belt ber Liebe, wenn biefer Ausbruck gestattet ift, burchaus unterordnete und nur in diefer das Gottliche erblickte und bas Substrat aller Dinge, in jener bagegen ben Schein bes Werbens und ben menschlichen Frethum und Die Mucht und Qual aller Dinge; benn bafur fprechen zu entschieden alle Ueberlieferungen, welche wir von bem Bufammenhange feiner Principien haben, wahrend für jene bualiftische Auslegung nur solche Angaben angeführt werben konnen, welche lediglich von Einzelheiten feiner Lehre ausgehen \*).

<sup>\*)</sup> Herzu rechne ich seine eigenen Ausbrücke v. 51, wo bas veixas άτάλαντον άπάντη genannt with, während die φιλότης

In seiner Erzählung von ber Beltbilbung burch bie bewegenden Rrafte ging er nun aus, wie ichen bemenkt. von ber Mischung aller Dinge in volliger Einbeit. Deber läßt ihn auch Aristoteles lebren, das erste Erzeugende fei bas Gute, bie Liebe 1), welche ben Spharos bilbet. hierbei muß man nun bemerken, bag bie Liebe als bie Kraft erscheint, welche die voneinander verschiednen Elemente verbindet. Sie erscheint nicht schlechthin als die verbindende Kraft, sondern als die das Berschiedenartige verbindende Kraft; baher ist fie überall wirksam, wo eine Mischung verschiebner Elemente flattfinbet 2), besonders in ber Bilbung bes Organischen 1). Durch ben Streit bagegen treten die Elemente gesondert auseinander, nicht so, baß imend ein leever Zwischenraum zwischen fie trate, benn es giebt nichts Leeres 1), sondern nur in der Art, daß nun ein jebes Clement fich in eine gleichartige Maffe fam-

ton univos er miliaos er heist; aber es. kft, wie ber Insammenhang bes, wenn unch sehr zerrissenen Bruchstuds, zeigt, an bieser Stelle nicht bavon die Rede, die beiden Kräfte überhaupt gegencinander zu messen, sondern nur ihr Berhaltnis zueinander zu schlidern, wie es in der Welt erscheint, swald diese in die Bietseit zerfallen ist, wie denn auch beim Parmenides v. 126 dieselbe Bergeleichung in ähnlichen Ausdrücken vorkommt.

<sup>1)</sup> Met. XIV. 4. Es ist mertwurdig, daß hier die gella geradezu orwzeiw genannt wieb.

V. 130. ως δ' αύτως δου κράσιν Επαρκέυ μάλλον ξασιν, άλλήλοις ξοιερκευ, όμοιο δώτ' λαφροάτη.

<sup>5)</sup> V. 203 - 207; 218; 220 sq.

<sup>4)</sup> V. 65; 183. oùde ti toù nartds nevedr nelet, oùde neglocor. Empedottes scheint hierdurch dem Parmenides beigutimmen, des das Gange ein releidr fei. Bergl. Arist. de Kon., Zen. et Gorg. 2.

melt '), und so bie Rischung ausgehoben wird, weswegen auch ber Sag als ber Gegner organischer Bilbungen erscheint. Wenn baber auch Empedokles gelehrt hat, bie Liebe verbinde Gleiches mit Gleichem 2), so gilt dies boch nicht von der Gleichheit ber Elemente, sendern vielmehr bavon, bag ber Babrheit mach umb vor ber gottlichen Kraft ber Liebe Alles einander gleich ift 3). Roch wentger barf man barin eine Folgewidrigkeit bes Empebolles suchen, bag nach ihm zuweilen ber haß verbindet und bie Liebe trennt'), vielmehr trennen und verbinden beibe ihrem Begriffe nach; ber Dag trennt bie Mischung ber Glemente und verbindet Feuer mit Rener, Luft mit Luft, jeben Elementartheil mit bem ihm Gleichartigen, in umge kebrter Urt aber wirkt die Liebe. Dies liegt offenbar in ben Begriffen des Empedolles von den entgegengesetten beweamben Kruften, wiewohl es scheint, bag er barüber teine beutliche Erlätzung abgegeben bat.

So wie num Empebolles die bewegte Welt aus dem Spharos, in welchem die Liebe ohne Grenzen waltet, her-

<sup>1)</sup> Arist. met. I. 4. δταν μέν γὰς εἰς τὰ στοιχεῖα διίστηται τὸ πᾶν ὑπὸ τοῦ νείκους, τοτὰ τὸ πῦς εἰς ἐν συγκρίνεται καὶ τῶν ἄλλων στοιχείων ἔκαστον. V. 166 sq.

<sup>2)</sup> Arist. eth. Nic. VIII. 2. Ef Evartles de rourois alloi ve nal 'Emn. vd yao omoor rou omolov explessai. Magn. mor. II. 11; eth. Kud. VII. 1. Die Luft entsteht burch bie Mischung mit bem Gleichen, die Unluft burch die Mischung mit dem Ungleichen.

<sup>5)</sup> Daher werben v. 131 die Dinge in ihrer Berbindung untereinander ouwersert Appostry, nicht als wenn eine Berwandsung aus unähnlichen in ahnliche mit ihnen vorginge, da ja Emp. Leine Berwandlung gugieht. Of. Arist. da gen. et carr. I. 1.

<sup>4)</sup> Sierin irrt Arist. met. I. 4.

vorgeben läßt, so, konnte man meinen, habe er auch einen entgegengesetten Ausgang ber Beltbilbung fich ben= ten muffen, in welchem ber Sag Alles feststellt, nachbem er alle vier Elemente rein voneinander gesondert babe. Dit bieser Borftellungsart wurde es übereinstimmen, bag von einem boppelten Weltuntergange nach ber Lehre bes Empedofles gesprochen wird, bem einen burch die Berrschaft ber Liebe, bem anbern burch bie Berrichaft bes Baffes 1). Aber wir haben allen Grund, biefer spatern Ues berlieferung zu mistrauen, benn zwar finden wir, bag in feinem Gebichte von reinen Elementen als Berten bes Baffes gesprochen wird 2), nirgends jeboch ift eine gang: liche Entmischung aller Elemente angedeutet, vielmehr scheint es, dag Empedokles neben ber bewegten Belt noch immer ben felig ruhenben Spharos fich bachte. So wird uns gesagt, die bewegte Belt fei nur ein kleiner Theil bes Ganzen, bas Uebrige aber trage Maffe 3). Und bamit scheinen auch Stellen seines Gebichts übereinzukommen, in welchen er erzählt, wie zwar einzelne Theile von ber Mischung ber Elemente fich losreißen, aber ba-

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 416.

<sup>2)</sup> V. 70 sq. Cf. Arist. de gen. et corr. I. 1. Die Meinung, daß Empedokles alle Dinge als aus ben vier Clementen gemilcht sich gedacht habe, beruht auf nicht genügenden Zeugnissen. Wahrscheinlich eine Bermischung der Lehre des Empedokles mit der des Anaragoras.

<sup>5)</sup> Plut. de pl. ph. I.5; ap. Kuseb. pr. ev. XV. 33. 'Εμπ. δε κόσμον μεν ένα, οὐ μέντοι τὸ πᾶν είναι τὸν κόσμον, ἀλλ' ὑλίγον τι τοῦ παντὸς μέρος, τὸ δε λοιπὸν ἄργὴν τὴν ὅλην. Daffetbe lehrte auch Meliffos. Die trage Masse ist wohl ohme 3weisel ber Spharos.

bei boch die von der Liebe zusammengehaltene Einheit bestieht:

- Wenn nun ber 3wift zur außersten Tiefe gekom=

Aber inmitten bes Stroms ber Umfreifung herrschet bie Liebe,

Dann kommt in ihm Alles zusammen, so baß es nur Eins ist,

Richt derstreut, vielmehr bicht Eins an das Undre gefüget.

Solchem Gemifch hinfloffen unzählige Menfchengefchlechter;

Vieles jedoch steht noch nicht gemischt in Bechselberaubung,

Welches annoch ber 3wift zurückhielt, herrschend von oben \*).

Auch fett feine Lehre, daß die frommen Seelen der Mensichen nach dem Tode ein gottliches Leben genießen, voraus, daß der felige Spharos neben der Welt, welche vom Haffe bewegt wird, fein Bestehen habe:

Wenn ben Korper verlaffenb, jum freien Aether Du auffleigft,



<sup>\*)</sup> V. 186. Cf. Peyr. p. 58.

— ἐπει νεῖχος ἐνέρτατον ἵχετο βένθος,

δίνης ἐν δὲ μέση φιλότης στροφάλιγγι γένηται (ξ),

ἐν τῆδ' ἡδὲ τὰ πάντα συνέρχεται ἕν μόνον εἶναι,

οὐχ ἄφορ', ἀλλὰ θέλυμνα συνιστάμεν ἄλλοθεν ἄλλα.

τῶν δὲ τε μισγομένων χεῖτ' ἔθνεα μυρία θνητῶν.

πολλὰ δ' ἄμιχτα χατεστήχει περαϊζομένοισιν

ἀλλάξ, ὅσσ' ἔτι νεῖχος ἔρυχε μετάρσιον.

Wirst Du sein ein umfterdlicher Gott, nicht stechlichen Looses 1).

Alles dies, zusammengenommen mit seiner ganzen Worstellungsweise, überzeugt uns, daß er überhaupt die Macht
des Hasses nur über einen Theil des Seienden ausdehnte,
über den Theil, welcher sich vom Ganzen losreißt und
sich selbst mit Schuld besteckt, und dadurch auch dem Irthum der Sterblichen anheimfällt.

Stwas Underes ift es aber mit der Herrschaft der Liebe; diese tritt wirklich im vollkommenen Maaße ein, so daß selbst von Zwischenzeiten zwischen den verschiedenen, auseinander solgenden Weltbildungen gesprochen wird. hieran erkennt man am meisten, wie der Has dem Empedokles nur etwas in der Verstellung sterdlicher Wesen Liegendes ist und ihm nur in dieser Wahrheit haben kann. Wie ganz anders behandelt er dessen Herrschaft und die Herrschaft der Liebe! Und wenn der Has denn wirklich unstergeht und zuletzt nichts mehr ist, als etwa die Grenze des Ganzen, so ist dies ja nach seiner Lehre der stärkste Beweis, daß er kein wahrhaftes Sein hat, da nichts wahrhaft

V. 396. ἢν δ' ἀπολείψας σῶμα ἐς αἰθές' ἐλεύθερον ἔλθης.

eorem adavaros deós, αμβροτος, αύχ έτι δνητός. Ob biese Berse, welche auch am Ende bes sogenannten goldenen Gebichts stehen, dem Empedotles angehoren, muß bezweiselt werden; die Lehre aber, welche sie enthalten, gehort ihm gewiß. Cf. Clem. Alex. strom. V. p. 607.

<sup>2)</sup> Arist. phys. VIII. 1.  $\hat{\eta}$  eig Eun., èv µéges zuveis sar nalla nall

Selenbes vergehen kann. Wenn er bemtoch ihm ein mahrhafted Sein vhjectiver Urt belgelegt haben follte, so wurde vies mar aus einer nicht recht folgerichtigen Jusammen: segung seiner Gevanken erklätt werben konnen.

Bei ber Unwendung ber allgemeinen Raturkräfte, welcho Empedolles zur Erklärung ber Erscheinungen voraussette, ist es mertwarbig, bag er nicht von ber herrschaft ber Llebe ausgeht, sondern die einzelwen Dinge fich bilben last aus einem Zustunde, in welchem ber haß fie bewegt und fie elementerisch gesondert hat, obgleich seiner Unmahme nach ber Urzuftand ein ganz anberer ift. Dies hangt aber theils mit feinem priefterlichen Charakter, welchem gemäß er burch sittliche Uebung bas vorbambene Bofe jum Guten zu fuhren frebte, theils bamit gufammen, baß er nur eine Physit vom Standpunkte bes Menschen lebren wollte; benn biefer Standpunkt iff in ber Belt, wie fie vom Saffe bewegt wirb. Zuerft entfteben ihm nun Die Mifchungen ber elementarischen Dinge, bie Sonne, Die Luft ober ber Mether, bas Meer und bie Erbe, aus welchen nach ber alterthumlichen Anficht ber mechanischen Physik Empedobles die organischen Besen entstehen ließ. Diese sind ihm Bilbungen ber Liebe, und es liegt in dieser gangen Unficht ber Gebanke ausgebrudt, bag bie Welt im Fortschreiten von bem Unvollkommnern zum Bollkomm nern fei. Mit ber Ausbildung ber unvollkommenften Dr= ganifation, welche in ben Pflanzen ift, scheint fich Empedokles eine Beranderung des Weltspftems verbunden gebacht zu haben, benn er lehrte, zuerst von allen lebenbis gen Dingen seien die Pflanzen entstanden aus ber Gin= wirfung ber Sonne und ber übrigen Elemente, ebe Tag

und Racht fich geschieben und ber Sonne Stralen fich um die Erbe gebreitet hatten 1). Es scheint dies eine allmalige Ausbildung bes anfangs feuchten Erbforpers burch Luft und Feuer vorauszuschen, wie eine folche auch in feinem Gebichte angebeutet wirb. Bei ber Befdreibung. welche Empedokles von der Entstehung der Thiere macht, zeigt es fich fehr auffallent, wie er mit andern Decheni= tern ber erften und auch fpaterer Beit bie Schwierigkeis ten, solche mannigfaltige und kunstvolle Organismen aus bem Busammenfluffe ber Elemente zu erklaren, groß fand. Aus ber feuchten Dischung ber Erbe läßt er zuerst burch bie Einwirkung bes Feuers gleichfam eingewickelte Geftalten (ούλοφνείς τύποι) bervorgeben, welche noch nicht ben lieblichen Leib ber Glieber zeigen, nicht Stimme noch Rebe haben 2). Diefe eingewickelten Geftalten werben von ben Auslegern nicht unrichtig mit ben Samen ber lebenbigen Dinge verglichen, nur scheint Empedokles barunter nur ben Samen einzelner Glieber verftanben zu haben; benn er läft zuerst die einzelnen Glieber ber Thiere burch die

<sup>1)</sup> Plut, de pl. ph. V.26. 'Kun, noote ter iden te derde ex yhs aradurat onou, nour tor hluor nequaledhem ned nour hukear nad rúnta diangedhem. Themist, in Ar. de prim. phil. p. 11. Bergl. die Lehre des Anaragoras. Die Oflanen har ben nach dem Emp. Emplindung, Begehren, Bergunft und Erstenntniß. Arist. de plant. I. 1; Plut, de pl. phil. V. 26; Sext. Emp. adv. math. VIII. 286.

<sup>2)</sup> V. 198 sqq. οὐλοφυεῖς μὲν πρώτα τύποι χθονὸς ἔξανέτελλον,

άμφοτίρων ύδατός τε καὶ ούθεος αἶσαν ἔχοντες, τοὺς μὲν πῦρ ἀνέπεμπε, θέλον πρὸς ὁμοῖον ἐκέσθαι, οὖτε τί πω μελέων ἐρατὸν θέμας ἐμφαίνοντας, οὖτ' ἐνοπήν, οὖτ' αὖ ἐπιχώριον ἀνὐράσι γῆρυν.

Liebe bilben '); fie verbinden fich zu teinem Ganzen, weil fie burch ben Sag von ber Bereinigung zuruchtgehalten werben 2); bann, bichtet er weiter, hatten biefe Glieber Bereinigung untereinander gefucht, won ber Liebe getrieben, aber beim Biberftreben bes Saffes mare es nur gu widernaturlichen Berbindungen von Ungeheuern, balb menfchlicher; halb thierischer, halb weiblicher, halb mannlicher Art gekommen 3). Endlich aber gewinnt bie Liebe so viel Gewalt, daß fie die Glieber ordnungenaffig jufammenfugen kann, und Thiere entstehen, welche fich bem Gange ber Ratur gemäß untereinander burch Bengung fortoffangen '). Man tann bierin eine vierfache Stufe ber Lebendentwicklung erblicken, zuerft bio Erzeugung einzelner Glieber, bann die gesethofe Berbindung berfelben zu Ungeheuern, ferner bie naturgemäße Berbindung berfelben gu bauernden Geschlechtern ber Thiere, und endlich bie Erzeugung biefer Befen aus ihrem Geschlechte ').

<sup>2)</sup> V. 221. ἄλλοτε μέν Φιλότητι συνερχόμεν εἰς εν ἄπαντα γυῖα, τὰ σῶμα λέλογχε βίου θαλέθοντος εν ἀκμῆ, ἄλλοτε δ' αὐ τε κακῆσι διατμηθέντ' Ἐρίδεσσι πλάξεται ἄνδιχ' έκαστα περί δηγμίνι βίοιο.

<sup>8)</sup> V. 214. πολλά μεν άμφιπρόσωπα και άμφιστερνα φύεσθα, βουγενή άνδρόπεωρα, κά δ' ξμπαλιν έξανατέλλειν άνδροφυή βούκρανα, μεμιγμένα τη μεν ύπ' άνδρων, τη δε γυγαικοφυή, σπιεροίς ήσκημένα γυίοις.

<sup>4)</sup> Simpl. de coelo ap. Peyron. p. 28.

gebeutet Plut. de pl. ph. V. 19. Epn. rdes nooren verkourge Geschie d. Phil. I.

Da es nun nach dem Empedoffes nur eine vierfache Berschiedenheit der Urftoffe giebt, so tonnen die mannigfachen Arten ber fichtbaren Welt nur aus einer verschies benartigen Mischung ber vier Elemente abgeleitet werden. Berschieben erscheinen fie nach bem verschiebnen Berhaltniffe, in welchem Die Bestandtheile untereinander gemischt find. Dies sest nun voraus, daß, die Menge der untereinander gemischten. Bestandtheile bes Feuers und ber übris gen Elemente bestimment werben kann, und bag es mithin untheilbare Theile ber Elemente giebt; aber ber Grundfat, bag es fein Leeres gebe, verlangt zugleich, bag bie untheilbaren Theile immer nur in ber Mischung miteinender erscheinen. Daber wird bem Empedoktes bie Lebre beigelegt, es gebe zwar untheilbare: Theile ber Elemente, boch konne niemals bie Theilung bis auf bas Untheilbarr vollzogen werben '). Das Berhattniff (lovec) ber Dis schung ber vier Etemente untereinander in ben verfchiebe nen organischen Gliebern zu bestimmen, scheint ein haupt= bestreben des Empedokles gewesen au fein 2). Es wird als ein Bert ber Liebe betrachtet werben muffen, biefer ord-

και ζηστος, αγγα ς, σιγύνοι μόμο στο φποίοι, στο εκ λώς φρορος τους πεταρίας ολα ξιι εκ του φποίοι, εισο εισοκούς της οξ τείτας, εων αγγήνο- τους τους ποίοις στεξεπλητίκας, της οξ τείτας, εων αγγήνο- τους ξορον και φιστών πάφαπος σγοκήθους λειξοφίν φούπ-

<sup>1)</sup> Arist. de coelo III. 6. el de στήσεται που ή διάλυσις, ήτοι άτομον έσται το σώμα, έν ς Ιστανία, ή διαιφετον μέν, ου μέντοι διαιφεθησόμενον ουδέπους παθάπες ξοίπεν Έμπ. βούλεσθαι λέγειν. Cf. de gen. et corr. I. 8.

<sup>2)</sup> Plut. do pl. pb, V. 23; v. 206; 207; 208 sq. Of. Starz p. 407 sq.

nungsmäßigen Mischung ber Wemente vorzustehen '). Das her erscheint die organische Ratur dem Empedokles als ein Uebergung zum seligen Leben im Spharos, indem ihm die Natur der Pflanzen und der Thiere mit der menschlichen verwandt ist '), die frammen und weisen Mensthen über zum gottlichen Leben bestimmt sind.

Dieses bangt mit feiner sittlichen ober vielmehr prie fterlichen Ansicht bes Lebens und mit feiner Lehre von ber Einwanderung ber Geifter in verschiedene Korper gusam= Dag ein priefterlicher Charafter burch feine gange Lehre hindurchgeht, ift schon früher erwähnt worden. Er fpricht fich besonders in dem Gegensage zwischen bem feligen Leben im Spharos und bem klaglichen Leben ber Menschen und ber Dinge in ber Belt aus, ferner in ber Ableitung bieses Lebens aus einem alten Frevel, welcher gesühnt werben muffe, und in ben heiligen Vorschriften für solche Suhnungen (xa9apuol), endlich auch in ber Meinung von einer hobern Ginigung ber Seele mit bem Gottlichen, welche ber Mensch erreichen tonne. Um biese ganze priefterliche Unficht gu begreifen, muffen wir wifs fen, bag ihm, ber elegtischen Lehre gemäß, Mles von Bernunft erfüllt ift und Antheil hat an ber Erkenntniß 5). Daher ist ihm auch alles in ber Welt bamonisch und geis

<sup>1)</sup> So erkidre ich mir v. 205. Arist. de amm. I. 4 zweisett über bie Bebeutung des lopos in ber Lebre bes Empedolles.

<sup>2)</sup> V. 362.

V. 861. πέντα γὰς ἔρθι φρόνησιν ἔχειν καὶ νώματος αΐσαν. Arist. de anim. I. 2.

sterhaft '); die Elemente selbst sind in haß und in Liebe entbrannt, sie auch sind das, was erkennt. Indem er num ausgeht von unsern Zuständen in der Welt, beschreibt er, wie die einzelnen Elementartheile, vom Sphäros loszgerissen und vom Hasse bewegt, jeht kein ruhiges Leben mehr haben '); denn so wie sie vom Hasse bewegt werzben gegen die übrigen Dinge, so haßt sie auch Alles:

Denn atherischer Sauch mit Gewalt verfolget fie meerwarts,

Meer speit aus an ber Erbe Gestabe sie, Erbe zum Lichtblick

Unermubeter Sonne, die Aethers Wirbeln sie preisgiebt, Einer empfängt sie vom Andern, und jeder ist feindlich gefinnet 3).

Es ist hierin der Kampf ausgedrückt, welcher im unseligen Leben der weltlichen Dinge stattsindet. Nun haben die vom Haß bewegten Elementartheile keine sichere Richtung in ihrer Bewegung; sie erscheinen zwar als ihre Bewegung in sich selbst habend, denn der Haß erzeugt sich in ihren Gliedern selbst.), allein diese Bewegung ist ordnungslos, nicht nach der innern Natur der Elemente, welche ihrer Wahrheit nach nur die Vereinigung mit dem

<sup>1)</sup> Ueber seine mythische Damonologie f. v. 11 f., 15 f. Es find bies nichts als Personisicationen abstracter Raturerafte.

<sup>2)</sup> V. 43. τη μέν γίγνονταί τε και ού σφισιν ξμπεδος αδών.

<sup>3)</sup> V. 356. αλθέριον μέν γάρ σφε μένος πόντονδε διώπει, πόντος δ' ές χθονὸς οὖδας ἀπέπτυσε, γαῖα δ' ές αὐγὰς ἡελίου ἀκάμαντος, ὁ δ' αλθέρος ἔμβαλε δίναις, ἄλλος δ' ἔξ ἄλλου δέχεσαι, στυγέουσι δὲ πάντες.

<sup>4)</sup> V. 151. all' lite on meya Neixos evi melleagur esperasa.

Sphares anftrebt. Darunf beziehen fich viele Stellen in bem. Gebichte bes Empebolles, in welchen von einer zu falligen Bewegung ber Elementartheile bie Rebe ift, ohne dag wir beswegen genothigt waren, mit bem Aristoteles ju fagen '), Empebotles habe in ber Beltbilbung bem Bufalle Bieles überlaffen; benn ber Grund ber Bewegung ift in den bewegten Dingen felbst, ihr Sag ober ihre Liebe. In bieser ruhelosen Bewegung kommen nun aber bie Elementartheile ju verschiebenen Gestalten, und barin befteht bas, mas man bie Geelenwanderung bes Empebolles genannt hat, was aber etwas ganz Anderes ift, als die Geelenwanderung ber Pothagorder. Go konnte er wohl von fich sagen, daß er souft schon ein Mabe war und ein Mabchen, eine Pfange, ein Boget und ein Bifch im Meere?), meinend, die Elementartheike, welche ju seinem organischen Leibe verbunden, batten finon vie-Ien andern Gestalten angehort. Diese Banberung burch alle Gestalten ohne Rube ift bas Elend ber Dinge, welches er bektagt, eine Rolge bes Saffes; benn ber Sterblichen Geschlecht ift aus 3wift und Seufzern entstanden 3). Das einzige Mittel, von biesem ruhelosen Elende sich zu befreien, ift bie Reinigung von allem Saffe, die gangliche

<sup>1)</sup> Phys. II. 4; de gen. et. corr. II. 6; de anim. I. 4:..:

<sup>2)</sup> V. 362. ήδη γάρ ποτ έγω γενόμην ποῦρός τε πόρη τε θαμνός τ ολωνός τε παλ έξ άλδς ξμπυρος λχθύς.

V. 352. ω πόποι, α δειλον θνητών γένος, ω δυσάνολβον,

olum it loiden in te eteração lyéresde.

V. 19. ενθα φόνος τε κότος τε και άλλων εθνεα κηρών Ατης αν λειμώνα κατά σπότον ηλάσκουσιν.

Hingabe an bie beseligende Liebe, vor allem, daß man zurückhalte die Hande wom Morbe lebendiger Wesen, der Werke der Liebe, und von andern unheiligen Speisen, welche Vorschriften darauf gegründet werden, daß wir von Natur verwandt sind mit allen Dingen und nur in der Verwandlung der Wesen ihre natürliche Verwandtschaft nicht wiederzesennen.

So wie nun in diesem weltlichen Leben keine Anhe des Geistes uns vergdunt ist, so auch keine Suherheit des Denkens?), sobald wir uns dem sinnkichen Leben übers lassen und nicht in der Tiese umserer Brust die Wahnheit suchen?). Das weltsiche Erkunen ist daher, so wie das weltsiche Leben, abhängig von dem, was uns in der Bes wegung der Clementartheile trisst.). Nach der eleatischen Lehre ninunt auch Empedokles an, das Gleiche werde durch das Gleiche erkannt:

Denn burch Erd' erkennen wir Erd', und Waffer burch Baffer.

Gottliche Luft burch Luft, burch Sener verzehrenbes Feuer,

<sup>1)</sup> V. 877—292, Monn Emp. fagt, der Baten therichterweise tobte den Sohn, zu den Göttern flebend, und esse fein Fleisch u. f. w., so kann dies wohl auf die allgemeine Berwandtschaft aller Dinge untereinanden bezogen wetden. Nach Arist. R. 13. sah er es als ein allgemeines und naturliches Geset an, daß wir nichts Besseites tobten sollten.

<sup>2)</sup> V. 833 - 558.

V. 556. ἀλλὰ κακοῖς μὲν κάρτα πέλει κρατέουσιν ἀπιστεῖνος δὲ παρ ἡμετέρης κέλεται πιστώματα Μούσης, γνῶθι διατμηθέντος ἐνὶ σπλάγχνοισι λόγοιο.

<sup>4)</sup> V. 360. — τησ τότητι πύχης ποφρώνηκον απαντα.

Liebe burch Liebe wur, und Streit burch verberblichen Streit nur ').

Also aus der Insammensehung des Körpers und aus den sie bewirkenden Kräften stammt uns die physische Erkennts niß der voneinander getrennten Elemente und der bewegenden Kräfte. Hiermit ist nun hinlänglich bezeichnet, daß diese Erkenntniß überall auf sinnliche Wahrnehmung hinausläust?). Diese nämich ist eine Wirkung der mes chanischen Berdindung der Adrper untereinander, welche daraus entsteht, daß alle Dinge Uhstüsse (änddesome) har den, welche wieder Einströmungen in andere Körper mit verhähmissungsigen Popen (xolda) voransseizen. Die Vers

πρός παρεόν γὰρ μῆτις ἀξξεται ἀνθρώποισιν και εν άλλοις.

V. 518. γαίη μὲν γὰς γαΐαν ὀπώπαμεν ὕθατι δ' ὅδώς.
 αἰθέςι δ' αἰθέςα δίον, ἀτὰς πυρὶ πῦς ἀἰθηλον, στοργή δὲ στοργήν, νεῖκος δέ τε νείκεϊ λυγοῷ.

<sup>2)</sup> Daher fagen Krift. und Cheophraft, Emp. habe das Bahrenehmen und das Denten für gleich oder ahnlich gehalten. Theophr. de nennu 10. το γαρ φρονείν είναι τοῖς δμοίοις, τὸ δ' δγνοείν τοῖς ἀνομοίοις, ὡς ᾶν ἢ ταὐπον ἢ παραπλήσιον ὂν τῆ αἰσθήσει τὴν φρόνησιν. διαριθμησάμενος γάρ, ὡς ἐκαστον ἐκώστω γνωρίζομεν, ἐπὶ τέλει προςέθηκεν, ὡς ἐκ τούτων πάντα πεπήγασιν ἀρμοσθέντα καὶ τούτοις φρονέουσι καὶ ἤδονται καὶ ἀνιώνται. διὸ καὶ τῷ αἴματι μάλιστα φρονείν. ἐκ τούτω γὰρ μάλιστα κεκράσθαι τὰ στοιχεῖα τῶν μερῶν. Αrist. met. IV. 5; de anim. III. 8. καὶ οῖ γε ἀρχαῖοι τὸ φρονείν καὶ τὸ αἰσθάνεσθαι ταὐτὸν είναι φασιν ώσπερ καὶ Ἐμπ. εἰρηκε

δθεν σφισίν αλελ
 καὶ τὸ φρονεῖν άλλοῖα παρίσταται.

<sup>3)</sup> V. 117; Anist de gen et corr. I. 8; Plat. Meno p.76. αἰποῦν λέγετε ἀποφόρας τινας τῶν ἔρτων μετὰ Ἐμπ.; Σφός βρα γε. Καὶ πάρους, εἰε οῦς καὶ δὶ ὧν κὶ ἀποφόραὶ πορεύστεις Πάνυ γε. Καὶ τῶν ἀποφόροῶν τὰς μὲν ἀρμόττεις ἐνίοις

einigung der similichen Einbelicke im Bewuststein des Menschen scheint sich Empedokles aus dem Zusammenströmen des Bluts im Herzen erklärt zu haben d. Anf die Art daher, wie das Blut des Menschen gemischt ist, sichrte er alle geistige Worzüge oder Fehler desselben zusrück, ja nahm sogar an, daß die mittlere und verzhältnismäßige Mischung des Blutes, in einzelnen Slies dern besondere Geschicklichkeiten begründe?). Wir müssen dies als eine nathrliche Folge der Einerleiheit des Körzperlichen und des Geistigen ansehen, welche Empedakes mit den Eleaten annahm, so wie denn auch die Annahme, daß die verhältnismäßige Mischung der Elemente das Besser hervordringe, an die Lehre des Parmenides erzinnent.

των πόρων, τὰς δὲ ἐλάττους ἢ μειζους εἶναι; "Kors ταῦτα. Theophr. do sensu 7 sqq. Wer übrigens seben will, wie die Cro kidrung der einzelnen Naturerscheinungen auf ganz mechanischem Wege vom Empedolles versucht wird, der gehe in das Ginzelne dieser Lehre von den Ausstüssen und Poren ein. S. Sturz p. 341 sq.; Plat. l. l.; Arist. de sensu c. 2; Plut. de plac. ph. IV. 9; 18; 17.

<sup>1)</sup> V. 815. αίματος εν πελάγεσαι τεθραμμένη (οc. φυχή) άντιθροώντος,

τή τε νόημα μάλιστα πυπλήσπεται άνθρώποισιν. αίμα γάρ άνδρώποις περιπάρδιόν έστι νόημα.

<sup>2)</sup> Theophr. de sensu 11. δους μέν οῦν ἰσα καὶ παραπλήσια μέμικται (sc. τὰ στοιχεῖα ἐν τῷ αῖματι) καὶ μὴ διὰ πολλοῦ, μηθ' αῦ μικρὰ, μηθ' ὑπερβάλλοντα τῷ μεγέθει, τούτους φρονιμωτάτους εἶναι καὶ κατὰ τὰς αἰσθήσεις ἀκριβεστάτους κτλ. — οἰς δὲ καθ' ἔν τι μόριον ἡ μέση κρὰσός ἐστι, καίτη σόφους ἐκάστους εἶναι· διὸ τοὺς μὲν ῥήτορας ἀγωθούς, τοὺς δὲ τεχνίτας, ἀς τοῦς μὲν ἐν τοῦς χερσί, τοῦς δ' ἐν τῷ γλώττη τὴν κρᾶσιν οῦσαν. Cf. ib. 24.

Diefe Erkenntrif burch bie Ginne ift aber boch mur eine untergeordnete; sie gewährt Meinung, nicht wahres Mitten::: Wir baben feinen frieber bemerft, bag er menfelliche und gottliche Erfenntnig unterfchieb. Benn er megn aber in :allen Dingen big: Begenwart bes Settlichen, bie Blieber bes Gottes, abate, felbft wenn ber Streit ju ihnen machtig ift.1), so mußte er gemiß auch bem Maus feben einen Antheil an biefer gottlichen Erkenntnis gewahren. Diese sette er auch entschieben ber finnlichen Extenninis entgegen; benn bem Gottlichen tonne-man fich nicht nabern, weber mit bem Auge, noch mit ben Banben es faffen, welchen Sinnen bie Menschen; am meiften au vertrauen pflegten 2). Daber verlangte er guch, man follte ben Gott, die Liebe im Geifte fchauen, benn mit Mugen: konne sie nicht erblickt werben 3), woburch er wohl nichts anderes andeuten wollte, als daß fie burch unmittelbare Gegenwart aufgefaßt werben muffe. hiernach liegt in der That ein strenger Gegenfat zwischen der finnlichen und ber gottlichen Erkenntniß in bem Spfteme bes Empedockes; benn jene entsteht nur burch Abstromen und Buftromen voneinander gesonderter Befen, diefe bagegen beruht in ber Gegenwart bes Wahren, ohne bag ein Frembes uns ankommen mußte. Daber folgerte auch Theo-

<sup>1)</sup> Peyron p. 52. πάντα γὰρ έξείης πολεμίζετο γυζα θεοίο.

<sup>2)</sup> Clem. Alex. strom. V. p. 587. το γάρ τοι θείον, δ Ακραγαντίνός φησι ποιητής (v. 502 sqq.)

ούα ἔστιν πελάσασθ', οὐθ' δφθαλμοΐσιν ἐφικτόν ἡμετέφοις ἢ χεφοὶ λαβεῖν, ἢ πέφ γε (volg. τε) μεγίστη πειθοῦς ἀνθρώποισιν ἀμαξιτός ἐς φρένα πίπετι.

<sup>5)</sup> V. 53. την σὸ νόφ δέρπευ, μηθ δμμασικ ήσο τεθηπώς.

phrastos, unter der Herrschaft der Liede sinde keine oder mur geringere Empsindung statt, weil dann nichts abströme, sondern alles gemischt werde. U. Aber freilich scheint Supedolles diesen Gegensatz nicht weiter entwickett, sondern die göttliche Erkenntuß nur vorausgesest zu haden, ohne ihr Verhältniß zur kinutichen Erkenntniß nachzuweisen, worin er auf gleicher Stufe mit den Eleaten steht. Deswegen wird auch seine Unssicht von der Erkenntniß, welche über das Sinnliche sich erhebt, nur selten von den Alten erwähnt, und diese wußten sich den Jusammenhang ver entgegengesesten Erkenntnisweisen, welche er annahm, nicht recht zu deuten.), ja seine Lehre, indem sie auf der einen Geite von den Sinnen Erkenntnisse ableitet, von ber andern Geite die sinnliche Erkenntniss verwirft, erschien Wellen, wie die Lehre des Kenophanes, als Skaptleismus.)

1

<sup>1)</sup> Theophr. de sensu 20. συμβαίνει δε και επί τῆς φιλίας δλως μη είναι αίσθησιν η ηττον διά το συγκρίνεσθαι τότε και μη αποφρείν.

<sup>2)</sup> Brandis Gesch. d. gr. vom. Phil. G. 228 sagt, Weiste. Iqugne entschieden, daß Emp. zwei ganz verschiedene, Gebiete der Erkenntniß angenommen batte; es ist aber nur der Fall, daß Aristoteles die interscheidung des Emp. zwischen beiden nicht angiede, wie er vies edenfalls bei den Eteaten nicht thut. Edenso mocht es auch Theophrast de sensu; beide behandeln die Erkenntnissehre des Empedokles immer in Verbindung mit der Erkenntnissehre des Parmenides, amd nach beiden sollte man glauben, auch Parn., so wie Emp., hatte nur die sinnliche Erkenntnis gekannt. Iene Unterscheidung zwischen der Erkenntnis des Sinnlichen und des Uebersinnlichen blieb bei Ansängen stehen, welche die Peripatetiker entweder nicht beachteten oder für der Beachtung nicht werth hielten.

<sup>8)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 122.

<sup>4)</sup> Cie. qu. ac. I. 12; II. 6; 25; Diog. L. IX. 72; 73.

Disse bemerkten wahrscheinslich nicht, waß Amstralies auf eine Reinigung der finntichen Dussellungsweise von Scheinbaren auszigung. Diese mocher ihm als eine Reinigung dern Geele von den Bewegungen des Haffeb und als ein heltiger Wahrstun, welcher und der stumbte chan Welt eintellitz, erstheinen. Wenigstens sinden wii, das er zwei Arben des Wahrstuns unterschied, von welchen die eine und könperlicher Krankheit entstehe; die ant den die eine und könperlicher Krankheit entstehe; die ant der aber aus der Keinigung der Seele\*).

So führte die electische Lehte von den zwei entgegent gesetten Betrachtumpsweifen bes Seins, ber simulichen und ber verfidnbigen ben Empebolies zu einer moftischen Ine ficht ber Dinge. Wie man auch bie Ergebniffe bet elece tifchen Philosophis betrachten mage, fo wird boch wiemand in Merebe follen, baf Diefer erfte Belfuch, aus rettieft Bermunftbegriffen bie finnlichel Briftenungsweffe in bei richtigen ober auf ihren wahren Weith zutüllzufichren, in bohem Grabe merkwurdig ist. Durch ihn wurde erst bas rein speculative Element in unserm Denken von allem Thatsachlichen gesonbert, und baburch bas Bewußtsein von bem wahren Begriffe ber Philosophie vorbereitet. Aber auch bies kann nicht ohne Untheil bemerkt werben, wie bie Eleaten versuchten, aus ben sinnlichen Erscheinungen bie vollkommene Erkenntnig bes mahrhaft Seienden herauszuscheiben, obwohl hiervon ihnen nur wenig gelang. Sie erkannten zu wenig ben Unterschied zwischen bem Be-

<sup>\*)</sup> Coel. Aurel. de morbis chron. I. 5. Empedoclem sequentes alium (sc. furorem) dicunt ex animi purgamento fieri, alium alienatione mentis ex corpotis causa sive iniquitate.

binarmaskofen und bem Bebingten. Diefen richtin aufnufossen, verhindente sie besonderd die geringe Rudficht, welche fie bem Sittlichen und bem Iwede bes, freien Lebens fdenften. Die priefterliche Frommigkeit: Mar, welche im Empedokles herrichte, neigt fich ber Betrachtung bes Sitts lichen zu, aber nur in febr menigen Dunkten und auf sehr unvollkommene Weise wird biefed von ihm aufgefast, fo viel wir feben, nur als Enthaltung vom Frevel gegen bas Lebendige und gegen heilige Gebrauche, und als Reis nimma ber Seele vom haffe, alfo que auf verneinenbe Beife Bir muffen ben Grund biervon barin fuchen, daß die Elegten überhaupt alles Bahre als etwas schan Barhanbenes betrachteten und baher auch alle fittliche Bilbung nur ale ein Abstreifen bes nichtigen Scheinlebens, ansehen konnten. Auch ihre physische Anficht mußte daburch einseitig werden; sie hat alle die Mangel, welche ber mechanischen Naturerklarung anhaften.

de la completa del completa de la completa del completa de la completa del la completa de la completa del la compl

## Sechstes Buch.

Der Geschichte ber vorsokratischen Philosophie vierte Abtheilung. Die Sophisten. Schluß.

ließ es sich vereinigen, daß man das Aeußerste, nach welschem die einseitigen Richtungen strebten, auffaßte und es boch, wenigstens in der Rede, festzustellen suchte. Dies ist die sophistische Gesinnung, welche eine Zeit lang die Philosophie beherrschte.

Hier ift einer ber Punkte, in welchen bie Gemeinschaft ber Philosophie mit ber Entwicklung bes übrigen Lebens fich am auffallenbsten zeigt. Die unwissenschaftliche Gefinnung ber Sophisten konnte nur in einer Zeit sich ausbilben, in welcher ber Ernft bes Lebens verschwunden ober auf eine Zeit lang verbunkelt war und ein leichtfinniges Streben überhand genommen hatte. In bem Leben aller burchgebilbeten Bolker finben fich folche Uebergange, in welchen ber Glanz ihnen mehr zu gelten scheint, als ber Berth, bis fie wieder in fich geben und fich befinnen, burch irgend ein allgemeines Unglud belehrt, bag bloges Streben nach außerm Glanze nur innere Schwache und Bergagtheit gebiert und bes Menschen Schicksal nicht fei, zu genießen, als batte er, sondern zu arbeiten, als solle er gewinnen. Es ift hier ber Ort nicht, die politis schen Beranlaffungen auseinanbengusehen, burch welche bei ben Griechen bieser Zeitpunkt eintrat, mur so viel ift gut ermahnen, bag, mn ihn herbeiguführen, bie Berhalts niffe: bes: Staatslebens ber Entwidlung ber Biffanchaften entgegenkommen mußten. Athen hatte fich burch bie Perferkriege schnell zu Ansehen und Macht erhoben; es gebachte biefo zu eigenem Genusse zu gebeauchen; seiner politischen Macht folgte seine Biathe in Kunsten und Bissenschaften; es wurde balb ber Mittelpunkt bes gebilbetem Griechenlandes. Babrend ber Staatsverwaltung bes De rifles feben wir ben Glanz Athens aufblühen, nicht obne Spuren ber icon einbrechenden Berwirrung '); noch mehr aber zeigte fich bas Streben nach außerm Glanze in ben gleich barauf folgenden Beiten Uthens. Dies gilt besonbers von ben Runften ber Rebe; biefe fing nun an, aus einem natürlichen Erguß ber Gefinnung, welcher mehr nach bem Inhalte, als nach ber Form zu beurtheilen fei. eine kunstmäßige, burch Klang und Pracht ber Worte Sinbrud bezwedenbe Rednerei zu werben; bas Streben nach verfänglichen Kunften ber Rebe, welche auf augenblickliche Wirkung berechnet find, war damit naturlich vers bumben. Wie bies mit ber Demokratie bes athenienfischen Staats ausammenhing, ift klar genug. Bu gleicher Belt aber bilbete fich auch in andern hellenischen Staaten bie Beredtsamkeit als Kunft aus. Dag bies mit ber Batts belbarkeit ber Berfassungen und bes Eigenthums in Berbinbung fland, sagt Aristoteles ausbrucklich, indem er erwahnt, baff zuerst in Sicilien Korar und Tiffas Grundsate ber Wohlrebenheit schriftlich entworfen hatten 2), und von baber auch leitet er die sophistische Runft ab. Die Sophisten sind aber nicht eigentlich merkwurdig als Redner, sondern als Stifter rhetorischer Schulen, welche und.

٠.5

<sup>1)</sup> Bit bies ben spatern Strenggefinnten erfchien, sieht man aus Plat. Gorg. p. 515 sq.

<sup>2)</sup> Cic. Brut. 12. Itaque ait Aristoteles, cam sublatis in Sicilia tyrannis res privatae lango intervallo judiciis repeterentur, tum primum, quod esset acuta illa gens et controversa natura, artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam conscripisse.

tar ihnen selbst nur in ber Mittheikung und Uebung gewisser Aunstgriffe bestanden, spater aber eine wissenschaft: lichere Richtung gemannen. Deburch banvtsächlich erhiels ton fie Ginfluß auf bie Erziehung, welche jest eine gang andere zu werben begann, als fie bei ben Batern gemefen war. Wenn man früher nur in comnaftischen Uebungen, in ber Grammatif, im Lesen ber Dichter und in ber Mufik aufgewachsen war, so brangten fich jest bie Cophiffen jum Unterrichts ber vonnehmen und seichen Sugand und theilten biefer mancherlei nuthliche Kenntniffe in ber Mathematif, Aftronomie, in der Sprachforschung, in ben Maturwiffenschaften, auch über Staatsverfaffungen mit, ober auch eine gewiffe philosophische Bilbung verkabrter Urt, eine Ansicht des Bebens und des Rechts, welche dem olterthumlichen Kamilienleben und ben Staaten verberblich muthe, Aus ben Sanben biefer Sophisten ift nachber bie lette Engiehung der Jugend jum Theil wieder in die Gande ber philosophischen Schulen gekommen, welche in ber fole amben Periode unferer Geschichte au wahren Erziehungs auftalten munben.

Wie dies alles mit der Geschichte der Milosophie zusammending, ist hier auszusähren der geeignete Ort. In
der frühern Zeit hatte man sich mit einem gewissen frommen Glauben an die Erforschung der Wahrheit gemacht.
Wan sehte voraus, es sei dem Menschen möglich, sie zu
sinden, oder wenn auch nicht vällig zu sinden, doch immer die Forschung nicht ganz vergeblich. Dabei aber versuhr man nach entgegengesehten Richtungen, welche doch
immer eine gewisse Wahrheit darboten. Es war nachelich, daß eine jede dieser Richtungen ihren Was versolgte,

obne fich viel um die übrigen zu kimmern. Die verschiebenen Schulen ber frubern Philosophie scheinen fich febr, wie feuber gezeigt, eine jebe fur fich gehalten zu haben, fo bag fie nur felten miteinander in ftreitige Berührungen traten; babei tonnte eine jebe in ihrem Gebiete fich ficher fühlen. 218 aber zu Enbe biefer Periode bie grie bifche Bilbung in Uthen einen Mittelpunkt fanb, als auch Die politifden Berührungen ber einzelnen griechischen Staaten im Rampfe um die Begemonie haufiger und allgemeiner geworben waren, konnte bie gesonderte Entwicklung ber einzelnen Schulen nicht mehr bestehen; es mußte ein Rampf um ihre Grundfate beginnen. Wer follte ihn fcblichten? Es gab unter ihnen keinen Obmann. Gang naturlich war es, dag nun bie Gemuther, welche zwis fchen gang verschiebenartige Forschungsweisen und Deis nungen sich gestellt faben, ber 3weifel beschlich. Weg foll man gehen, um bie Bahrheit gu finben ? giebt vielleicht keinen. Welche Meinung soll man mablen, ba alle fich wechselsweise bestreiten? -

Run ist auch dies nicht zu übersehen, daß die altern Lehren der Philosophen noch an dem Religiösen gewissers waaßen fosthielten, aber allmätig doch sich von ihm abstösten. Rach und nach siel immer mehr von dem religiösem Glauben; er wurde in die Untersuchung gezogen, und wenn die Untersuchung ihn nicht bestätigte, selbst aber auch den Spätern keine Ueberzeugung dot, so mußte zusletzt alle Gewisseit dem Zweisel dahinfallen. Schon Xesnophanes hatte den vermenschlichenden Polytheismus anzgegrissen; die ganze Schaer der Eleaten, den Empedokles wicht ausgenommen, scheint sehr willkürlich und ausstallend

nuevas, Ciologlic

allegorisirend die Göttergeschichten behandelt zu haben; auch die Pothagorder nahmen die Götterlehre nur in ihrem Sinne an; Herakleitos stritt gegen dieselbe, und Unaragoras wollte sie in allegorischem Sinne gedeutet wissen, ja hippon wird sur einen Atheisten gehalten. In dieser Zeit also bereitete sich eine freiere Denkart über den Bolksglauben vor; bald wurde sie noch allgemeiner; Einige versleugneten die Bolksgötter, Andere zweiselten, ob es Götzter überhaupt gebe, Andere endlich leugneten sie ganzelich \*). So siel auch diese Stütze der Gewisheit des menschlichen Geistes dahin.

Wenn man nun endlich bebenkt, wie fehr alles Sittsliche bei den Griechen mit ihrer Religion und mit ihren Staatseinrichtungen zusammenhing, und wie die Gesetze besonders in dem adwechselnden Rampse der Demokratie mit tyrannischer Gewalt, aber auch in den aristokratischen Wersassischen Gewalt, aber auch in den aristokratischen Bersassingen immer mehr ihr Ansehen verloren, Willkur dagegen und Leidenschaft mit Verschmähung der gesetzischen Form oder auch unter gesetzlichen Formen herrschten: so kann man sich nicht wundern, daß auch das Sittliche ungewiß wurde und nur unter Zweiseln sestgehalten. Die altern Philosophen hatten sich wenig mit der Sittenlehre im Einzelnen beschäftigt; wenn das Sittliche auch einigen derselben, wie hauptsichlich den Pythagordern, dem Herakleitoß und dem Empedokles, als die Grundlage als

<sup>\*)</sup> Die Denkart bes Euripides hierüber ift bekannt; Protagoras war, wenn nicht Atheist, boch 3weister; Diogenes der Melier leugnete offenbar die Gotter. Auch Proditos und Artisas find hierber zu gieben.

ler Ordnung in ber Welt erschien, so war es boch mehr von ihnen vorausgeset, als wissenschaftlich festgestellt mor-Indem man nun aber jur kunftlichen Beredtfamteit fich wandte und baburch fur Privatvortheil und für Staatsverhaltniffe au wirken fuchte, mußte man feinen Blid auf bas, was gefetzlich bestand, und auf bas, was verändert werben konnte, richten. Da bie neuen Lehrer ber Rebes tunft nicht einem Staate angehorten, fondern allen, in welchen sie umberwanderten: so konnte es nicht ausbleiben, daß fie auf die Berschiedenheit ber Rechte aufmert fam wurden, und indem fie keinen bobern Standpunkt, aus welchem bie scheinbaren Biberspruche bes Bestebenben fich auflosen ließen, fanben, wurde ihnen bas Eine aus bem Anbern schwankenb. Und in biefer Gefinnung lehrten fie. Den Regeln oder Kormularen fin die Wohlrebenheit im Ausbrucke mußte eine Borschrift für ben Inhalt ber Rebe beigegeben werben. Es kam aber nur barauf an, bas Recht zu Gunften bes Rebenben zu beugen; bie allgemeine Vorschrift konnte also auch nur alles mabre Recht beugen. Daber wird als ein Gemeingut ber Sophisten ber Sat betrachtet: tein Recht von Natur, fonbern nur burch Sagung \*). Die Rebekunft ift ihnen nur bazu vorhanden,

<sup>\*)</sup> Το δίκαιον καὶ τὸ αἰσχοὸν οὐ φύσει, ἀλὶὰ νόμφ. V. Plat. Gorg. p. 482 sq.; de leg. X. p. 889; Theaet. p. 167. τοὺς δέ γε σοφούς τε καὶ ἀγαθοὺς ἔπιορας ταῖς πόλεσι τα χρηστὰ ἀντὶ τῶν πονηρῶν δίκαια σοκεῖν εἶναι ποιεῖν ἐπεὶ οἶά γ' ἄν ἐκάστη πόλει δίκαια καὶ καὶὰ δοκῆ, ταῦτα καὶ εἶναι αὐτῆ, ἔως ᾶν αὐτὰ νομίζη. Der Gegenfat μυίζθεν νόμος unb φύσις wirb ûbrigens in verſdjiebenem Sinne gebraudit; ſ. oben beim Krdjelaos S. 844 u. Plat. Prot. p. 837; Arist. soph. el. 12. ἦν δὲ τὸ μὲν κατὰ φύσιν αὐτοῖς τὸ ἀληθές, τὸ δὲ κατὰ νόμον τὸ τοῖς πολλοῖς δοκοῦν.

bie Meinungen über bas Recht zu verändern und selbst ben schwächern Rechtsgrund zum flärkern zu machen \*).

Wenn nun so ber Glaube an die Wahrheit, an bie Gotter, an bas Recht gefallen, ein bebbaftes Beftreben um ben Glang und ben Ruhm ber Belt, von Talenten für bas Kinden und Darftellen unterflutt, noch übrig ges blieben mar, wer kann fich wunbern, bag jest ein leichts finniges Spiel mit philosophischen Begriffen und Lebren begann, beffen Grundlage eben biefe Zalente und ber keckte 3weifel an alle Bahrheit bilbeten? In wiffenschaftlicher Ruckficht haben wir in der Sophistik nichts anderes, als bas Ergebnig biefes 3weifels ju erbliden, guerft bas Schwanken aller Bahrheit, zulett bas kedfte Leugnen ber Babrheit überhaupt. Der Stepticismus, von welchem mit Recht gesagt worben ift, bag er ber argfte Dogmatismus sei, beberricht die Sophisten, indem sie nicht bloß für sich bas Bekenntnig thun, daß sie bisher zum Bifs fen nicht gekommen, fonbern überhaupt bem Menschen abfprechen, bag er jum Biffen gelangen tonne. Rur barin also unterscheiben fich bie Sophisten von ben spatern Steps tikern, daß fie weniger vorsichtig ihre Formeln wahlen und nicht ihre innere Unmaagung binter bem Schein, als

<sup>\*)</sup> Τον ήττονα λόγον πρείττονα ποιείν. Belches zu bewirten, Protagoras, wie es scheint, zuerst sich rühmte. Arist. rhet. II. 24 sin. Cf. Tretz. chil. XI. 711. S. Arist. mab. v. 886 aq., wo auch bie Beränderung der Erziehung und der Sitten geschildert wird, welche mit der Sophistit zusammenhing. Plat. Phil. p. 58. ήπουον γάρ έγωγε, δ Σώπρ., δκάστοτε Γοργίου πολλάπες, δε ή τοῦ πείθειν πολύ διαφέροι πασῶν τεχνῶν πάντα γάρ ὑφ' αὐτή δοῦλα δί εκόντων, άλλ' οὐ διὰ βίας ποιοίκο παλμαπρῷ πασῶν ἀρίστη εξη τῶν τεχνῶν.

heitgen, sondern geradezu bekennen, es sei mit der Wahrtheit nichts, und diese ihre Weisheit auch Andesn mitgetheilen suchen, damit sie mit der Erserschung der Wahrheit sich nicht ummüge Wahr machen. Dabei ist deute, so wie den spätern Skeptikern, so den Sophisten, nuch das thätige Leben als diel ihrer Lehre übrig gelassen. Abet Männern, welchen alle Wahrheit verschrounden, zersließt natürlich auch sedes Biel des Lebens. Daher hören wir, wie Prodikos von Aros ') und wie Demokritos ') den Tod gelobt haben, und aus dat Schliberungen anderer Sophisten ') ersehen wir, daß der Aweit des Lebens ihnen nur als das Wohlleben aller Art, als der Genuß des Augenblicks erschienen ist.

Durch biese allgemeine Schilderung be sophstischen Bestrebungen geben wir dem Begriffe bes Sophsten eine allgemeinere Bedeutung, als er bei den Alten hat. Diesen bezeichnet der Name Sophist eine eigene Classe von Leuten, und die sophistische Kunst ist ihnen ein besonderes Handwerk, zu welchem das Herumwandern durch die griechischen Stadte, besonders aber der Geldgewinn durch

<sup>1)</sup> Axiochus p. 366 sq. Dieser Spruch des Unschuldigsten ber Sophisten, wie man den Proditos genannt hat, kann freilich auch anders gedeutet werden, wenn man diesem Manne die Lehre von der Unsterdlichkeit der Seele beilegt, wie Welcker gethan hat. S. rhein. Museum für Philol. S. 608 ff. Entscheidend sind seine Gründe nicht, aber auch wir wollen über die Personlichkeit des Proditos nicht entscheiden, weil die Ueberlieferungen über ihn sehr ungenügend sind.

<sup>2)</sup> Stob. serm. CXX. 20.

<sup>5)</sup> Befonbers beim Tenophon und Platon.

bie Meinungen über bas Recht zu verändern umd selbst ben schwächern Rechtsgrund zum flärkern zu machen \*).

Wenn nun so ber Glaube an die Bahrheit, an bie Gotter, an bas Recht gefallen, ein lebhaftes Beftreben um ben Glang und ben Ruhm ber Belt, von Zalenten für bas Kinden und Darftellen unterflüht, noch übrig ge blieben mar, wer kann fich wunbern, bag jest ein leichts finniges Spiel mit philosophischen Begriffen und Lebren begann, beffen Grundlage eben biefe Talente und ber kedfte 3weifel an alle Bahrheit bilbeten? In wiffenschaftlicher Rudficht haben wir in der Sophistik nichts anderes, als bas Ergebniß biefes 3weifels au erbliden, auerft bas Schwanten aller Babrheit, julest bas tedfte Leugnen ber Bahrheit überhaupt. Der Stepticismus, von welchem mit Recht gesagt worben ift, daß er ber argfte Dogmatismus sei, beherrscht bie Sophisten, indem sie nicht bloß für sich bas Bekenntnig thum, dag fie bisher gum Bifs fen nicht gekommen, fondern überhaupt dem Menschen abfprechen, bag er zum Biffen gelangen tonne. Nur darin also unterscheiben fich bie Sophisten von ben spatern Steps titern, bag fie weniger vorsichtig ihre Formeln wahlen und nicht ihre innere Unmaagung hinter bem Schein, als



<sup>\*)</sup> Τον ήττονα λόγον πρείντονα ποιείν. Belches zu bewirsten, Protagoras, wie es scheint, zuerst sich rühmte. Arist. rhet. II. 24 sin. Cf. Tzetz. chil. XI. 711. S. Arist. rub. v. 886 aq., wo auch bie Beränberung ber Erziehung und ber Sitten geschildert wird, welche mit der Sophistit zusammenhing. Plat. Phil. p. 58. ήπουον γάρ ξγωγε, & Σώπρ. γ δαάστοτε Γοργίου πολλάκες, &ς ή τοῦ πείθειν πολύ διαφέροι πασών τεχνών πάντα γάρ ὑφ' αὐτή δοῦλα δί ἐπόντων, ἀλλ' οὐ διὰ βίας ποιοῖνο mul μαπρῷ πασών ἀρίστη εἴη τών τεχνών.

heit nichts, und diese Weisheit auch Andern mitgetheit nichts, und diese ühre Weisheit auch Andern mitgetheilen suchen, damit sie wit der Erserschung der Wahrtheilen suchen, damit sie mit der Erserschung der Wahrtheilen suchen, damit sie mit der Erserschung der Wahrtheilen suchen, damit sie mit der Erserschung der Wahrtheilen sieht umnüge Währe machen. Dabei ist deutn, so wie den spatern Steptisten, so den Sophisten, nuch das thätige Leben als Ziel ihrer Lehre übrig gelassen. Abet Wähnnern, welchen alle Wahrtheit verschwunden, zersließt natürlich auch jedes Ziel des Lebens. Daher hören wir, wie Proditos von Leos ist des Lebens. Damokritos den Todgelobt haben, und aus dat Schliberungen anderer Sophisten der Angenblichen wir, daß der Zweit des Lebens ihnen nur als das Wohllebett aller Art, als der Genuß des Augenblicks erschienen ist.

Durch biese allgemeine Schilderung von sophstischen Bestrebungen geben wir dem Begriffe bes Sophsten eine allgemeinere Bebeutung, als er bei den Alten hat. Diesen bezeichnet der Name Sophist eine eigene Staffe von Leuten, und die sophistische Kunst ist ihnen ein besonderes Handwerk, zu welchem das Herumwandern durch die griechischen Stabte, besonders aber der Geldgewinn durch

<sup>1)</sup> Axiochus p. 366 sq. Dieser Spruch bes Unschulbigsten ber Sophisten, wie man ben Probitos genannt hat, tann freilich auch anders gebeutet werben, wenn man diesem Manne die Lehre von der Unsterdlichkeit der Seele beilegt, wie Welder gethan hat. S. rhein. Museum fur Philol. S. 608 ff. Entscheidend sind seine Srunde nicht, aber auch wir wollen über die Personlichkeit des Proditos nicht entscheiden, weil die Ueberlieferungen über ihn sehr ungenügend sind.

<sup>2)</sup> Stob. serm. CXX, 20.

<sup>5)</sup> Befonvers beim Tenophon und Platon.

ben Unterricht reicher Junglinge gehörten '). Golde Rebenbebeutungen konnen uns beim wiffenschaftlichen Gebrauche bes Namens nicht kummern; uns muß es gleich fein, ob jemand um Gelb ober um fluchtigen Ruhm mit ber Wiffenschaft buhlt. Wir werben uns baber auch nicht für verbunden halten, allein auf biejenigen, welche von ben Alten Sophisten genannt werben, uns ju beschran-Len, wenn wir die Uebergangsperiode, welche im Allgemeinen mit bem Namen bes sophistischen Zeitalters bezeichnet wird, zu schilbern unternehmen. Demokritos und bie Atomisten bieser Beit werben von ben Alten nicht Sophiften genannt, weil fie an jenen Nebenwerken ber fophistischen Kunft keinen Theil hatten; ihre Lehre aber ift im Befentlichen ebenso antiphilosophisch, als die Lehre ber Sophisten, indem die Bahrheit, welche fie allenfalls noch übrig läßt, alle Forschung uns abschneibet 2).

<sup>1)</sup> Plat. Soph. init.; turz zusammengefaßt p. 251; Arist. de soph. el. I. 2. In früherer Beit hatte ber Rame eines Sophisten teine üble Bedeutung. Auch in ben spatern Beiten ber Rhetoren tam er wieber zu Stren.

<sup>2)</sup> A. Wendt z. Aennemann's Gesch. ber Phil. I. S. 340 schreibt dem Demokrit als Berdienst die Ausbildung einer in dem Fortschreiten der Philosophie nothwendigen Wettansicht, eines wessentschen Standpunktes im philosophischen Denken zu und will beswegen seine Philosophie nicht zu der sophistischen Berderdniß rechnen. In gewisser Rucksicht könnten aus demselben Grunde auch Protagoras und Sorgias von dem Vorwurse sophistischer Kunste gerettet werden. Doch ich gestehe zu, daß die Atomistist einen größern Schein der Wissenschaftlichkeit hat, als die steptischen Standpunkte dieser Manner: so wird man doch wohl auch so billig sein, nicht zu verkennen, daß die Atomistist, wo sie nur einigermaaßen folgerecht ausgebildet worden ist, vergesellschaftet war mit tiesem Berberben im Wissenschaftlichen, im Steligiosen. Man

Wenn wir nun die Lehren der Sophisten in die Gesschichte der Philosophie aufnehmen, so haben wir dadei einen doppelten Zweck, namlich theils zu zeigen, wie sich die altern philosophischen Schulen in sich selbst aufrieden wegen ihrer Einseitigkeit, theils auch auf einige Hulfsmittel ausmerksam zu machen, welche die spatere Entwicklung der Philosophie aus dem unphilosophischen Treiben der Sophisten gezogen hat. Dieser letzte Zweck jedoch versliert sich meistens in den erstern; denn der Nugen, welchen die spatere Philosophie aus den Bestredungen der Sophisten zog, ist doppelter Art, theils für die sprachliche Darstellung, theils für den Sedanken, und der letztere,

erinnere sich an Epikur und an bas Système de la nature. Das wahrhaft Philosophische, welches auch biefer Berirrung jum Grunde liegt, fpricht sich auf eine ganz andere Beise aus, etwa wie bei ben Pothagordern ober bei Leibnig. Wenn namlich ein philosophis Scher Sinn in ber Atomistik sein foll, so wird er allein in bem Suchen nach bem Einfachen gefunden werben konnen. Daran aber Schlieft fich bie Bertebrtheit an, bag bie einfachen Glemente etwas Sinnliches und ganglich fur fich Beftebenbes fein follen. Das Babre, bas in jenem Suchen licgt, ift burch bie Pothagorder in bie philofophifche Untersuchung getommen, bas Bertehrte baben bie Atomiften hinzugefügt. Wenn biefe nichts anberes tennen, als bas Rorperliche, ohne innere Rraft, einem reinen Materialismus jugewenbet, wenn fie feine anbere wahre Ginheiten fennen, als bie Atome, und baber bie Ginbeit ber Belt ebenso gut, als bie Ginbeit bes Grundes ber Welt ober Gott leugnen, baber aber auch bie Bahrheit, welche bie Wiffenschaft sucht, aufzugeben genothigt find: fo kann man ihnen nur eine antiphilosophische Tenbenz beimeffen. Branbis Gefch. ber gr. rom. Phil. G. 301 f. fcheint ben wiffen-Schaftlichen Werth bes Atomismus in ber Burudführung bes Qua-Litativen auf bas Quantitative zu suchen, aber auch bierin waren ihm bie Pythagorder vorangegangen, mit welchen baber auch Eriftoteles ibn gufammenguftellen pflegt.

was das eigentlich Philosophische betrifft, der wichtigere, geht fast nur aus der weitern Aussichrung der frühern philosophischen Richtungen, wie spätes gezeigt werden soll, hervor. Daher werden wir hauptsächlich hervorheben mitisen, wie die Sophistik sich zu den frühern philosophischen Schulen verhalten habe; zuvor aber muß einiges von dem Gophisten erwähnt werden, was weniger allgemeiner und mehr zufälliger Natur ist.

Daß die Sophisten einen bebeutenben Einfluß auf die Ausbildung ber attifchen Profa gehabt haben, burfte von niemandem bezweifelt werden, und daß dies auch ber phis losophischen Darftellung jum Bortheil gereichen mußte, ift an fich einleuchtend. hier foll nur von den für die Philosophie besonders wichtigen Einwirkungen gehandelt werben. Es ift in biefer Rudficht zu ermahnen, bag bie Sophisten, indem fie ju mancherlei Runften bes Scheins fich wendeten, aber auch im Kampf gegeneinander bie Runfte bes Scheins ju enthullen ftreben mußten, ju eis ner feinern Unterscheibung ber Sprachbestandtheile geführt wurden. Go wird uns besonders vom Probitos er= adhlt, er habe feine Starte in ber Unterscheibung finnverwandter Worter gefucht, worin er einen Scharffinn ohne Maag verschwendete \*). Auf abnliche Unterscheidun= gen, welche für ben philosophischen Sprachgebrauch wichtig find, mußten mehrere Sophismen aufmertfam ma-

<sup>\*)</sup> Som Platon with ex mehrmals beswegen verspottet. Besonders Prot. p. 887; Crat. p. 884; Charm. p. 168; cf. Heind.
ad II. II. Chrenvos wird übrigens Prob. vom Plat. erwähnt Bathyd. p. 277; 305.

chen, welche mit ben Bortern lernen, verfiehen und wifs sen getrieben wurden '). Für bie philosophische Darftels lung wat es ferner wichtig, bag bie Sophisten nicht nur bie Runft fortlaufenber Rebe, fonbern auch bes Gefprachs ausbilbeten, wie benn Protagoras und Gorgias fich rubms ten, in biefem ebentso ftart au fein als in jener 2). Bon noch größerer Wichtigkeit aber mußte es fein, bag biefe Manner burch ihre Beschäftigung zu manchen bibattischen Regeln geführt wurden, welche fur bie fpatern Philosophen ber mahre Grund ber formalen Bestimmungen ber Logik wurden. Selbst daß jene Regeln zu trügerischen 3weden bienen sollten, mußte ein um so fraftiger wirtenber Beweggrund fur ben philosophischen Geift werben, bie Formen bes Denkens und bes Ausbrucks, welche von den frühern Philosophen vernachlässigt worden waren, in bie Untersuchung au gieben, weswegen wir benn auch fogleich ben Gofrates hiermit beschäftigt finden werben. Und biesen Ursprung ber logischen Regeln bat selbst ihre spåtere Geschichte nicht verleugnen konnen, indem fast in allen sokratischen Schulen bie Erfindung und Ausbildung sophistischer Fragen und Schlusse ben Scharffinn ber Grie den beschäftigte.

Bu biesen Vortheilen für die Methodik des Wissens gesellt sich aber auch die Erweiterung der Ersahrungsers kenntnisse durch die Sophisten als ein Gewinn, welchen mitteldar auch die Philosophie empsinden mußte. Wieswohl wir die Sophisten keineswegs für ausgezeichnet geists-

<sup>1)</sup> Plat. Euthyd. p. 277.

<sup>2)</sup> Plat. Prot. p. 884; Gorg. p. 449; Arist. de soph. cl. 83.

reiche Manner, etwa wegen ihrer Berkbmtheit, au balten genothigt find, wenn wir bebenken, daß ihr kurz baus ember Ruhm hauptfachlich aus ber Geschicklichkeit, ben Reigungen ihrer Beit zu schmeicheln, zu ftammen scheint: fo maren fie boch keineswegs nur unwiffenbe Schwätzer, sondern Bildung und Kenntnisse mannigfaltiger Art wohnten ben Bessern unter ihnen bei. Schon indem fie für Politiker fich ausgaben, mußten fie um vielerlei geschicht= liche Kenntniffe, besonders um Runde von den Staats= verfaffungen sich umthun. Zwar verschmabte Protagoras ben Unterricht in ben verschiedenen einzelnen Kenntnissen, welche besondern 3weden des Lebens dienen, aber der Rumft, Haus und Staat burch That und Rebe zu regieren, ruhmte er fich 1). Bon mehrern unter ben Gophisten ift es uns bekannt, bag sie bie Kenntnig ber alten Dichter und bie Runft ber Auslegung als einen befonbern Schmud bes gebilbeten Menschen in Unspruch nahmen 2); Gorgias beschäftigte sich auch mit ber Natur= wiffenschaft 3), und Sippias ber Eleer war nicht nur in tausend kleinlichen Kimsten erfahren, sondern lehrte auch wichtigere Wiffenschaften und Künfte, wie Arithmetik, Geometrie, Aftronomie und Dufit, und ein Kunstmittel für bas Gebächtnis war von ihm erfunden worden 1), bamit

<sup>1)</sup> Plat. Prot. p. 318; Protag. soll über ben Staat geschrieben haben. Diog. L. IX. 55; vergleiche jeboch ib. III. 37; 57; Perphyr. ap. Kuseb. pr. ev. X. 3.

<sup>2)</sup> Plat. Prot. p. 538 fin; Foss de Gorg. p. 48.

<sup>3)</sup> Plat. Meno p. 76.

<sup>4)</sup> Plat. Prot. p. 818; Hipp. mis. p. 868.

man nicht zweiste, daß seine Wissenschaft sich hauptsächlich auf Sachen der Erfahrung bezog. Wenn wir aber
auch noch den Demokritos hierher rechnen, so haben wir
damit genug gefagt, um erkennen zu lassen, daß auch der Mann, welcher der größte Gelehrte unter den Grüchen bis auf die Zeiten des Aristoteles berah war, in die so phistischen Bestrebungen seiner Zeit hinningenogen wurde.

Benn es nun bei ber Betrachtung ber Sophistit bas Bichtigste für une ift, zu erkennen, wie in ihr bie frib hern philosophischen Richtungen enbeten, und badund ihre Einseitigkeit klar wurde, so werben mir nicht allen: So phisten für unsern 3wed gleiche Bedeutung beilegen kon-Bielmehr haben wir in diefer Rudficht num wemige von ihnen zu erwähnen, hauptfachlich nur bie Atomiften; ben Protagoras und ben Gorgias. Hier haben wir bas Berhaltnif ber Lehren blefer Manner gu ben fruhern phis losophischen Schulen ju berudfichtigen. Das bie Lehre bes Gorgias fich auf bas Genaueste an bie ekentische Bie lasaphie anschließt, zeigt ber erfte Bid. Ebenfo tamm bie Lehre bes Protagoras, nur als eine Ausartung ber bys namischen Naturphilosophie ber ionischen, Schule angele ben werben, und bie Atomisten schließen sich am genaues ften en bie mechanischen Raturbbilosophen :en, woburch fie, theils eine Berwandtschaft mit den sonischen Rechanis kerna theils mit ben Elegten und bem Enipeballes ba-Es liegt jeboch ber Lehre ber Atomisten auch bas Bestreben zum Grunde, bie Form ber Naturerscheinun= gen als bas Befentliche in ihnen anzusehen, und insofern hat fie einige Aehnlichkeit mit ber pythagorischen Physik, welche uns jedoch nicht berechtigen tann, fie fur eine Aus-

ertung ber pythagorischen Lehre anzusehen, benn theils ift ibre Berwandtschaft mit ber mechanischen Physik größer, theils trifft jene Aehnlichkeit auch nur eine Geite ber ppthagorischen Lehre. Es ift nun auffallenb, bag wir nicht fo wie für die übrigen Zweige ber frabern Philosophie auch für die pythagorische eine bestimmte Form ber fophistischen Umwandlung finden, jedoch ist nicht zu begweifeln, baß auch bie pythagorische Schule bestimmte Ausartungen erzeugt babe. Wir erbliden biese theils in ber Muslegung ber pythagorischen Lehre, welche spater für epoterische Lehre gehalten wurde, daß bie Dinge mur nach Mehnlichkeit ber Bahlen seien 1), und in bem bamit verbundenen Spiele mit Bahlenspindolen, welches feine Loubeit unter bet Daste bes Tieffinns verbarg, theils in ber , Meinung bes Sprakufaners Etphantos von ungewiffem Beitalter, bag bie Sahlen forverlich feien 1), einer Art von Atomenlehre, aber barum nicht nothwendig ber bes Des mokritos gleichenb, endlich in ber auffallenben Altvaterlichteit und abrigen Sonberlingsweise ber fpatern Pothagooden, welche ihre Schule zu Athen bem Spotte ber Romobienschreiber biofftetten. Dies scheint auch eine Art ber Sophistit gewesen zu fein, nur nicht in ber Biffenfchaft; sonbem in der Lebenbart, wie es folden geziemt, welche ben Schein ber Beisheit in ben Sitten fuchen. So feben wir die verschiebenen Westandtheile ber putha-

<sup>1)</sup> Jambl, in Nicom, p. 11; Sprian in Arist. metaph, KII. fel. 71 b; fel. 85 b.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 908; Orig. phil. c. 15; Theodoret. de all our. IV. p. 795, we flatt Dieph. Stefen wetten mus.

gorischen Schule, Bahlenlehre, Ableitung der Beschaffenheit aus der Form und sittliche Ascetik in verschiedenen Erscheinungen vereinzelt zu Grunde gehen, wahrend die andern Schulen, deren Bildung weniger zusammengesetzt war, in einer einsachern Form ihre Austosung fanden.

Benn es une nun mehr barauf antame, bie Gefchichte unter eine allgemeine Formel zu bringen, als burch bie ungefchmintte Anordnung bes Geschehenen zu belehren, fo wurden wir in ber Folge ber sophistischen Lehren biefelbe Ordnung beobachten muffen, welche wir ben frubern philofvphifchen Schulen in ihrer folge angewiesen haben. Es wurden alfo bie Atomiften bem Protagoras folgen muß Allein nach ben Weberlieferungen ber Alten ift es kaum zu bezweifeln, bag ber Urbeber ber atomistischen Behre, Leukippos, früher als Protagoras gelebt hat, und wenn wir auch in bem Atomiffen Demokritos ble fophifilfche Dentart nicht vertennen, fo muffen wir boch gefteben, baß fie in ihm nicht gang mit bemfelben Bewußte fein hervorgetreten, als in bem Protagoras und in bem Gorgias. Mo auf ber einen Gette find es Grimbe ber Beitrechnung, auf ber anbern bas Fortschreiten in ber fowhilifchen Befinnung iber bie Michtigfelt ber Biffenfchaft, was und beftimmt, zuerft bie Lebre ber Atomifien, baim bie bes Protagoras auselnanbergufegen, und bag bie Lehre bes Gorgias, welcher wir noch Giniges über ben Enthydemos beigeben wollen, bie lette Stelle erhalten muffe, barüber wird tein 3weifel fein konnen.

## 3 weites Capitel.

Die Atomisten. Leukippos und Demokritos.

Leukippos wird einstimmig für den Urheber der griechischen Atomistik gehalten. Wenn man die Unguverlassig= keit ber. Ueberlieferungen über bie Lebensverhaltniffe ber Altesten Philosophen sich anschaulich machen will, so barf man nur bie Angaben über bas Leben bes Leukippos vergleichen. Ein Milesier wird er genannt, weil von Diletos bie meiften altern Naturphilosophen flammten, ein Abberit, weil Demokritos, ber Genosse seiner Lebre, von Abbera war, ein Eleat, weil man ibn fur einen Schuler ber Eleaten hielt 1). Uns scheint hieraus nichts Sicheres zu, fließen, als bag man nicht, wußte, woher er fammte. Ebenso unficher find die Angaben über sein Beitalter. Man bestimmt bies gewöhnlich barnach, bas er ber Lehrer bes Demokritos genannt wird "), wiewohl auch diese Sage bezweifelt werben kann. Unbere bestimmen es nach ber Annahme, bag er ein Schiler bes Parmenibes gewefen fei ); aber er wird auch fonft ein Schuler bes Be-

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 7 a; Diog. L. IX. 30, we für Miless wahrscheinlich Miliosos zu sehen ist; Clem. Alex. protr. p. 43.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 34. Ariftoteles nennt ihn nur einen eracgos bes Demokrit, welches sich wohl nur auf die Gleichartigkeit ihrer Lehren bezieht. Met. I. 4.

<sup>3)</sup> Simpl. phys. fol. 7 a.

non, bed Malfod; ja des: Puthagoradi genannt!)... Eine Berbindung ber atomistischen Behre mit ber eleatischen rift allerbings, wem man bie Form, ber Dankellung, betrach: tet mahrschrinkich ?) ; aber min nunge fich buten, bieraus au viel au folgern. Bon der andern. Geite burfte man fich geneige fühlen, ben atomistischen Lebre einen viel frits bern lasberung beitulegen, wenn man findet, daß gegen singn ihrer Sommtbestendubeile, gegen bie Annahme bes Lecren i schon pom Darmanibes und vom Amaragoras geftritten, wurde 1. .: Auch bie Duntelheit, welche über bie Derfon, und mir wollen nur :fogleich bingufeten , auch über bie Lehre bes Leufippos::berrscht, macht es mahrfceinlich; bag, biefer in: ber Beit, eines franfamen Berkebrs unter ben Gelehrten lebte. Bon ihm werben war Schrifs ten angefichat. ), allein alle biefe find nicht ohne Grund in Barbachta: melcher .. auch : baburch .: bestätigt . wird , bag

a comment their

<sup>11. (1)</sup> Maiph Lali; Plog. L. IX. 30; Tzetz. chil. 11. 980; Jambl. v. Pyth. 101.

<sup>2)</sup> Das biefe Form auch ichen beim Leutippos gewesen fei, mochte man aus Arist. da gen, et corr. I. 8 schließen, wenn nicht eine in biefer Stelle Leutippos nur als Reprosentant ber Assmisten ficht.

<sup>5)</sup> Das biefer Streit nicht allein gegen die Pothagorder gerichtet ift, scheint aus seiner Haltung hervorzugehen.

<sup>4)</sup> Stob. scl. I. p. 160; Diog. L. IX. 46. Ueber die Schrift negl rov s. Aennemann's Gesch. der Phil. I. S. 268; in der neuen Ausgade S. 332. Daß der ueras diaxoquos dem Leut., nicht dem Demokriscs nach dem Aheophrasiss zugehören soul, ist eine auffallende Ueberlieftrung. Aus ihr möchten dielleicht die genauern Rachrichten über die Wettbildung des Leukspas kammen. Arist. de Ken., Zen. et Gorg. 6 heißt es: er ross. Aernsnav xaloupeross lögoss.

und, so viel mir bekannt ift, keine echten Beuchstade seiner Schriften gereitet worden sind. Die Libus des Leuköppes wird gewöhnlich vom Aristoteles und von : andern Schriftsellern mit der des Domokritos ernöchert, oder weint man ihr nuch allein mennt, so legt man ihn doch nur Lehren bei, wolche dem Domokritos grieg in dersellen Weise gekommen, so daß es scheint, ier webe nur als Bater der Atomistit in ihrer ättesten Gestalt anerkannt. Da wir so nichts Eigenthansliches ihm zweignen können, so fällt und seine Lehre mit der des Bemokritos zusammen.

Demokritos war zu Abbera, dem neuckt Wohnsiche ber aus Inien andgeweinderten Tejer'h, geboren, nach Apollovers in der Kolden, nach Arobert struck früher hier Presaffung er selbst gab die Beit seiner Gebutt und die Versaffung seines berühntesten Werks auf eine an sophistischen Prunkteinen Beise nach der Zeit des Anaragoras und der Eroberung Trojas an d. Sein Vater soll so reich gewessen sein, daß er den Karres auf seiner Rünklehr nach Affien in Abdera dewirthen konnte d. Demokrit aber soll sein vaterläches Erbischt zu sernen Reisen verwendet haben d, von welchen er selbst nicht ohne Ruhmredigkeit sagt: "Ich von allen Menschen meiner Zeit habe das meiste Land

<sup>1)</sup> Herodot, I. 168.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 41. Rath Theathlios Dt. 77. S.

<sup>3)</sup> L. I.; ib. 34. Die Angabe nach ber Eroberung Arojes ift gewöhnlich, bagegen bezwecht offenbar bie Angabe nach ber Geburt bes Anaragoras eine Bergleichung mit biesem berühmten Philosophen.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 84; cf. Herodet. VIII. 190.

Diog. L. IX. 35; 39; Theophr. ap. Addiss. v. hist. IV.
 Cic. de fin. V. 29.

burchkert, das Fernite burchforschettb, Luftsteiche und Linber babe ich bie meiften gesehen und bie meiften einflichtst vollen Manner gehort, und in ber Unien Bufammenfehung mit Beweis hat wilch wiemand übertroffen, auch nicht ber Logupter fogenannte Arpebonapten, bei welchen ich funf Jahre in ber Frembe gewesen bin ")." Auch auf andere Beife fou Demosrit fich ju untereichten gefucht haben, wie ihm benn eine unmäßige Bigbegier, jum Theil gewiß nicht in feinem Ginne "), zugefchrieben wirb. ' Es wird erwähnt, daß er Umgang mit vielen berühmten Mans nern feiner Beit gehabt habe, und gewiß fit es, bag et viele wanigftend aus ihren Schriften und aus ihrem Rufe kannele. Go gevachte er in feinen Schriften bes Parmenibes umb ves Beton, bes Anaragoras und bes Protagerus und rådende bent Pythagoras fehr ), weswegen man auch ant gensemmen hat, bag iba Philolaos ober ein anderer Pothagorase untertichtet babe 1). Eine eben nicht zuverläß figere Sage ift, er sei ein Schuler bes Anaragoras gewes fen, und burch eine allgemeine Uebereinftimmung fpaterer Beugen wird er fur einen Schuler bes Leutippos gehal-

<sup>1)</sup> Clem. Alex. strom. I. p. 304; Kuseb. praep. ev. X. 4. Im Tert strot von 80 Jahren; Diodox von Sicilien I. 98 spricht von 5 Jahren. Wahrscheinsich ist aus n. abgefürst für neurs n' (80) geworden. S. Papencordt de atomicorum doctrina commentationis specimen primum (Berol. 1832.) p. 10. Ueber bie Arpedonapten oder Arseptonapten, wie dei Eusedios steht, s. Beremuthungen bei Sturz de dialect. maced. p. 98; Reinessi ep. ad Nesteros p. 25.

<sup>2)</sup> Cic. de fin. V. 29; qu. Tusc. V. 89.

<sup>8)</sup> Diog. L. IX. 84; 85; 88; 41; 42; 46; Sext. Masp. VII. 889.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 38.

ten 1), ich weiß jeboch nichts, was baffer mit einiger Bahr= scheinlichkeit spräche, außer der Aehnlichkeit der Lebre. und bag Ariftoteles ben Einen ben Genoffen (eraffoc) bes Anbern nennt. Durch sein eifriges Studiren scheint num auch Demokritos eine fo große Maffe von Kenntniffen erworben zu haben, als tein anderer ber frühern Philoso-Dies schließen wir aus bem Bergeichnisse seiner Schriften 2), welches vielleicht manches untergeschobene Werk enthalten mag."), aber boch auch in biefem Kalle ben Ruhm feiner Gelehrfamkeit beweift. In diesem Bergeichnisse namlich werben nicht nur viele ethische und phyfifche Schriften allgemeinerer Bezeichnung aufgeführt, fonbern auch Schriften über einzelne Gegenftanbe ber Ratur, über Mathematik, Aftronomie, Geographie, über Musik und Poeffe, über Arzneikunft, Grammatik, Malerei und sogar über Kriegswiffenschaft, so baß man wohl vermuthen tann, bag biefe Schriften foft ben gan-

<sup>...1)</sup> Diog. L.: IX. 34.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX. 46 - 49.

<sup>3)</sup> Rach Suid. s. v. Δημόχε, sollen nur zwei Schriften echt sein, ber μέγας διάχοσμος und περί φύσεως χόσμον. Dies ikt wohl offenbag übertrieben. In Schleiermacher's literarischem Racklaß Bb. I. sinbet sich eine Abhandlung über das Berzeichnis der bemokritischen Schriften, welche Ahraspllos in Aetralogien gebracht hatte. Das Princip der Eintheilung, welches Schleiermacher annimmt, scheint mit sehr geeignet, die Sache weiter zu bringen, doch ist die Aussührung im Einzelnen wohl noch in mehrern Punkten mangelhaft. Schleiermacher verwirft die anderanza ganzlich, weil sie nicht in die Eintheilung passen; mir aber scheint es, daß ihr Inhalt (alrlas, wahrscheilich ahnlich den Problemen des Aristoteles) Beranlassung gab für sie eine besondere nicht tetralogisch geordnete Abtheilung zu machen.

gen Kreis ber bamaligen Kenntwiffe umfaßt baben und Demofrit ein abnliches Berbaltnig gur Gelehrfamkeit feiner Beit batte wie Ariftoteles zur Gelehrsamfeit ber feinigen. Aber man konnte fich auch versucht fuhlen, in ber Bielschreiberei bes Demokritos etwas Sophistisches zu finden; wenigstens bing feine Bielwifferet entschieden nicht, wie die umfassenben Forschungen bes Aristoteles, mit feiner philosophischen Lehre gufammen, welthe aus ber Maitnigfaltigfeit ber Ertennwiffe tein allgemeines Resultat ju gewinnen wußte, und verdunden war damit eine nicht geringe Anmaagung und ein Prunt ber Rebe, welche an ben fopbiffifchen Charafter anffreifen. Die Anmaagung bemerken wir sogieich, wenn wir ihn von fich selbst spres den boren, wovon schon früher Einiges erwähnt wurde, am meiften aber wohl giebt Beugnig bariber ber Anfang einer seiner Schriften, vielleicht ber großen ober ber tieineit Belterbunnn (ulyas und uixods diaxoowos), welcher lautete: "Dieses spreche ich von allen Dingen ")." bem Prunt feiner Borte fpricht Cicero, feine Rebe mit ber platonischen vergleichenb, in beiben Aehnlichkeit mit ber poetischen Sprache findend und auch fonft bie Bierliebfeit feines Ausbruck lebend 2) : ber Rebner bemerkt the second of the second of the

<sup>1)</sup> Cic. acad. II. 28. Qui ita sit ausus ordiri: haec loquor de universis. Nihil excipit, de quo non profiteatur. Sext. Kanp. VII. 265. Beim Eleers wird dies freitich magnitude animi genanat; et ist die magnitude animi der Stolzen ober, was dafselbe ist, der Eiteln.

<sup>2)</sup> Orat. 20; de orat. 1. 11; Dion. Hal. de eloc. 24; wo bie gute Mischung seiner Worte gelobt wird, welches bob er aber seellich mit bem Aristoteles thesit. Andere Stellen und einige Beispiele s. b. Papencordt p. 19 sq.

aber nicht, wie grell biefen bahers, Megeisterung heuchelnde Schwung der Rede gegen die niedrige Gefinnung, welche seiner Ansicht des Lobens und der Welt. zu Grunde liegt, abstechen mußig.

hinter der physischen Lebus bes Demokitos und der alteften Atomiften ift nichts Tieferes zu fuchen, als bas, was allen mechanischem Raturichern, welche auf mathe matische Worstellungen Alles melichvingen mochten, eigen ift. Bam Demokritos wiffen wie, bag er mit ber Dathematif viel fich beschäftigte und aus seine Kenntwiffe in ihr großen Werth legter so bat sich bei ihm, wie bei anbern Physitern ber neuem Beit, die atomistifche Ansicht gebildet; feine Noigung für die mathematische Betrochtung ber Natur beherrscht ibn. Daber ift ibm bas allein Babre. bas Seiende, wie er as mit ben Closen mennt, ein im Roume Ausgehehntes, von einer Figur, welche unverler berlich ist, weil aus bem Nichts nichts wind. Es ist ober auch eine urswimgliche Wielbeit, eine Bobl ber Dinge, und da viese im Raume ift, so muß es auch im Ramme etwas Trennenhes geben, welches aber nicht ein erfüllter Rapm fein kann, weil sonft nur ein ftetigen Bufammenhang des Raumenfüllenden sein wirde: biefos Axennende ist also bas Leere, bas Nicht : Seienbe \*). Für bie Birt-



<sup>\*)</sup> Arist. de gen. et corr. I. 8. το γάς χυρίως δν., παμπληθές (παμπλήρες Jeann. Philopeans) αντ άλλ' είναι το τουούτον ούχ εν., άλλ' απειρα το πλήθος. Met. I. 4. Λεύχ. δε
καὶ ὁ εταίρης αὐτοῦ Λημόκο. στοιχεῖα μέκ τὸ πλήθος καὶ τὸ
κεμὸν είναι φασι, λέγοντες δε τὸ μέν ὄν, τὸ δε μφ ὄν, τοώτωκ δε τὸ μέκ πλήθες κρὶ στερεὸν τὸ ὄν, τὸ δε κενών γε καὶ
μανὸν τὸ μὴ ὄν. διὸ καὶ οὐθέν μάλλον τὰ. ῶν, τοῦ μὴ ὅντος

sefehet, herganprumm ihrils and anderen Indude ansersicht, herganprumm ihrils and der Meinung der Aleisten, daß, wenn kein Kearch wire, auch keine Kiawegung fein könne, theils aus den Erfahrung welche in gleichem Kaune delle mahr, dalle maniger-Körperlichen zu redicken glaubt. Die mathamatischer Aetrachtungswahe herricht nur abells derin vor, daß den Spanis Dingen eine dere aus einem zwai warden haß aus zwai. Dingen eine dere aus einem zwai warden haß ist, abeils dasin, daß die Adroen, d. haßen aus warden haßeils dasin, daß die Adroen, d. haßen sied, nas woodehaft ist, sallein dauch ihre mathematische Algun sich voneinander unterscheiden, und keine andere Weschaftscheit, als mur Ligur, haben ?); und daß sieh hiers schaftsendeit, als mur Ligur, haben ?); und daß sieh hiers

αίναι φασιμ. Ετι eddl τό παθοπι αυά ισυμασός ιστικό δε σώς διμον. ταύρα ως ύλην. και καθάπης οι ξν πρεαθνίες την ύπης κειμένην ούσιαν τάλλα τοις πάθεσιν αὐτης γεννώσι, — των αὐτον τρόπον και οὐτοι τας διατροράς αίτιας τών άλλων εἰναί φασι. παύτας μάναιο τρείς είναι λέγιασι, αρήμά τε παι τάξεν παι θέσιν διατρέρειν γάρ αμασι τὰ ὅν ψυσμός σχημά εστιν, ή δε διαθιγή τάξες, ή δε τροπή θέσις. διαιρέρει τὸ μέν Α τοῦ Ν θλήματι, τὸ δε ΔΝ τοῦ ΝΑ τάξει, τὸ δε Ζ τροῦ Ν θάναι, Ματ. Ιν. 5; VIII. 2; phys. IV. 6. Plut. adv. Colot. 8, wo bie Lefte bes Dem. turz zusammengezogen ist, with auch erwähnt, haß Dem. bie Atome εδέσι nannte. Wie hannoch Democr. nach Aτείτ. phys. III. 4 lefter sonnte: τῆ ἀχῆ συνεχές τὸ ἄπειρον, πορίξι ich mit freilich mit seinem Spiteme nicht zu reimen, sondern nur, wie so manches Andere, aus seiner Abhängigseit νρη Μαραρορασό zu ertlären.

<sup>1)</sup> Arist. phys. IV. 6.

<sup>2)</sup> Arist. met. VII. 13. ådúraror yåg elral yngir lå dúo lr, ñ le kròs dúo yerlada. Do agelo III. 4. Antheteles fest hierbei þingu: 1964aor yág guga nal eligo nárra eð. Stra nosougan åggdugis nal le águðugis.

Arist. de cocké i. l.; Galen. de ciement. sec. Hipp. F. 3.
 A17; Plut. l. l.

nuch Alles in eine bles machematische Getrachung aller Dinge unflöst, bas zeige fich ben unch gang offenbar in bem Ergebnis dieser Lehre, das nämlich alles Seiende keis wen iandem Unterschied habe, als nur nach seiner Figur, seinen Berhältnissen in der Justummenosdnung und seinen Berhältnissen in der Bage bei Etomentu gegeneinander.

Wenn min auch troch andere Grinde von Denveristes zur Begrindung seiner Lebre angesichet wurden, in welchen nicht so sehe das Mathematische duchfichimmert, so wird sich das niemands dadurch über den Spaculter der Lebre iduschen lassen. Bont dieser Urt ist das, was sie die nicht unterdliche Theilbarkeit des Admulichen angesichet wird, welches allerdings ungeometrisch ist, aber zur Besgründung der arithmetischen Ansicht nathwendig "). Bon dieser Sette konnte diese Lebre schon aus dem Grundsase, Sins konne nicht Zwei werden, ihre Begründung sinden, es wird aber auch der Grund den Atomisten zwgeschrieden, das, was sieder anch der Grund den Atomisten zwgeschrieden, das, wenn Alles theilbar sei, keine Sinheit, also auch keine Wielheit, mithin Alles leer sein würde "), welches wieder an eleatische Lehren erinnert. Die einheitlis

<sup>.... 1)</sup> Arist.hmet. L. 4. 6: oben.

<sup>2)</sup> So"ist auch ber allerbings ungeometrische und sophistische 3weifel zu verstehen, ob, wenn ber Regel geschnitten wurde, die Flüchen ber Abschnitte gleich ober ungleich sein wurden. Bu bem erstern führen die geometrischen Sage, zu bem andern die atomistische Ansicht. Plut. adv. Stoic. 89.

<sup>5)</sup> Ariste de gen. et corr. I. 8. et per pap narty sauparon, oddin einen en, dare oddi nakla, alla zendu to slow. Dies, von den Cleaten gesagt, bezieht Arist. auch auf die Mouniben: saint pap arra megea, addulpera de, ol poù marry mapou ourezeis etol.

chen Dinge also sind untikstibate Binge und werden Atomie genannt. Micht matheniatischer Art ist es auch, wenn Der motrie den alten Sah, baß nur Sleiches auf Gleiches wirken könne, bazu gebrauchte, zu beweisen, daß alle Dinge gleich solen, und also nur das üllen Dingen Gleichartige, das Raumerfühlende, das wahre Wesen der Dinge sei '). Bon gleichent Gehalle ist auch der Grund des Demotritos, daß ein Ursprüngliches, Ungewordenes angenommen werden misse, denn die Zeit und das Unendsiche seien-ungeworden, so daß, nach ihrem Grunde zu fragen, heißen wurde, den Imsang des Unendlichen suchen?). Man kann hierin nur ein sophstisches Adweisen der Frage nach dem ersten Grunde aller Erscheinungen erblicken.

Aus der mathematischen Borstellungsart geht es das gegen hervor, daß unendliche Atome angenommen werden, weil namlich die Figuren der Körper unendlicher Art sind. Den wahren Grund dieser Annahme geben die Atomisten an, wenn sie sagen, nur diesenigen wüßten Alles auf seinen Grund zurückzusühren, welche unendliche Elemente annahmen, weil namlich die zu erklärenden Erscheinungen unendlich sind 3). Daß aber die untheilbaren Körperchen

<sup>1)</sup> Arist. de gen. et corr. I.7; Theophr. de sens. 49 sept vers borben. Bergl. Burchard comment. critica de Democriti Abderitae de sensibus philosophia (Mindae 1830) p. 5 sq.

<sup>2)</sup> Arist. phys. VIIL 1; de gen. anim. II. 6.

<sup>3)</sup> Arist. de gen. et cort. I. 2; 8; de coelo III. 4. επεὶ διαφέρει τὰ σώματα σχήμασιν, ἄπειρα δὲ τὰ σχήματα, ἄπειρα καὶ τὰ ἀπλὰ σώματά φασιν είναι. Simpl. phys. fol. 7 a. διε και φασι μόνοις τοῖς ἄπειρα ποιοῦσι τὰ στοιχεῖα πάντα συμβαίνειν κατὰ λόγον.

ells mandlich flein gebacht werden, dut. seinen Seund darin, daß man die Untheildarkeit der Komer nicht in der Ersahung nachweisen konnte und habergen die ersten Chemente der zusammengesetzten Köndere, als eines Richts Wahrnehmbares ansehen musie der Adomen dei, die Schwere, indem er lehrte, ein jeder untheildaren Körper sei je gröffer, um so schwerer), wahrscheinlich sich darauf siegend, daß ein jedes Atom den Raum absolut ersule, und die Schwere als eine natürliche Eigenschaft des Raumersstütenden betrachtend, Man kann auch hierin das mathematische Anterese die Anwendbareseit der Nathematis durch die Vermehung des Gewichts keit der Nathematis durch die Vermehung des Gewichts

<sup>1)</sup> Arist. de gen. et eorr. I. 8. αδόρατα αιά σμιχρότητα των όγκων — ετι δε άκαπον και κα μικρά μεν αδιαίρετα είναι, μεγάλα δε με. Theophe, de sensu 63. δ τι γάρ αν άθρουν ή, τους ενισχύειν έκαστω το δ' είς μικρά διάνενημενον αναίσθητον. είναι. Der Bifthof Dionysios von Repandula sagt zwar b. Kuseb. pr., ev. XIV. 23, Demote. hobe and sehr große Atome angenommen, bies scheint aber auf einer Berwechet ung ber Ibole mit den Atomen zu beruhen. Bielleicht hat aber boch Demote. sich schwanzend hierder ausgebrück. Man thundr eine Polemit des Epitur gegen ihn sinden b. Diog. L. X. 44; 56. Auch ließe sich Stob. ecl. I. p. 848 (δυνατόν δ' είναι κοσμιαίαν υπάρχειν άτομον) hierher zicken.

<sup>2)</sup> Arist, I, I. καίτοι βαρύπερον γε κακά την υπεραχών φησιν είναι Δημ. Εκαστον των άδιαιρετων. Theophr, de sensu 61. βαρύ μέν οὖν καί κοῦφον τῷ μεγέθει διαιρεί Δημ. Im Folgenden ift für φύσιν wohl αρίσιν zu tesen. Das Ansehen des Arist, git mir mehr, als Angaben wie Plut. de pl. ph. I. S; ap. Eus. pr.. ev. XIV. 14; Stob. ed. I. p. 348, von weichen die beiden ersten pielleicht auch nur bemerken wollen, das Dam. nicht ausdrücklich den Atomen die Schwere als Gigenschaft beideztegt habe.

auf die:Arkmutnis des währen Gehalts der Dinge zu netweit sucht. Dafür: wurde stich Kaum gewortnen burch den Sag, daß ein jeder Theil Leeues und Bolies in sich anthaite. Doch konnte dieser Sag auch damit in Burdindung stehen, daß er die Ahsilbarkeit allen wahrnehmbaren Dinge zu erklären: suchte.

Sin den ursveringlichen Altomen ist min alles Wabbee unfpringlich vorhauben, und bas Werbon in ber Malt befleht nur in ber Berinberung bar Berhaltniffe unter ben Atomen.2). Die Berhaltniffe ber Abonse untweeknanber verandern fich aber burch ihre Bewegung, und bas Entfteben und Bergeben ber zusammengesehten Dinge bat feinen Grund barin, bag fich bie Atome balb miteinanber verbinden, bald voneinander trennen; bie Werenberung ber Dinge baber geht aus ber Beranderung ber Stellung ber Atome zueinander hervor 3). Democrit hoch also bas Leiben und bus Thun der Utome untereinander auf und ließ mur bas Leiben und Das Ehin ber gufammengefehten Risper mt.). Borin er aber im Allgemeinen ben Grund ber Bewegung gefucht habe, ift aus ben Ueberlieserungen nicht gang fler. Ariftoteles fagt, er habe bie Bemegung für etwas Ewiges angesehen ') und beswegen keinen Grund

<sup>1)</sup> Arist. met. IV. 5.

<sup>2)</sup> Dies bruckt Aristot. met. XII. 2 in bem Sage aus: To huëv narra dovauet, krepyela d' of, freslich sehr gezwungen. Ich kann biesen Sag trog bes vorhergehenden 4.401 nicht für ein Fragment bes Demokritos halten.

<sup>3)</sup> Arist. de gen. et corr. I. 2.

<sup>4)</sup> Arist. de gen. et corr. I. 8; de coele III. 7.

<sup>5)</sup> De carelo III. 2; met. L. 4. real of myfeser, 80er f

berselben im Allgemeinen gefucht, sich allein barauf beschränkend, ihn für bas Einzelne zu ersorschen. Dabin mochte man auch ziehen, bag uns gesagt wird, in ber Welthilbung babe er ben Zufall als Grund angenommen. nicht aber in ben einzelnen Erklarungen 1). Dagegen foll er auch gelehrt baben, die Atome feien von Ratur unbeweglith, eine trage Daffe; fie erhielten bie Bewegung erst burch ben Stag 2), indem fie, undurchbringlich ben Raum exfußend, bem außern Anbrange Raum geben muß sen. Diese verschiedenen Angaben mochten baburch miteinander vereinigt werben kommen, daß man annimmt, Demofrit habe über ben erften Grund ber Bewegung nichts aus seiner Lehre sich zu entwickeln gewußt, sonbern die Bewegung überhaupt als eine manfangliche fich gebacht, eine jebe einzelne Bewegung aber von einer außern, mechanischen Urfache abgeleitet. Dies ift bie Aufhebung alles innern Lebens; felbft ihre außern Berhaltniffe an andern, ift nicht in ber Dacht der Dinge, eine Annahme, welche zu Gunften der Berechnung aller bewegenden Ursachen gemacht wirb. Daber leiteten bie Atomisten auch bie Bewegung von ber Nothmenbigkeit ab.), indem fie

πως ύπάρχει τοις ούσι και ούτοι (sc. Λεύκ. και Λημ.) παραπλησίως τοις άλλοις δαθύμως άφεισαν.

<sup>1)</sup> Eudem. ap. Simpl. phys. fol. 74 a.

<sup>2)</sup> Ib. fol. 9 b. τοιγαροῦν καὶ  $\Delta \eta \mu$ . φύσει ἀκίνητα **λίγων** τὰ ἄτομα πληγῆ κινεῖσθαί φησιν. Stob. ecl. I. p. 348. κινεῖσθαι δὲ κατ ἀλληλοτυπίαν ἐν τῷ ἀπείρω.

<sup>3)</sup> Rach dem Leukippos sollen der loyos und die arayun über Alles herrschen. Stod. ecl. I. p. 160. Dem widerspricht nicht, daß der xoomos sein soll gewee aloyo. Ib. p. 442. Am bestem lernt man die gange Lehre kennen aus Arist. de coelo III. 2. Sod

sich diese als die Geundiosigkeit der in das Unbestimmte zurückgehenden Bewegung dachten. Das eine solche Rothwendigkeit von dem Zufall in nichts unterschieden ist, hat wahrscheinlich zu der Behauptung geführt, Demokrit habe Alles auf den Zusall zurückgeführt ').

Wir. mussen hiernach der Meinung sein, daß Democ
krit durch seine Lehre von der Bewegung nur darauf ausging, die einzelnen Naturerscheinungen in der schon gebäldeten Belt zu erkliren. In diesem Gediete der Untersuchung konnte er aber doch, der Natur der Sache gei maß, nicht aus dem Stoße allein die Bewegung der Atomie ableiten: Denn der abstoßenden Arast muß irgend: eine verbindende Arast entgegengesetzt werden. Die Korstellung von einer solchen scheint dem zum Grunde zu liegen, was er von einer schwingenden Bewegung und ein ner Areisbewegung der Utome lehrte<sup>2</sup>), indem er wahre scheinlich die Atome durch die Kreisbewegung zu Adspetur sich verbinden und zusammenhalten ließ. Mit dieser hängt

καλ Λευκίππο καλ Λημ. τοῖς λέγουσιν, ἀελ κινεῖσθαι τὰ πρῶτω σώμωτα ἐν τῷ κενς καλ τοἱ ἀπείρο, λεκτέον, τίνα κίνησιν καλ σώμωτα ἐν τῷ κενς καλ τοἱ ἀπείρο, λεκτέον, τίνα κίνησιν καλ τίς ἡ κατὰ φύσιν αὐτῶν κίνησις εὶ γὰρ ἄλλο ὑπ' ἄλλου κινεῖται βίς τῶν στοιχείων, ὰλλὰ καὶ κατὰ φύσιν ἀνάγκη τινὰ εἶναι κίνησιν ἐκάστου, παρ' ἡν ἡ βιαιὸς ἔστι· καλ δεῖ τὴν πρώτην κινοῦσαν μὴ βίς κινεῖν, ἀλλὰ κατὰ φύσιν εἰς ἄπειρον γὰρ εἶστι, εὶ μή τι ἔσται κατὰ φύσιν κινοῦν πρῶτον, ἀλλ' ἀελ τὸ πρότερον βίς κινούμενον κινήσει.

<sup>1)</sup> Cic. de nat. D. I. 24; 25. S. oben u. die Fragm. des Demofr. b. Stob. ecl. II. p. 344; 410; Euseb. przep. ev. XIV. 27.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 394. Δημ. εν γένος πινήσεως τὸ κατὰ παλμὸν ἀπεφαίνετο. Diog. L. IX. 31; 44. φέρεσθαι δ' εν τῷ δλφ δινουμένας. 46. τῆς δίνης αιτίας οῦσης τῆς γενέσεως πάντων. Sext. Emp. adv. math. IX. 113.

auch die Lehte zusammen, daß Arsmiiches sich zu Achmichenn geselle, wosur er eine Art von Weweist burch Induction gabe').

Mus der Berbinbung ber Atome entithen nun aufame numpelette 1(ub, wieder in ihre Elemente auflosbare Korper, welche auch zu einem großern Softente mehrerer Rorper verbunden fein konnent. Solche Sufteme nannte Demokritys Welten. Da aber in ber Gefahrmtheit ber Dinge gar keine innere Einbeit Raftfindet und Alles nur auf die mathematische Denkbarkeit zuruckzeführt wird, fo entstehs ibm gang naturlich bie Porstellung, as konne umgiblige Belten geben, in it muffe fie geben?), nach berfelben Schluspeise, nach imelder aus bet. Moglichkeit manble der Kiguren die : Mothwentigleit; untenblither: Atome gefolgeit murbe.: Dies: Porsellung wurde vom Demostrit noch weitet: ausgeschbet und:nativilie aufrgang willfurliebe Beife bestimmt, so daß er fich a. B. einunder ganz ebnliche Belten benet: und auch unabidiche, einige obne Sonne, andere mit mehreren Gonnen, winige wachsend, andere in hochster Bluthe stehend, noch andere abnehmend ober vergehend burch das Zusammenstoßen mit andern Welten 3). Rur bies scheint er als etwas Befentliches far eine jebe Welt gefett zu haben, bag fie von einer Schale ober einer Haut umschlossen werde '), so jur

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 117; 118; Plut. de pl. ph. IV. 19; cf. Diog. L. IX. 31.

<sup>2)</sup> Cic. acad. II. 175 40.

<sup>5)</sup> Cic. ll. ll.; Orig. phil. 15.

<sup>4)</sup> Plat. de plac. phil. II. 7; Stob. ecl. I. p. 490; cf. Dieg. L. IX. 82 nom Leukippos; man muß hiermit bie Lubre bes Epitur vergleichen.

Sinheit; freilich nur auf eine ganz daßerliche Beise; passiammengehalten. Die wahre Einheit Konunt nur ben Abst men zuz, bahep konnte, Demokrit vielleicht auch mahl: dus bern, est fei möglich, daß ein Atam eine Welt bilbe ).

Andem sich nun in den unzähligen Welten verschieders können sie auch verschieder stellenten zusch werstechten sie und verstechten zusch verschaften geminnt hatensormigen Atoma verstechten sich untweinene der ") und bilden mannigsaltige Arten wan "Oberstächen. Diese aber, unsere Sinne bewegend, bewirken die Monstelleden, was wir die sinnliche Weschaffenheit; der Dinge nennm, welchessin Waahrheit aber nichts anderes ist, als eine Verkuhpfung von Tignen. In Nach diesen Verkuhpfung von Tignen. In Nach diesen Verkuhpfung von Tignen. In Nach diesen Verkuhpfung von Tignen. Diesen dem Vertagonas streiten, wenn diesen die Weschassenden der Dinge als ein blaß sin den Waahrnehmenden Porhandenes und sin bloß sin den Waahrnehmenden Porhandenes und sin bloß sin den Waahrnehmenden ihm sind

<sup>2)</sup> Gior de nat. D. I. 24; acad. II. 38; Frichlages fitt outnless foll der rigenthumjiche Ausbrud des Dem. sein. Simpl. de coelo fol. 150 a; cf. Arist. de coelo III. 4.

<sup>5)</sup> Galen. de elem. sec. Hipp. I. 2. p. 417. νόμφ γὰφ χροιή, νόμφ πικρόν, νόμφ γλυκύ, ξιεή δ' ἄτομον και κενόν, δ Δημ. φησιν, ξκ τῆς συνόδου τῶν ἀτόμων γενέσθαι νομίζων ἀπάσας τὰς αἰσθητὰς ποιότητας ὡς πρὸς ἡμᾶς τοὺς αἰσθανομένους αὐτῶν, φύσει δὰ οὐδὲν εἶναι λευκόν κτλ.; cf. Arist. de sensu 4; de gen. et corr. L. 2. ἐκ τῶν αὐτῶν γὰφ τραγφόία καὶ κομφόία γίνεται γραμμάτων.

<sup>4)</sup> Plut. adv. Colot. 4; Sext. Emp. adv. math. VII. 889.

menden Borhandenes, fandem etwas: den Figuren ber Oberfläche Entsprechendes.

Geben wir nun in bas Ginzelne ber Raturlebre ein, soweit es nicht rein empirisch ift, fo scheint es, als ware De mibleitos richt votfichtig genig ju Werke gegangen in ber Unterfebeibung beffen, was feinen Grundannahmen gemäß als gegenstänbliche Bahrheit festgehatten werben fonnte, und beffen, was er als ein nur Scheinbares anseben mußte. Denn wenn' er feinet Unficht folgte, bag bie Atome Schwere hatten nach ihrer Große, fo ergaben fich bie Gigenfchaften bes Schweren und bes Leichten von felbft als gegenflandlich begrundete, und baran ließ fich auch leicht ber Gegenfaß gwifchen bicht und bunn, wie unch etwas fome ver givar, aber boch ungezwungen ber Befettfat gwifden hart und weich anschließen, invettr' jenes auf ungleicher tige; diefes auf gleichartige Dichtigkeit und Dunnheit juruckgebracht werben konnte \*). Daiffit 'tharen num aber bie übrigen finnlichen Gigenschaften gufammengefetter Korver nicht zu vermischen, weil biese an fich nur etwas in ber Borftellung Borhandenes, obwohl in ber mahren 3usammensehung ber Dinge Gegrimbetes find. Schwer jeboch war es gewiß, beibe Arten ber simnlichen Eigenschaften voneinander gu fondern, weil wenigftens ber Segenfat zwifchen Sartem und Weichem ebenfo verschieden von Berschiedenen geschätzt wird, wie ber Gegensat zwischen

<sup>\*)</sup> Theophr. de sensu 61; 62; 68: Den Unterschieb zwischen bann und bicht scheint Dem. ohne Weiteres als nach seinen Grundschen klar vorausgesest zu haben. Er gebraucht ihn, ohne bas wir eine Erklärung beffelben fänden.

Sugen und Bitterem. Deber mifchte auch Demokritos, menn wir bem Berichte bes Theophrastos trauen birfen. beibe Arten finnlicher Gigenschaften untereinander 1). hierzu konnte er um so leichter verleitet werden, je folgerichtiger es fin ihn gewesen sein wurde, auch bie Schmere als Eigenschaft ber Atome au verwerfen, well er ben Atomen wegen ihrer Aleinheit alle Bahmehmbarkeit absprach. Aber nach ichmankenber wurden feine Lebren baburch, baf er bemerkte, wie die Dinge Merfchieberten, verschieben und von entgegengefehten Gigenfchaften erfcheinen; weil bies aus ber fich gleichbleibenben Geffalt ber Busammenfetungen fich nicht ableiten läßt 2). Benn num Aristoteles bemerkt, bag Die Lebre des Demofritos falles. Babenehmbare zu einem Richlbaren mathe ); so liegt dorin ber größte Bompurf für die Grimblichkeit seines Berfahrens, das seine Untersuchungen fast allein auf die sinnbichen Beschaffenbeiten fich wendeten, welche burch das Geficht und burth ben Geschmad erfannt werben ), mit Ausnahme bes harten und bes Meichen, von welchen ichon gerebet worben. Da-

<sup>2)</sup> Man muß ben gangen Bettögt des Theophr. de sensu 60.

82 vor Magen haben. Bergi, Theophr. de caus. plant. VI. 2.

Besonders bemerke ich §. 68, wo aber in dem außerst verdorbenen Text viel zu andern ist; f. σχληφότητι Ι. σμικφότητι; für χυμοῦ vielleicht πυφὸς od. δερμοῦ.

<sup>2)</sup> Ιb. 67. ἔτι δὲ εἰς ἐποίων ἔξιν ἄν εἰςείλθη (so. τὰ σχήματα) διαφόρειν οὐα βλέγον παὶ διὰ τοῦτο τὸ αὐτὸ τἀναντία καὶ τἀναντία τὸ αὐτὸ πάθος ποιεῖν ἐνιότε.

<sup>. 8)</sup> Arist. de sensu 4.  $\Delta \eta \mu$ . δὲ καὶ οἱ πλεῖστοι τῶν φυσιολόγων — πάντα τὰ αἰσθητὰ ἀπτὰ ποιοῦσιν.

<sup>4)</sup> Atist. d. l.; Theophia de sensu 64.0. Dach auch über ben Geruck Cinises... Ib. 82.

Gefch. b. Phil. I.

ber fint auch feine Annahmen über bie Oberfiche: ber Körper, welche bie Berfchiebenheiten ber Wahrnehmung begrimben foll, in hohem Grabe willfixlich: Denn werm bas Saure eine edige, gewundene, fleine und bunne Gefalt baben foft, bas Rothe eine runde Geftalt aus ard-Bern Augeln bestehend!), bafür wurde wohl schwerlich et was Anderes, als eine gewiffe Analogie ber übrigen Sinne mit bem Gefühle, vorgebracht werben tommen ?). Die Dimkelheit biefer mochte ihn alsbann zu der Aeusterung veranlaffen, bag bie Gefchmadeverfchiebenheiten mir fitt ben Menschen als solithe vorhanden waren a), weil namlich auf ben Gefchmad bie subjective Stinunung am moiften Ginflug ausübt. Wenn er nun bennoch es unternahm, aus ben Bahrnehmungen heraus auf bie Geftalten ber zufam: mengefetten Rorper gu fchließen, fo fam ihm gur Ertidrung ber Berfchiedenheiten ber Wahrnehmung ihrer Narbe und Geschmad ber Gegenstands ber Gas bes Anaragoras au Bulfe, baf in allen Dingen alles verhanden feis auch er meinte, nichts sei rein aus einer Art ber Figuren 211sammengesett und nur nach bem Uebergewichte ber einen ober ber anbern Art wurden die Gegenstände auf bie Smpfindung wirken '), womit er offendar barauf zielte, baß

<sup>1)</sup> lb. 65-67; 78-78.

<sup>2)</sup> Daher spielt das reax's und das lekor, das de's, das dequar und puxear eine Sauptrolle in den Erklärungen.

<sup>8)</sup> lb. 64.

<sup>4)</sup> Ib. 67. ἀπάντων δὲ τῶν σχημάτων (χρημάτων?) οὐθὲν ἀκέραιον εἶναι καὶ ἀμιγὲς τοῖς ἄλλοις, ἀλλ' ἐν ἐκάστφ πολλὰ (valg. πολλούς) εἶναι: τὰ αἄτὴ (valg. τὸν αἐτὸν) ἔχειν λείου καὶ τραχέος καὶ περιφεροῦς καὶ ὀξέος καὶ τῶν λεικών.

es auch wohl geschehen konnte, bag bem Einen bie eine. dem Andern bie andere Soite bes Gegenftanbes fich beraustehrte. Go wie nun Demofritos hierin an ben Angragoras fic anschloß, so nahm er von andern Physikern auch die Verschiedenheit ber vier Elemente in seine Lehre auf 1), ohwahl biefe Umnahme ben hupothefen feines Syftems febr fern fleht. Dies fieht man baran, bag er nur eins biefer Clemente, bas Fquer, naber zu bestimmen wußte, indem er es fir eine Busammensehung aus fleinen Rugeln erflarte, son ben übrigen Elementen aber mur armahm, daß fie eine Sammlung aller Arten von Rique ren maren und nur nach Grafe und Rleinheit berfelben fich voneinander unterschieden?). Was ihn zu jener Wermuthung über das Feuer führte, errath man mabl, wenn man an die Beweglichkeit bes Feuers und ber Rugel fich eringert "); wenn man aber findet, baß er bas Keuer vermittelft ber Warme auch mit ber rothen Farbe in Berbindung bringt und Feuer und Farbe nach ihrer Geffalt gu bestimmen weiß, dagegen von Warmen behauptet, bos es teine Ratur habe, fondern nur ber Mahrpehmung nach

δ δ' αν ενή πλειστον, τοῦτο μάλιστα ενισχύειν πρός τε τὴν αἴσθησιν καὶ τὴν δύναμιν.

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 44; Simpl. phys. fol. 8 a,

<sup>2)</sup> Arist: de coelo III. 4. ποΐον δε και τι ξιώσκου το σχημα τών στοιχείων, οὐθὲν ἐπιδιώρισαν, ἀλλὰ μόνω τῷ πυρι τὴν σφαϊραν ἀπέδωκαν. ἀξρα δε και ὑδως και τάλλα μεγέθει και μιπρότητι διείλον, ὡς οὐσαν αὐτῶν τὴν φύσιν οἰδιν πανσπερμίαν πάντων τῶν στοιχείων. De anima I. 2; de gen. et corr. I: 8; Theophr. de semma 75., ἐρμθρων δ' ἐξ οῖων περ τὰ θερμὸν πλὴν ἐπ μειζόνων.

<sup>3)</sup> Arist, de anima l. l.

bestehe '), so bemerkt man wohl, daß er bei diesen Untersuchungen zwischen dem Wunsche, etwas über die Natur der Dinge zu bestimmen, und dem Unvermögen seines Systems, darüber sichere Bestimmungen zu sinden, in das Schwanken gerathen ist.

In allen biefen Borftellungen ift nun von teinem mabrhaft Innerlichen bie Rebe, sondern nur von außerlichen Berhaltniffen. Run konnte aber boch ber Begenfas zwi= schen Leib und Seele, welcher gur Beit bes Demokritos fcon fcharf genug hervorgetreten war, in ber umfaffenben Lehre biefes Mannes nicht gang außer Acht gelaffen werben. Da jedoch ben Atomisten nichts als korverliche Einheiten und beren Busammenfegungen befannt waren, To mußten fie bie Seele, welche in unferm Leibe ift, nur als eine andere Urt von Leib in unferm Leibe betrachten \*). Dieses ift ber erfte feiner felbft fich bewußte Materialismus. Die Atomiften bleiten bie Geele für einen aufammengesetzten Korper von feiner Art, gleich ben Sonnenflaubchen, welcher in bem grobern Korper ber belebten Befen wohne und Bewegung in biefem bervorbringe, ibn gleichsam mit sich fortziehenb 3). Wegen ihrer Beweglich

<sup>1)</sup> Pierauf beziehen sich bie stärksten Borwürse bes Abeophrasios. De sensu 63; 68; 71. νῦν δὲ σκληροῦ μὲν καὶ μαλακοῦ
καὶ βαράος καὶ κούφου ποιεί τὴν οὐαίκη, ἄπερ οὐχ ἔκτον ἔδοξε λέγεσθαι πρώς ἀμιᾶς, Θερμοῦ δὲ καὶ ψυχροῦ καὶ τῶν ἄλλων οὐθενώς. Rach Simpl. phys. sal. 8 a soll Demokr. such bas
Pelle und Dunkle auf bas Feuer und bas Wasser zuräckgefährt has
ben; Theophrast aber exwähnt bavan nichts.

<sup>2)</sup> Arist. de anima I. 5. αναγπαίον εν τῷ αὐτῷ δύο εἶναι σώματα, εἰ σῶμά τι ἡ ψυχή.

<sup>3)</sup> Ib. I. 2; S. inolog de nal Ann. leyer nerospetras

kait und ihrer bewegenden Kraft nahm Demakritos an, die Seele sei aus Augeln zusammengesett, so wie das Feuer, weswegen auch die belebende Seele Warme im belebten Körper hervordringe.). Eine solche bewegliche Seele wohnt nun nach dem Demokritos in einem jeden Leibe, so wie ein kleiner Korper von einem größern Ses seibe, so wie ein kleiner Korper von einem größern Ses möchte die Seele aus dem Sefaße herausgedrückt were den, wie aus einem Schlauche von den umgebenden Körpern, wie dies denn auch wirklich im Tode geschehe; während des kebens aber werde es verhindert durch den einskrömenden Athem?). Uedrigens theilte Demokrit nicht nur den Menschen und Ahieren und Pflanzen, sondern sogar allen zusammengesetzten Dingen eine Seele zu.3),

γάρ αναι τὰς ἀδιαιρέτους σφοίρης διὰ τὸ, πεφυκέναι μηδέποτε μένειν συνεφέλκειν καὶ κινεῖν τὸ σῶμα πὰν. 1b. c. 5. σῶμά τι λεπτομερές.

<sup>1)</sup> Ib. 1. 2. όδεν Δημ. μέν πῦς τι καὶ δτομίν φήσιν αὐτήν είναι ἀπείρων γὰς ὅντων σχημάνων ακὶ ἀτύμων, τα σφαιρακβῆ πῦς καὶ ψυχὴν λέγει, οἰον ἐν τῷ ἀέςι τὰ καλούμενα ξύσματα, ἃ φαίνεται ἐν τοῖς διὰ τῶν θυρίδων ἀκτῖσιν, ὧν τὴν πανσπερμίων στοιχεῖα λέγει τῆς δλης φύσεως. ὁμὐδως δὲ καὶ Αείκιππος. τομίτων δὲ τὰ σφαιροκιδῆ πῦς καὶ ψυχὴν διὰ τὸ μάλιστα διὰ παντὸς δύνασθαι διαδύνειν τοὺς τοιούτους ξυσμολές καὶ κινεῖν τα λοιπὰ κινούμενα καὶ αὐτά, ὑπολαμβάνοντες τὴν ψυχὴν είναι τὸ παρέχον τοῖς ζώοις τὴν κίνησιν. De coelo III. 4. Striges hat man ûber bie Busammensehung bet Geele aus Sext. Emp. adv. math. VII. 116 schießen wollen.

<sup>2)</sup> Arist. de anima l. l.; de respir. 4. Δημ. δ', δτι μέν επέ άναπνοῆς συμβαίνει τι τοίς άναπνέουσι, λέγει, φάσκων κολύειν έκθλίβεσθαι τὴν ψυχήν πτλ.

Arist. de plant. I. 1; Plut. qu nat. 1. init.; Plut. de pl. pl. IV. 4. ο δε Δημ. πάνια μετέχειν φησὶ ψυχῆς ποιᾶς

sich darauf stichend, daß in allen Dingen Banne sei, nam mochte fast rachen, nicht ohne die Absicht, die tedendige Seelenthätigkeit als etwas ganz Semeines erscheinen zu lassen; denn von einer gewissen Jeindseligkeit gegen die höhern geistigen Erscheinungen kann man ihn wohl nicht freisprechen ), wie denn auch seiner Lehre ganz gemäß von ihm gesagt wird, der Seist wachse und altere mit dem Körper 2).

Wenn man nun bis bierher bie Deinungen bet De mokritos verfolgt hat, so wird man fich awat nicht ents balten konnen, die entschieben einseitige Richtung biefes Mannes in ber Biffenschaft verwerflich au finden; ba fie jeboch von einem wiffenschaftlichen Intereffe fur bie Das thematit ausgeht, konnte man meinen, es fei boch noch einiger Gehalt darin, und ber Mann habe, bon feiner Reigung verführt, nicht gefeben, wohin feine Dentweise fabren muffe und was alles mit ihr nicht bestehen konne. Benn man aber weiter bemerkt, wie er sich gar nicht verhohlen hat, bag alle wahre Wiffenfchaft burch feine Lebre aufgehoben werde, so lägt fich nicht leugnen, bag ein sopbiffi-Scher Geift ibn leitete. Um bies auseinanderzuseten, will ich weniger Gewicht barauf legen, daß es nach ihm feine Einheit bes wissenschaftlichen Gegenstandes giebt, feine

και τὰ νεκρά τῶν σωμάτων, θέδτι ἀει διαφανῶς τινὸς Θερμοῦ και αισθητικοῦ μετέχει, τοῦ πλείονος διαπνεομένου. Doch ift bas Lestere streitig nach Cic. Tusc. I. 34 und aus Theophr. de sensu 71 nicht wahrscheinlich ju machen.

<sup>1)</sup> Plut. de solert. anim. 20; de tuenda san. 22.

<sup>2)</sup> Steb. serm, CXVI. 45.

Weite und keinen Gott.), old euf feine kehre von der menschlichen Erkuntniß, welche oben nur dazu gemacht zu sein scheint, um zuizeigen, daß es gar kein Wiffen geden könne?).

Desindritod nahm zwei Exkenntuisarten an, von wels chen er die eine die ethte, die andere die demilie nannte. Die cerfte ist die Berstandeserkenntnis das Mahren, die andere die simuliche Erkenntuis der Beschassenheiten der Dinge 1). Meber die Art, wie die sinnliche Erkenntnis

niemend spaten Angaben, wie Plut. Es pl. ph. k. 7, glauben, ba andere Angaben, wie Plut. Es pl. ph. k. 7, glauben, ba andere Angaben ihnen widersprechen und er auch nicht einmal eine Welt kennt. Ueber seine Göttersehre s. Sext. adv. math. IX. 19; 24; 42; Cio. de nat. D. I. 12; 45. Bu einer Lehre von Gott hatte Demokrit keine Beranlassung, weber in seinem Sostem, noch in seiner Gesinnung; dabei konnte er aber wohl an Götter glauben; daß er jedoch den Götterglauben erklären wollte, macht auch dies unwahrscheinlich; denn eine Meinung, welche wahr ist, braucht nicht erklärt zu werden. Uebrigens hängt alles dies mit seinem philosophischen Sostem nicht oder sehr wenig zusammen, und wir dürfen uns daher eines Urkheils enthalten, nählen jedoch jeden Schluß auf eine Komme Gesinnung aus einigen fromm klingenden Phrasen dei einem Manne abtehnen, in dessen Munde solche Socie war zweideutig sein können.

<sup>2)</sup> Arist. met. IV. 5. did Δημ. γε φησι, ήτοι οὐθὰν εἶναί ἀληθὲς ἡ ἡμῖν γ' ἄσηλον. Diog. L. IK. 72. καλ πάλιντις ἢ δι οὐσὰν τόμεν τη βυθῷ γὰρ ἡ ἀλήθεια. Cf. Stob. ecl. II. p. 12. Dies pflangte fic auf ben Metroboros, ben Schüler bes Demoktitos, fort. Kuseb. pr. ev. XIV. 19.

<sup>3)</sup> Sext. Emp. VII. 139. λέγει δε κατά λέξεν γνώμης δε δόα είσιν εδέαι, ή μεν γνησέη, ή δε σκοτίη και σκοτίης μεν τάδε σύμκαντα, όψες, άκοή, δόμή, γεύσες, ψαύσες ή δε γνησίη άποκεκρυμμένη δε ταύτης. Das Bragment ist offenbar am Eude láckenhast. Gine britte Frenntnisart ist bie bes Begehenens und bes Berghscheuens; biese hat aber keine theoretische Bedeutung.

geschehe, stellte er solgende Lehre auf: Die Seele, welche mit dem Erkenntnisvermogen (vools) eins ist '), wird von außen bewegt, und ihre Bewegungen bilden Borstellungen. Daher leitet er alle sinnliche Erkenntuisse aus Werührung zurück?); das Sehen und das Hören entsteht ihm aus dem Eindringen eines fremden Röspers in die Seele?), und überhaupt nimmt er an, daß, wenn ein Ding von und sinnlich empfunden werde, gewisse von Empsudung und Trieb ersüllte Ausstüsse, welche er Bilder (edanka) nennt, sich von dem Empfundenen losteißen und, nachdem sie die umgedende Luft sich abnlich gehildet haben, durch die Poren der Sinnenwertzeige deingend, sich in die Seele ergießen '). Diese Ausstüsse haben nun und

<sup>1)</sup> Arist, de anima I. 2. Bielleicht hat er boch einen Unterschied zwischen beiben gemacht, welchen wir aber nicht weiter verfolgen können. Plut. de pl. ph. IV. 4.

<sup>2)</sup> Arist. de sensu 4. πάντα γὰρ τὰ αἰσθητὰ ἀπτὰ ποιοῦσι.

<sup>-8)</sup> Ib. 2; Plut. de pl. ph. IV. 19.

<sup>4)</sup> Plut. de pl. ph. IV. 8. Δεύπ., Δημ. την αναθηφιν και την νόησιν γώνεσθαι, εἰδώλων ἔξωθεν προσιόντων μηδενέ γάν ἐπιβάλλειν μηδενέραν χωρίς τοῦ προσκέπτοντος εἰδώλου. Ατίκτ. de div. per somn. 2. ἀποφόρη u. εἰδομον, find εἰηδ, wenn nicht zwischen beiben so unterschieden werden soll, daß das εἰδωλον erst eine Folge der ἀποφόρη ist, welche sich in der Lust bilbet nicht ohne Mitwirtung weder der Lust noch des Empsischenden. Demleibst schein Abeophy. de sensu 51 parüber sich nicht genau erklatt zu haben. Für ἀποφόρη gebrauchte Dem. auch das Wort σείκελον. Kthym. magn. s. v. δείκ. Theophy. de sensu 50. την γὰρ ξμφασιν οὐκ εὐδύς ἐν τῆ κορῆ γίνεσθαι, άλλὰ τὸν ἀέρα τὸν μεταξό τῆς ὄψεοις και τοῦ ὁρωμένου τυποῦσθαι συπελλόμενον ὑπὸ τοῦ ὁρωμένου και τοῦ ὁρωμένου τοποῦσθαι συπελλόμενον ὑπὸ τοῦ ὁρωμένου και τοῦ ὁρωμένου τυποῦσθαι συπελλομενον ὑπὸ τοῦς ἐντύπωσοι», εἶον εἰ ἐκμάξειας εἰς πηρείνα (mit Burdard) l. l. p. 11 san συλλορον. Υπελλορον εποδιαλλανον εποδ

theilen ber Geele, mit gewiffe aboliche Uthnick ber Rorper, von welchen fie hammen i), ober boch mur die außere. Alache ber Busammensehung biefer laffen fie gewiffermage fien eikennen, nind keinesmeas im einem diefer abntichen Bilbe, monbern mes destel gubenn das ustaber zeigen. fic nicht, welches boch new die fein sein drock iff, Asphi and die Oberfiede de Korner erschaftet den Ginnen anne. andees, als fie wirklich ift, indant fie indang mer eine gewiffe Gestaltung haben tatte, den Ginnen bagegen eine gewiffe sientliche Westhaffenbeit fich vergegenwätigt. ?. . in Dabed liebit Demalrit, muite fat, was, was und med febeing. for much dive, should indes ? Bross for process, eine course Dheer flicht-de. Buri flickene Begrindung: seinen Erbrer nuch ung abhangig dam feinen allgemeisen. In ficht der Dinge, scheint. er and des Geneth gebraucht zu baben baffijebes gingliche Geleman von ben Basammentreffen giger empfunden nen indt einen empfindenben Abetigfeit abhängig-und ban. bebuntet seine: wandelbare Borfiellung ; fit '); wenngleicht

theilte Dem. and viesen Widern Weben mit, ja weit is scheine ein: fast unzersthrbares Leben, denn auf solche Bilder sind doch wohl die, Ioose der Gotter zu beziehen. Plut, symp. V. 7, 6. abre alsoholens kelvoge neurschen den sollen bei beleingen neurschaart, obre deuts. Ib. VIII. 10, 2.

<sup>1)</sup> Plut. symp. VIII. 10, 25 έγκαναβυσσύσσκαι τὰ εξόωλα. διὰ τῶν πόρων εἰς τὰ σώματα, — ἔχοντα μορφοειδεῖς τοῦ σώματος ἐκμεμαγμένας ὁμοιότητας.

<sup>2)</sup> Galen. l. l.; Sext. Emp. adv. math. VII. 135 ag. απερ νομίζεται μεν είναι και δοξάζεται τὰ αισθητά, οὐκ έστι δε κατὰ ἀλήθειαν ταῦτα.

<sup>5)</sup> Arist. de sensu 4. Ευσπές Δημ. τό γάς λευκόν και τό μέλακ, τὸ μέν τραχύ φησιν είναι, τὸ δὲ λείον εἰς δὲ τὰ σχήματα ἐψάγει τοὺς χυμούς. S. oben.

<sup>4)</sup> Arist. met. IV. 5; Seit. Emp. adv. meth. VII, 186; VIII. 184.

man nielst einsteht, wie vies unt seiner alles Leiden und: 1988 Than in Wahrhelt trasposanden Aussicht voreinbar fein soll.

.. Antiere Grande, burch motide et vie Mahrheit ber fimilihen Wolftellungen ungeiff. Hab danfalls ben allgemednen Grundfagen feiner Ethre fremt und tonum mur alle Halliste unfachtigen werden." Sie berief er fich duf vis: Wesichiseenheit ber Thiers, welche wegen ber Wes Publisdentbett. Three Michards wher Branching and verebiodens Chauffahamgen buban indaten 1): wenn man and die Menfam in wret Distrung einander absticher rethern und baber auch Abriliche Wabsnehmangen batten ). so deposite es both and thoun, dag fie in Gesundseit und Kranklitet ster in ben sosschiadenen Abfanfungen ihres Alters ihre Bullante und thre Milliame veranderten. and buring sange benn auch eine Weranberung in ihrer Wet wahrzinehmen notbweibig herboe. Deraus sei ses findat, daß die Stinmung bes Borftellenben bie Urfache ber Borftellung fei 1). Durch biefe Grunbe bahnte Demotritos ben Strutikern ben Weg, benen er auch icon in ber Formel voranging, bag, wenn etwas bem Einen fo, bem Andern anders erschiene, so trafe keiner von beiben mehr als ber andere die Wahrheit 1):

<sup>1)</sup> Theophr. de sensu 59.

<sup>2)</sup> П. 61.

<sup>3)</sup> L. L. ή διάθεσις abla εής yarrastas.

<sup>4) 1</sup>b. 69. μηθέν μάλλον έπάτερον (f. Ευορον) τυγχώνειν τῆς ἀληθείας. Arist. mot. IV. 6. οὐθέν γὰρ μάλλον τάθε ἡ τάθε ἀληθή, ἀλλὶ ὁμοίως.

Man wie ins ider buch gefagt; Dentolbit habenbel finnlichen Erfenktische allen Glaiden achmen wollan!); vielnehe bie Griphiniungen als Mittel zur Erkenninisches Richt Diffenbaren ungesehen?). Wie endennen hierin beta Grandler ber mathematischen Kalungsoftway, welche die Griphiniungen aufnimmt, um un sto väs mathematische Miage aufnimmt, um un sto väs mathematische Miage inab? wenn sie die die ingeligen ihr in ihnen nichtstals viele Miage den haben wir geiseln, väß Demokriss ans ber Parbe und bem Geschmand der Römer-auf die Att ihrer Kusanmenseining zur schiller sen suche.

Hieran zeigt sich benn auch, was ihm die echte Erstenntnis war, nämlich die Ersorschung der unsichtbaren Gründe, aus welchen wie Erscheinungen hervorzehen, als der Atome und des Leeren, aus welchen sich die Körper zusammensehen. Dahen sagt er, da, wo die sinnliche Erstenntnis nichts wiehe wahrnehmen könne, sondern auf das Feinere zurückzegangen werden mutse, trete die echte Erstenntnis ein. Ganz-richtig wird man bemerkt, das dem

f) Sext. Emp. adv. math. VII. 136; cf. Arist. de gen. et corr. I. 8.

<sup>2)</sup> Eine schon oben ermahnte Stelle lautet barüber so Sext. Emp. VII. 140: Διότιμος δε τρία κατ αὐτάν, ξλεγεν είναι κριτώρια της μεν των άδηλων καταλήψεως κά φαινόμενα, ζητήσεως δε την έννοιαν περι παντός γάρ, ὁ παῖ, μία ἀρχή τὸ εἰδέναι, περι ὅτου ἔστιν ἡ ζήτησις αἰρέσεως δε καὶ φυγῆς τὰ πάθη. Die Worte: περι παντός — ἡ ζήτησις hátten nicht sur Bragment bes Demoêt. gehalten werben sollen. Sie gehören mit einiger Abanderung bem Platon an. S. Phaedr. p. 237.

<sup>3)</sup> Sent. Mmp. adv. math. VII. 139. είνα προαφίνων τής σχοτίης την γνησίην, επιφέρει λέγων όταν ή σπουίη μημίσε

Demodris dies deurch dan: Berftand Andenhaus allein das Wahre fei '), denn die Utone under der Loose siede nicht wurch dies Sinne erkandur; allein auf der einen Seite ist at sehr auffallendig dass in diesen ganzen Systeme dein Sot ist, war name einem Addiniphingspunktraus Systematicus dein Sot ist, war name einem Addiniphingspunktraus Systematicus dein Stat ist, war name einem Addiniphingspunktraus Systematicus dein State must image einem Addiniphingspunktraus Systematicus der Andrews dein must image auch dans deine gleichsam Bur deswegen; fest whether wheth, um sunktimmerkeit zur nachen das der einem state der State und der in der ihre der ih

δύνηται μήτε δρήν ξα ξλαττον, μήτε ἀκούειν, μήτε δομασθαι, μήτε γεύευθαι, μήτε έν τη ψαύσει αλοθανέσθαι, άλλ' επί λεπτότερον — Dir 1863μβ bes Bagnanss filit.

<sup>1.&</sup>quot; 1y Sext. Biap Finder math. VIII. 6.

<sup>2)</sup> Bom. Theodotet, grase, bill cur. It, int. monte man eine Spur ber-Art zu finden glauben; schlägt man aber seine Quelle Clem. Alex. strom. IV. p. 534 nach, fo verschwindet ber Traum. Wie oft konnen wit irrigen Berichten nicht fo auf ihre Quelle gurathgehen! Wei der! hammystesigfeit ber ibindotritischen Ertenne nislehre ift es unmöglich, aus ben allgemeinen Principien etwas über die yrwun yrnoln zu erschlicken. Es bleibt mir daber zweifelhaft, ob fie haffelbe ift, was Dem, nach Abeophraft de sensu 58 gooreir nennt. Wenn bies Lettere mare, fo murbe bie belle Erfenntniß in ber fymmetrifchen, b. b. weber gu falten, noch gu warmen Gultung ber Geele befteben, welche"entweber ans ihrer Difcung ober aus ihrer Bewegung bervorginge; benn es ift zweifethaft, ob man a. d. D. für pera the alenger nicht nara the nyitair lefen muß; ba gleich barauf folge: vi noaven rov comme-10; nbiel to aporely, oneo lows auto kal nata loyor earl σωμα ποιούντι την ψυχήν. Brandis thein. Dufeum III. G. 199; Gefch. b. gr. rom. Phil. S. 834 vermuthet, es fei unter ber grong gringen ein unmittelbares Innewerben ber Atome unb bes Beenen gu verfteben. Aber boch auch wohl ber Bufammenfehrung berfelban, unb mie?

wissen wir wohl nach dem Demokkit, aber was sie sind, bleibt für uns undestimmbar, da ihr Wesen doch nur in ihrer Figur und Erdse deruht, über die letztere aber De mokrit gar nichts Naheres anzugeden weiß, und über die erstere nur wenig und wisschrlich Angenommenes, namich daß sie unzähliger Art ist und daß es unter andern auch runde Atome gebe; wie die, and welchen die Soele zusammenen. verset sein soll und vergl. mehr. Daher muste denn wohl Demokrit seine Erkenntnisslehre damit schließen, man musse westehen, der Rensch sei der wahren Erkenntnis beraubt \*).

. . . 1.

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII. 137. γιγνώσzειν τε χρή, φησίν, ανθρωπον τούδε το κανόνι, ότι έτεης απήλακται. καί naliv. Onloi utv di nat obros & Royds, Ste treif obder touer περί ούδενός · άλλ' επιρυσμίη εχάστοισιν ή δόξις. Unbere Stels ten find ichon oben angeführt worben. Beilaufig will ich ermahnen, bag Dem auch gegen ben Beweis geftritten baben foll. Sext. Emp. adv. math. VIII. 327. Wendt zu Tennemann's Gefth. ber Phil. I. &. 358 will bie angeführten Stellen nur auf bie Ginnenertenntnif bezogen haben; fie find aber theils gang allgemeiner Geltung, theils ift Grund genug ju ihnen im bemotritischen Enftem. Rur eins will ich befonbers bemerten. Wenn Arift. met. IV. 5 bem Dem. vorwirft, bag er ben Gas bes Biberfpruchs verwerfe, fo wird bies allerbings auf feine Beftreitung ber finnlichen Babrnehmung gurudgeführt. Aber ber Sat, welcher ibm beigelegt'with, froe odder elvas alnoes, fi huer y adnlov, eft of: fenbar allgemeinerer Bebeutung. Es wird baburch fogar bas Borhanbenfein ber Babrheit; b. b. alles beffen, was bie Atomentebre behauptet, in 3weifel gestellt. Dem. felbft lagt uns mabien, ob wir annehmen follen, bag er bas Oppothetifche feiner gangen Lehre wohl eingesehen babe, ober bag er fich nur fo ftelle, um und begrefflich gu machen, bag nur unter ber Borausfegung feiner Atome -u. f. w. etwas Bahres übrig bleibe. In bem erftern Fall wurde er bie Biffenfchafertibeit: feiner Cobre aufgeboben baben, in bem andern Jall aber bekennen, bag feine Lebes bie Erfennburteit ber - vorausgesesten Wahrheit verwerfe. Alle Wochusfestungen per ibe-

Ueherdlickt man ichtse gange Lehrerdes Demakrit, so läst sich das Ausschlicheschriste seiner Mestvehungen nicht leicht verkennen. Dem nicht war hoht er die Einheit der Welt, sondern auch die Einheit der, Soele und des Werwustleins auf; an eine Andeit der Misseldast ist dabei nicht zu danken; Alles löst sich ihm in die undestimmte Bielbeit der Asome und in das Uneunestliche des Leeren auf. Das, was er als Iwed der Forschung noch übrig lassen möchte; ist eine Erforschung der Figuren, aus welchen sich die Dinge zusammensenen, also doch nur einer Seite der Erscheinung, so das von ihm alle Erkenntnis dessen, was über der Erscheinung liegt, durchaus geleugnet wird \*).

Bemerkt man nun, bag nach biefer Borftellungsart

menlebre fubren in ber Ahat auf biefes Ergebniß. Denn es wird fich wohl niemand einbilben, bag er bie Rigur und Große eines Atoms ober bes leeren Raums in einer Bufammenfegung mit wiffenschaftlicher Sicherheit bestimmen konne. Die Atomenlebre kennt bagu gar teinen Beg. Aber noch seltsamer gestaltet fich die Lehre bes Dem., wenn man ben Teugerungen bes Arift, folgt über bas, was er für wehr gehalten habe. De anima I. 2 - vo gie als-Sès civat to quevousver und abilit de gen, et corr. I, 2; met IV. 5. Demnach also maren bie Gricheinungen bas Wahre, mas er boch gegen ben Protagoras beftritt, mas que fein Sag: unser pal-Lov exategor tuyyavery the alndelas, und viele andere Sage leugnen. Soll man nun annehmen, er habe bas Wort Babrheit in einem boppelten Ginne gebroucht? Go mirba feine Bebre nur um fa fophistischer werben. Dir Scheinen jene Cape bes Ariff. mur Folgerungen aus der Lehre bes Dem. gu fein, welche biefer in folder Weise gar nicht aussprach. Dafür spricht besonders bie Baltung ber Polemit in ber Stelle met. IV. 5.

<sup>\*)</sup> Bean Ciphtuse, wie Certot der Capphilir J. B. adv. math. VIII. 6, die Rame rogen nemen: so ift dies nur eine umgehörige Armoisenung des Mogriffs.

bem Demokrit auch feine mathematische Erkenntnig faft gang in Schein zergeht, bag aber auch feine Lehre nicht bloß ein Werk zur Darlegung und zum Pomp ift, sonbern burch seine gange Dentweise und Gefinmung hindurch: geht, als eine Frucht fleißigen Nachbentemb, fo tann man ben Grund berfelben nier in ber Reigung suchen, in beren Befriedigung er feinen Gemes fant. Darüber finben wir Auskunft in benn, mas er über sittliche Borschriften ausgeklügelt hat. Biele Fragmente, aus feinen ethifchen Schriften entnommen, geben uns hieraber Austunft. Bei ber Betrachtung ber einzelnen Borichriften, welche er giebt, geht es uns, wie es mit unaufarimenbangenben Rogeln zu geben wflegt; wir finden in finen viel Babres, aber auch viel: Unbestimmtes und Ginseitiges. Er lobt die Genigsamkeit, die fichere. Beisbeit, die Freude am Unverganglichen. im Sobinen und an ber Erfennt nif, empfiehlt uns, mehr fur bie Beele als fur ben Leib an forgen. bem Gefege am gehorden und nicht ung nicht Amrecht au then, fanbern es auch nicht einmal thun au wollen, vor allem bie Schaem wir fich fellit ihr er tabakt Born, Deib, Rubra und Reichthum ohne Berftund, bas

the same that the state of the time.

<sup>\*)</sup> Stob. serm. I. 40; III. 34; 57; V. 23; 24; 88; VII. 26; 80; IX. 31; XXXI. 7; XLVI. 46; Plut. de prof. in virt. 10. Die Ericheit ber Gentrugen, welche bem Demokritos beigelegt werben, ist freilich wohl nicht allem Zweiset enthaben, besanders wegen der leicht möglichen Berwechstung mit dem Demokrates. Doch gieht ihnen außer dem Dialett, der nicht ganz sicher ist, die eigenthimtliche Farbe, auf welche es hier allein ankommt, einige Gewähr. Nur solches, was mit diese an sich zu tragen scheint, habe ich angesührt. Rur die Schaam dor sich solle Erhaam vor sich solle Erhaam vor sich solle Erhaam vor

Streben nath'bem Reuer und mach Gittern, welche ums nicht zu Theil wurden und welche wir nicht burch Unge rechtigkeit zu erhatten wimschen sollen, und die Furcht vor bem Tobes er tabelt aber auch bie Ebe umb bas Berlamgen nach eigenen Kintbern und bie Baterlandeliebe, welche nicht erkenne, daß bie gange Beit unfer Baterland 1). Aber es kommt uns wicht barauf an, zu wissen, was, fonbern warum er lobt: und tabelt "he :Mun fittben wir, Die Unmaßigkeit und ben korperlichen Genug tabelt er, weil fie nur turge Freuben gewähren, welchen balb Gattigung, Ueberbruf und Schmerz folge, die Ungerechtigteit, weil fie Furcht errege und eine unerfreuliche Erinnerung 3); bie Biffenschaft und die Ansbildung ber Geele zieht er ber topperlichen Starte vor, weil jene mehr Frende gewähren als: biefe: 'er will nichts, als eine ruhige Stime mung ber Seele, weit hoffige: Bewegungen ber Seele schaben, und wenn er hierin so weit geht; bag: er die The und die Lidberemengung verwirft und fo in ben flarkften Banbemiber Gittlichkeitenichts Eittliches finbet, weil mamlich ber Weischstaff eine heftige Bewegutig und bie Erziehung ber Kinder viel Ungenlachumit: fich führe, wenn er endlich auch bas, was in ben Alten fast am machtigften war, bie Naterlanbsliebe, ihres fittlichen Berthes ent-

<sup>1)</sup> Stob. serm. IV. 77; 78; 82; X. 87; XVII. 26; XX. 56; XXXVIII. 47; XL. 7; LXXVI. 13; 15; 16; Clem. Alex. strom. II. p. 421.

<sup>2)</sup> hierauf scheint mir A. Wendt zu Tennenn. Gesch, ber Phi-Losophie S., 363 f. nicht genug gesehen zu baben, indem er geneigt ift, die Lebensregeln bes Demokritos ins Sute zu beuten.

<sup>5)</sup> Außer ben angegogenen Stellen Stobelingle II. :p. :408. ::

Neibet, weil ber Beise gur Beruhigung feiner Seele nach offentlicher Birkfamkeit nicht viel freben midt, fo fieht man wohl, daß feine ganze Sittenlehre nur auf klugelnber Selbflucht und auf Streben nach Genuß bemibe. Ring genug war er, einzusehen, bag bie mahre Ergoblichkeit (reppez ift fein gewöhnliches Wort) nicht in den körperlichen Genissen, sondern in der Geele wohne ); aber in nichts Anderm suchte er boch bas Mags bes Guten und bes Bofen, als in ben, was die Seele ergine und ber trube ). Indem er aber auch einsah, bag bie Freuden ber Seele ebenfo ftarent auf bie Gludfeligkeit einwirken fonnen, als leiblicher Genug, faste er als Biel bes Beis fen bas Magshalten in allen Dingen, malches er in bem Begriff bes Gleichmuthe ber Seele ausbrudte 3). 3meis erlei scheint auf die Teststuhrung biefer allgemeinen Grunde fate im Einzelnen besonders Einfluß gehabt zu baben

Ib. p. 76. εὐδαιροσίη οὐκ ἐν βοσκήμισσια οἰκίκι, οὐδ
 ἐν χρυσῷ, ψυχὴ δ' οἰκητήριον δαίμονος.

<sup>2)</sup> Clem. Alex. strom. II. p. 417. πολλάπες ξπιλέγει τέςψις γὰς και ἀτεςπίη οὖςος τῶν πεςιηκμακότων. Stob. serm. III. 35. δοος γὰς συμφοςδων και ἀσυμφοςδων τέςψις και ἀτεςπίη. Cf. Stob. ed. II. p. 76.

<sup>8)</sup> Diog. L. IX. 45. τέλος δε είναι την εὐθυμίαν, οὐ την αὐτην οὐσαν τη ήδονη, ως ενοι παρακούσαντες εξεδεξαντο, άλλα καθ ην γαληνώς και εὐσταθώς ή ψυχη διάγει, ὑπὸ μηθενός ταρατιομένη φόβου ή δεισιδαιμονίας ή ἄλλου τινὸς πάθους καιεί δ' αὐτην και εὐεστω και πολλοίς ἄλλοις ὀνόμασι. Stob. ecl. II. p. 76. την (σε. εὐδαιμονίαν) δε εὐθυμίαν και εὐεστω και άρμονίαν συμμετρίαν τε και ἀταραξίαν καλεί συνστασθαι δ' αὐτην εκ τοῦ διορισμοῦ και τῆς διακρίαιως τῶν ήδονῶν, και τοῦς εἰναι τὸ καλλιστον και συμφορώτατον ἀνθρώποις. Βτοb. serm, Ι. 40. ἀκθρώποισι γὰρ εὐθυμίη γίγνεται μετριότητι τέρψιος και βίου συμμετρίη κτλ.

auf ber einen Seite bie Aural vor Sentimbolienten burch bas Umangenehme, welche in felnen Berfchefften felbe bervorflicht und auch in den berneinenben Ausbeiten : Bezeichnung bes bochftete Guts y ertennbar ift, auf ber anbern Geite bie Arende en ben Grimmtniffen, welche wir oft in ben Brudfinden feiner Schriften undabnt finden. Diefe mochte man auch barin wiebergwertennen haben, baß er sagt, ber Mensch werde am besten leben, wenn er nicht am Sterbildbein fein Bergnatgen finde 9; ja von ber Lebee fagt er, an Wie felbit gentabre fie Freuto Die Benn er min auch felbft im Streben mach ban Bont Mang ja halten empfahl " und ihm alls and bas Billin nur als eine ber größten Ergobilchteiten bet Beele erfeften, nicht aber als ein teines Gut, fo birefen wir boch wohl eben butin, bull er in der Erfossthung untbefannter Granbe ber Erfcheintingen, wie er fich nantie biefe: Befinde bachte, bie größte Freude fand, ben Grund seiner eifrigen Bemidbungen um feine Lebre suchen. Ihm war das Korfchen nicht, um die Bahrheit ju finden, fondern ju feiner eigenen Ergogung.

Rann man nun hierin nur eine unphilosophische Gefin-

<sup>1),</sup> Cf. Clem. Alex. l. l.; Cic. de fin. V. 29; araquela, asausia. Damit hangt auch feine Bestreitung bes polytheistischen Aberglaubens zusammen.

<sup>2)</sup> Stob. mrm. V. 24. ἄρισχον ἀνθρώπω τὸν βίον διάγειν, ώς πλείστα εὐθυμηθέντι καὶ ἐιάχιστα ἀνιηθέντι ποῦτρ δ' ἀν εἴη, εἴ τις μὴ ἐπὶ τοῖς θνητοῖσι τὰς ἡθονὰς πομοῖτο.

S) Plut. de prof. in virt. 10.,

<sup>4)</sup> Stob. ecl. II. p. 12. μη πάντα επίστασθα προθήμες, μη πάνταν άμαθης γένη. Κοή folimmer tingt Stob. seem. ΧΙΙ. 18. άληθομυθεύτην γρεών, δπου λάδον.

nung finden, so leuchtet eine ndch niedrigere Ansicht des Lebens aus der Art hervor, wie er seine Meinung vom thatigen Leben mit seiner Lebre über die Bildung der Borftellungen in unserer Seele in Berdindung brachte. So wie namlich die Bilder, welche von den Dingen ausstramen, unsere Seele mit Borstellungen erfüllen, so pflanzen sie ihr nach seiner Meinung auch Bestrebungen, Neid und Stotechtigkeit ein I; so daß es nicht sowist auf den Mehrschnicht, wie er stellth sich ausbilde, sondern auf das, was ihm von Bildern begegnet. Hiernach kunn man wohl sagen, das Ergedniß seiner Lehre set worden, ihm ber in den Winge Dingen das Vergednissen worden, es indisten ihm verwinklisse Bilder zu Theil werden I: Ende vollige Hingebung des Kebens an die zusällsgen Begegnisse ist das Eride seiner Lehre.

tida das eta disperjaro o Localitario Sitta Sasta de

A North State of the 1X St

\$1.00 Post 12 C | F. 100 Post 12

<sup>1)</sup> Plut. symp. V.7.6. & (49. εἰδωλα) αρημν ἐμεῶνος ἐξεξυναι τοὺς φθονοῦντας, οὖτ αἰσθήσεως ἄμοιρα παντάπασι», οὖτε ορμῆς, ἀνάπλεὰ τὰ τῆς ἀπό τῶν πρέιεμενων μοχθηρίας καὶ μωσκανίως μεθιτής ιδεπλικονίως και και και αὐτε αποῦντα τοῦς βαακαινομέρους», ἐπακαράττεμν, καὶ κακοῦν αὐτεῶν τό τε σῶμα καὶ τὴν διάνοιαν. Cf. ib. VIII. 10. 2; de pl. ph. IV. 8; de det. brac. 11.

<sup>2)</sup> Plut. de def. orac. 17; Sext. Emp. adv. math. 1X. 19.

## Drittes Capitel.

## Protagoras.

Man kann boch vielleicht mit Recht vom Demokritos sogen, er habe die Ergebnisse seiner Lehre, welche zur Zarstörung aller Wissenschaft und alles sittlichen Lehens sichren, gleichsam wider seinen Willen gesunden, ausgedend
von einer Ueberlegung, welche im Gange der wissenschafts lichen Entwicklung sich naturlicher Weise ergab. Weniger gilt diese Entschuldigung vom Protagoras, nach weiniger vom Gorgias, deren Philosopheme bloß zur Abweis
sung alles ernstlichen und mit lebendigem Streben erfullten Nachdenkens und zur prunkenden Darlegung ihres
Scharssinns ersunden zu sein scheinen.

Protagoras war zu Abdera geboten und blubte um Di. 84 '). Er wird von Bielen für einen Schüler des Demokritos gehalten, was aber wenig Bahrscheintlichkeit hat und nur aus einer später ausgehildeten Anekhote bewvorgegangen zu sein scheint 2), so wie auch die Ueberlies

<sup>1)</sup> Rach bem Apollobor Diog. L. IX. 56; cf. Plat. Meno p. 91 mit ber Unm. Schleierm.

<sup>2)</sup> Epicur. ap. Athen. VIII. 50. p. 354. Schon Ariftoteles b. Diog. L. IX. 53 erwähnte etwas auf jene Anekote Bezägliches. Da Protagoras wahrscheinlich alter ift als Demokr. und lange, also auch früh, lehrte, so macht auch die Zeitrechnung Schwierrigkeiten.

<sup>1)</sup> Plat. Prot. p. 817; 348.

<sup>2)</sup> Plat. Hipp. maj. p. 282.

Plat. Meno p. 91; Prot. p. 328; 349; cf. Arist. eth. Nic. IX. 1.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 53; cf. Plat. Phaedr. p. 267.

<sup>5)</sup> Cic. Brut. 12; Diog. L. l. l.; Quint. inst. III. 4. Bergl. Classen de grammaticae graecae primordiis p. 28. sqq. Die Eintheilung der Sage in εὐχωλή, ἐχωίτησις, ἀπόπρισις, ἐντολή ift auf der Grenze zwischen Grammatit und Athetorik. Entschieden grammatisch aber die Eintheilung der genera des nomen. Arist. rhet. III. 5; wahrschieding nach den Endungen weiter ausgeführt; worüber vergl. Aristot. poet. 21; soph. el. 14. Der Aadel des Posmer Arist. soph. el. l. l. und poet. 19 ist von Neuern mit der Reuheit grammatischer Aunst entschulezt worden, ich kann aber darin dei kindischer Kunsk nur sophistische Unverschafmtheit sinden, ungesähr wie Aristophanes aub. v. 659 sqq. Ueber die rhetorischen Tünsk des Prot. vergl. auch Spengel artium scriptores p. 40 sqq.

<sup>6)</sup> Arist. rhet. II. 24.

ider jede Kache Entgesiengeleitestantsgefagt werden time!). Sein Antericht ging nicht auf Mittheilung einzelner Renntnisse, fonberm er richnete fich, die Jugend von der Unterweifung in unmiger Belebrimmfteit befreienb, bie: Annend bes Streetsmannes und bes Whiteers zu lebren?). Doch ischeint er wuch ibber ningelne Kimsteigeschrieben zu haben ). Meaen winer Schrift; biren Anfang lautete: "Bon ben Bottern kann ich micht wiffen, weber ob fie find, noch ob sie nicht: sind: benn Bieles verhindert dies zu wissen, fowehl bie Unflatheit bes Gegenstandes, als bas treze Leben bes Menfthen )," nourbe er au Athen ber Bacilo: finkeit angeklagt; feine Schrift wurde verbummt, er fellik aber entfloh zur See und foll dur Schiffbruche Feinen Bod gefunden haben. Moch viele andere Schriften werden ihm augeschrieben bie Schrift über bas Seienbe 6) feine antiphilosophische Lehre enthalten zu haben scheint.

<sup>1)</sup> Diog. L. IX. 51; Plat. Prot. p. 334.

<sup>2)</sup> Plat. Prot. p. 318.

<sup>3)</sup> Plat. Soph. p. 282 mit ber Anm. Schlaierm.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX. 51; Bext. Emp. adv. math. IX. 56; Cic. de nat. D. I. 23; Plat. Theaet. p. 162.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX. 55.

<sup>6)</sup> Porphyr. ap. Musch. pr. ev. K. 8. Wenigftens enthiett biese Schift. Grande bes Protaguras gegen die Lehre, das Schude fel Eins. Brands: Sesch. d. gr. rom. Phil. S. 526 vermuthet dagegen, daß in der Angabe des Pouphprios Prot. f. Gorgias versschrieben sein könnte. Eine dritte Muthmaahung wurde sein, daß die Schrift neht rod sprog nur ein Theil der zwei Bacher dornelopien oder anrelopien gewesen ware. Bergl. Porphyr. 1. 1.; Diog. L. III. 37; 57.

Die Lehre bes Protagorus, geht harguf gus a au lausnen baße irgend etwas Meganftanbliches in unform Denten bargefellt werben fonne, und mithin alles Denten au einem blogen Scheinen an machen, bamit ber Runft, bund die Rede Schein berparauhringen, ber graffen Spielreum amonnen merbe. - Die Mitteli, wolchenen gu hiefem Zwocke ammendete, worden ichon vom Platan auf ihje berakleitie fiche Bebne gurudgeführt Die Protogopas naben an. Alles fei in einem beständigen, Flusse; ober Merben ?), "abulich dop Lebre des Deraffeitos, aber darin von ihr abmeichand daß er weber gine Einbeit, noch zeine Wielbeit bes Bes denden ols dan Grund des Merhens poncus (aute. 3), bill dern Alles in eine unhaltimmte Monnigfettigkeit ouflakte indem ihm nichts anzund fürzisch diffiziendenn zimmer nur in : einem Werhaltniffe : gut gingen | andern prieb '). - Diefe Rohre brudte er in der hochflingenden Fonnel wied .: Aller Dinge Magi feinder Manich, ber feienden minigifigefind den nicht = feienden ... wie fie nicht kind!) ... womit er nichts

"Managala

<sup>1)</sup> Wir haben für die Lehre des Protagoras den zweibeutigen Bortheil, das Platon im Aheatet sie weitlauftig erörtert hat. Platon schwieden sich gewiß nicht; manches für diese Lehre anzusühren, was dem Protagoras nicht zweiselch. Wienn nun auch die Grüsten das; was Platon sagt; dem Protagoras ebenfalls zuschen, so sie nicht das dem Langeben des Platon folgen.

<sup>2)</sup> Plat. Theaet. p. 152. Mort plev ying addiction dider, and de plypera.

<sup>3)</sup> Er polemissite mit abntichen Grunden, wie spater Platon, gegen die Lehre, Alles fei Gins. Porphyr. ap. Buseb. K. 1.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I. 216; Plat. Theaet. p. 153 sq.

<sup>5)</sup> Plat. Theaet, p. 151 sq.; Crat, p. 885, sq. 1869, a)+

Unberes bezeichten wollte, als bag einem Seben bie Dinge fich so verhalten, wie fie ihm ekscheinen, ober bag einem Beben bas wahr fei, was er fich vorftellt. Protagoras fcheint es fich nicht verhehlt zu haben, daß damit bie 2011demeingültigkeit eines jeben Babes aufgehoben werbe, wess wegen er auch; von ber einen Geite burch bie Bichtung feiner Borftellungsweise getrieben, von ber anbern Seite Ach selbst webersbrochend, die Wahrheit ber geometrischen Sabe angriff, weil es in ber wichenehmbaren Belt gar nicht foldhe gerade ober krumme Einien gebe, wie fie voraussehten '). Rothwendige Folgerungen aus seiner Lebre find es auch, bag teinem Dinge eine bestimmte Ratur que tomine, daß Entgegengesettes von bemfelben in gleicher Mickficht gelle, daß, ba jebes Denken wahr fei fur ben, welcher es benet, auch keinem Sape widersprochen werben konne, bag jebes Denken nur bas Werbaltnif bes Denfenden zu bem Gebachten bezeichne, bag aber auch bas Denkenbe, Die Geele, in nichts Anberem bestebe, als nur in einer Sammlung verschiebener Momente bes Dentens ).

wör (so: rön örrun) ή odsla elvas krástu, ösnes Usur kleye, keyur, néstuur genuátur petesor elvas ärdeunor, esc äsa, ola är kuol qualveran tà nestypata elvas, tosavtu per letur kuol, ola s' är sol, sosavtu s' an sol. Arist. met. L. 1; Bent. Emp. hyp. Pyrrh. I. 219.

<sup>1)</sup> Arist. met. III. 2. οὖτε γὰρ αἰσθηταὶ γραμμαὶ τοιαῦταί εἰσιν, οἴας λέγει ὁ γεωμέτρης οὐθὰν γὰρ εἰθὺ τῶν αἰσθητῶν οὕτως οὐθὰ στρογγύλον απτειαι γὰρ τοῦ κανόνος οὐ
κατὰ στιγμὴν ὁ κύκλος, ἀλλ' ὥσπερ Πρωτ. ἔλεγεν ἔλέγχων
τοὺς γεωμέτρας κτλ.

Plat. Theaet, p. 153 sq.; Euthyd, p. 286; Arist, met.
 Sext. Emp. hyp. Pyrrh. 1, 216; adv. math. VII. 60;

Dan erkennt in allen biefen Sagen und Folgerungen ber protagorifden Lehre bas Beftreben, alles Denken auf bie finnliche Empfindung zuräckuführen und jedes allgemeine Denken bes Berkanbes abauweisen. In diesem Sinne wird auch von ben Alten ber Sat, Alles fei in einem beständigen Berben, erflatt; benn indem jebe Empfendung nur ein Erzeugniß sei aus ben gusammentreffen ben Thatigkeiten bes Empfindenden und bes. Empfunde: nen, alles Denken aber Empfindung, musse auch jedes Denten in befidnbiger Beranberung aus ben veranberlichen Thatigkeiten bes Empfindenden und des Empfundenen fich 'erzeugen \*). Go lebt bem Protagoras Alles in ber finn-Richen Weranderlichkeit und ift folbst nichts als diese; bas Sinntiche aber ift awar mabe, aber both nur, indem es Annlich empfunden wird; an fich ift nichts talt ober warz ober überhaupt von irgend einer finnlichen Beschaffenbeit, fonbern nur baburch wird es von einer folden, bag es

Diog. L. IX. 51; 53. Ob ich bem Damaskies trauen foll, welcher de prim. princ. 126. p. 262 bem Prot. ben Sas bellegt; buß von jebem Gegenstände nur ausgesagt werden konne, was er ift, finde ich sehr zweiselhaft.

<sup>\*)</sup> Plat Theaet. p. 153 sq.; Sext. Kmp. hyp. Pyrrh. I. 217. φησίν οὖν ὁ ἀνὴρ τὴν ἔλην ξευστὴν εἶναι · ξεούσης δὲ αὐτῆς συνεχῶς προσθέσεις ἀντὶ τῶν ἀποφορήσεων γίνεσθαι καὶ τὰς αἰσθήσεις μετακοσμεῖσθαί τε καὶ ἀλλοιοῦσθαι παρά τε ἡλικίας καὶ παρὰ τὰς ἄλλας κατασκευὰς τῶν σωμάτων. Daß er damit die Gesammtheit der Erscheinungen auf den Stoff zurückgeführt habe, möchte ich nicht mit Brandis Gesch. der gr. röm. Phil. S. 528 behaupten. Der Ausbruck bin ist bekanntlich später und vom Sertos auf den Protagoras neu übertragen. Auch in dem Sinn, daß alles körpertich sei, fann man diesen Sas dem Protagoras nicht kuschreiben.

als ein folches ampfunden wird ). Man kann nicht leugnan, daß hierin eine fulgerechte Ausführung der Ansicht liegt, daß alles Wiffen in der Empfindung bernhe, und nichts sei, als die similiche Beränderlichkeit.

Aber eine folde Anficht bis auf ihre leuten Dunkte burdbaufieben umb festauhalten, tenn boch nicht ber Zwed eines vernimftigen Menschen sein, und um so meniger bes Protagoras, als biefer fich boch als Lebner bervorthun wollte, nach seiner Unsicht aber, weil niemand mehr ober beffer weiß, als ber Unbere, tein Lehrer fein tonn. Den Broed feiner Lehre alfo baben wir in etwas Moberen, als in ihr felbst, au fuchen ... und fchon : Platon bat bemerkt, wie sie mit ben eftetonischen Bestreben bes Protonoras in Berbindung fant. : Bohl gang im Sinne bes Saphilim blett er ibn auseinanderseben: ber Meife fei wie ber Mat der Geele; nicht ivahrere Betanket dane jer ber Geele einsstanzen, benn alles, was sie beute, sei wahr, aber beffere und nutlichere; und so beile er die Seelen sowohl ber Einzelnen, als auch ber Staaten, indem er bewirke burch ber Rebe Gewalt, bag anstatt schlimmer und schadlicher Empfindungen ober Meinungen ihnen gute und nutliche beiwohnen 2). Wenn man zum richtigen Berftendnig diefer Erklarung bemerkt, daß auch das Sute, von

<sup>1)</sup> Plat. Theaet. p. 151; Arist. met. IX. 8. ούτε γας ψυχρόν ούτε θερμόν ούτε γλυκύ ούτε δλως αλσθητόν ούθεν έστω μή αλσθανόμενον.

<sup>2)</sup> Plat. Theaet. p. 166. και σοφέρν και σοφόν ἄνθρα πολλοῦ δέω έγὰ μὰ φάναι είναι, ἀλλ' αίτὸν τοῦτον και λέγω σοφόν, δς ἄν τινι ἡμῶν, ῷ φαίνεται καὶ ἔστι κακά, μεταθάλλων ποιήση ἀγαθὰ φαίνεσθαί τε και είναι.

welchem in ihr die Glebe ift, nicht als ein Antes an fich, sondern nur als ein Gutes in der Kopfindung, als sein sinntiches But, dem Geiste der sprachgenischen Leher gemis, betrachtetwerden darf I, fassicht manzwehl, wie auch diese Sophismen mit dem Verfall der stüllichen Gestimung zusammenhingen.

Biertes Capitel

Gorgias. Euthydemos.

Aus kleinen Anfängen sophistischer Unverschäutheit erwuchs mit der Belt Erdheres. Man kann sehr gut sehm, wie im Berlauf der Zeiten die Talente der Gophisten geringer, ihre Anmaahung und Berachtung alles Wahren und Guten stärker und keder wurden. Wenn Platon den Protagoras noch mit einer gewissen Wurde auftreten läßt, so zeigt dagegen das Wild, welches er vom Gorgias entwirft, nichts, was auf irgend eine Art der Auszelchnung

<sup>\*)</sup> Man kann dafür mit Brandis Gesch. der gr. rom. Phil. S. 531 die Stelle Plat. Prot. p. 354 sag. als bestimmtern Beweis anführen. Doch ist die geschichtliche Areue bieses Gesprächs in einzelnen Behauptungen, welche dem Prot. in den Mund gelegt werden, immer zu bezweiseln. Daher möchte ich auch die Behauptung, die Augend sei das schönste, ib. p. 349, nicht mit Brandis für ein Beichen der Denkart des Protagoras gelten lassen, sondern höchstens nur für eine Empfehlung seines Unterrichts.

Anspruch machen könnte; Euthydemos aber endlich wird von ihm als ein verächtlicher Schwäher behandelt.

Borgias, ber Leontiner, ein Schiler bes Empebolies, wenn ber Sage zu trauen ift '), tam im zweiten Jahre ber 88. Dl. wahrscheinlich in ber Bluthe seines Rubmes nach Athen als Gefandter feiner Baterftabt, um Sulfe gegen Spratus zu erlangen. hierbei foll er burch bie Reuheit seiner Redeweise Aufsehen erregt haben 2). ter finden wir ihn in mehreren Gegenden Griechenlands, besonders in Theffalien, wo er viele Bewunderer fand und burch Prunkreben in Privatversammlungen und burch Unterricht ber Jugend viel Gelb verbiente 3). Er ftarb in bobern Alter '). Bon ben Prunkreben, welche er bei mehreren Gelegenheiten vor ben versammelten Griechen hielt, find mehreve berühmt '). Wenn auch die Reben, welche noch unter seinem Romen vorbanden find, ihm nicht augehoren follten, fo feben wir boch aus Bruchfticken feis ner Berke binlanglich, wie wenig mabrer rednerischer Geift ihm beimobnte 6). Gorgias strebte mit ben meisten seiner

<sup>1)</sup> Sie Winnte vielleicht nur aus Plat. Meno p. 76 gestossen sein. Diog. L. VIII. 58; 59; Suid. s. v. Fogylas; Schol. ad Plat. Gorg. p. 845. Bekk. Zweisel bagegen erregt die freuich sehr ungewisse Zeitrechnung über Gorg. S. Foss de Gorgia Leontino commentatio. Hal. 1828, p. 6 sqq., und bagegen Krüger ad Climt. fast. Hellen. p. 388.

<sup>2)</sup> Diod. Sic. XII, 59.

<sup>8)</sup> Plat. Hipp. maj. p. 282. Dier war Isotrates sein Schäler. Cic. orat. 52. cf. Quint. III. 1 nach bem Aristoteles.

<sup>4)</sup> Plat. Meno p. 70; Philostr. vit. soph. I. 9, 3 all.

<sup>5)</sup> Arist. rhet. III. 14; Plut. conj. praec, 43; Philostr. 1.1.2.

<sup>6)</sup> Schönborn de authentia declamationum, quae Gorgiae

Beitgenoffen nach voerischem Schmuck ber Rebe, nach welle tonenben Bortern, Saufung ber Beiworter und eber finne verwanden Ausbrude, und hatte befonders fette Starte in beständig wieberfebrenben Gegenfaben. Menn man bes benft, bag biefer Domp que Eintowigfeit finwen muffte fo kann man fich nicht wundern, bag bie Frostigkeit:fel ner Rebe zum Gprichworte geworden ift !) :: Er richmis fich übrigens, über jebe Aufgabe anf ber. Stelle reben und auf jede Frage antworten zu kommen?), sowohl in kurzen als in langen Reben, indem er fich nicht eben freng an ben Gogenstand ber Rebe bundt ?. Gein Une terricht ber Jugend bewog fich allein auf bie Kunft ber Bebe; fowohl im Gelprach, ale in formanfenden Bortnis gen; bem offener als unbere Sophisten verlachte er big welche die Zugend zu lehren versprachen ), so wie :: et benn and felbft, guter Sitten fich nicht befleißigent, bie Augend verachtete "), die Runft zu überreben aber für bie

Leontini nomine exstant. Vratislav. 1826, und bie s. a. Scheift ban Soß sind zu vergleichen. Jener vertheidigt, dieser heftreitet bie Echtheit ber Declamationen; aber solche Untersuchungen können nicht leicht ein reines Resultat gemähren. Bergl. Spengel artium seriptores p. 71 sqq. Diese Schriften enthalten übrigens gute Untersuchungen über ben Character ber Rebetunft bes Gorgias. Im besten characteristrt biese das Bruchstud b. Foß S. 69, b. Schonborn S. 8, b. Spengel S. 78 f.

<sup>1)</sup> Γοργιάζειν, Γοργίεια δήματα u. σχήματα. G. Foss l. l. p. 50 sqq.

<sup>2)</sup> Plat. Gorg. p. 447; Cic. de fin. II. 1; érat. Ii 22.

<sup>&#</sup>x27; 5) Plat. Phaedr. p. 267; Gorg. p. 449; Arist, rhet. III, 17.

<sup>4)</sup> Plat. Mono p. 95. Foss p. 89 sagg. Ab baber auch ber Meinung, Gorgias habe fich nicht Sophist genannt.

<sup>5)</sup> Plat. Meno p. 63; Plut. de adul. et amico 23; conj.

bonn nach ben Lehren ber Gleaten wande es weber geworden, noch ungeworden, weber Eins, noch Bieles fein. noch auch beibes zugleich, wobei Goegias fich besonders ber Lehre bes Meliffos und bes Zenau vom Uneudlichen. vom Raume und von ber Bewegung, aber auch, wie es scheint, ber Lebre ber Utomiften von ber Theilbarteit ber Abrier bebiente ). Endlich tann mich nicht gugleich ein Seiendes und ein Bicht : Seiendes fein; benn wenn bas Seiende und bas Richt = Seiende waren, fo wirden fie in Rudficht auf bas Gein: baffolde feing wenn fie aber baffetter waren, for winde bas Sciente fo wie bas Richt Seienbe fein; bas Michte Seienbe ift, aber nicht, unb folge lich wurde auch basi: Geiente nicht fein: Daffelbe folgt auch baraus, bag, wenn beibe baffelbe maren, nicht beibe fein konnten ; benn maren beibe baffelbe, fo maren fie nicht beibe, fonbern baffelbe 2). Da alfo meber bas Geis ende, noch bas Richt. Seiende, noch beibe jugleich find, fo ift überhaupt nichts.

Benn es icon aus biefen Folgerungen flar fein mochte, baf Gorgias bie Starte feiner Bweifel barin fanb, baf

<sup>1)</sup> Sext. Emp. ib. 68—74; Arist. ib. 5 u. 6; bie Stelle, wo von der Bewegung und der Aheilung die Rede ist, ift sehr verborben.

<sup>2)</sup> Sext. Emp., ib. 75 sq. ὅτι δὲ οὐδὲ ἀμφότερα ἔστι, τό τε ὧν και τὸ μὴ ὅν, εὐεπελόγιστον εἴπερ γὰρ τὸ μὰ ὄν ἔστι καὶ τὸ ἀν καὶ τὸ μὰ ὅν, εὐεπελόγιστον εἴπερ γὰρ τὸ μὰ ὄν ἔστι καὶ τὸ ἀν και δια τοῦτο οὐδέτερον αὐτῶν ἔστιν ὅτι γὰρ τὸ μὰ ὅν οὐκ ἔστιν, ὁμόλογον δέδεικται δὲ ταὐτὸ τούτῷ καθεστὸς τὸ ὄν καὶ αὐτὸ τοίνυν οὐκ ἔσται. οὐ μὰν ἀλλ εἴπερ ταὐτόν τὸῦτι τῷ μὰ ὄντι τὸ ὄν, οὐ δύναται ἀμφότερα εἰναι εἰ γὰρ ἀμφότερα. Ατίετ. L. L.

er ben Grinden ber Glegten für bie Ehabeit bes Geienben bas Einleichtenbe ber Erfahrungsworkellungen entgegensette, so wird bies noch klarer, wenn man bie Grunde feines zweiten Saupttheiles betrachtet. Er ging namlich bavon aus, bag, wenn bas Seienbe gebacht werben follte, bas Gebachte gleich bem Seienben ober bas Seienbe fein muffte, benn fonft murbe bas Seiende nicht gebacht. Bare aber bas Gebachte bas Seienbe, fo murbe jeber Gebante wahr fein und bas Richt-Seiende nicht gedacht werben konnen. Auch durfe nicht entgegnet werben, bag nur die Gebanten mabr maren, welche burch bie Babrnehmung ihre Beftatigung erhielten; benn fo mie bas Gefebene wahr fei, obgleich es nicht gehort werbe, fo tonne auch bas Gebachte mahr fein, wenn es auch nicht mahrgenom= men werbe. Da nun aber boch mahre und falfche Gebanten unterschieben werben mußten, fo fei bas Gebachte nicht bas Seiende, und mithin werbe auch bas Seiende nicht gebacht ober erkannt '). Die Richtung biefer Pole mit wird vielleicht am beften aus bem Beifpiele erfeben, welches aur Erklarung hinzugefügt wirb. Man meint, wenn ber mabre Gebanke die Dinge barftellen folle, wie fie find, so muffe er ihnen auch gleichen ober so fein, wie fie find; waren nun bie Dinge weiß, fo muffe auch ber wahre Gebante von ihnen weiß fein?). Es liegt hierin

<sup>1)</sup> Sext. Emp. ib. 77 - 82; Arist. ib. c. 6.

<sup>2)</sup> Arist. l. l.; Sext. Emp. ib. 77. εὶ γὰρ τὰ φρονούμενα, φησὶν ὁ Γοργ., οὐα ἔστιν ὅντα, τὸ ὅν οὐ φρονεῖται, καὶ
κατὰ λόγον ὅσπερ γὰρ εὶ τοῖς φρονουμένοις συμβέβημεν εἰΘείτ. δ. Φρίί. l.
41

der Freihum : daß die zu erkenmende Wahrhelt ein Begenstand ber Arfahrung; ein finnliches Ding fei.

Von berselben Ruchicht auf bas Sinnliche zeugen auch die Beweise des Gorgias für seinen britten Satz, baß, wenn auch etwas ware und erkannt werden konne, es boch nicht aussprechbar sein wurde. Denn, lehrte er, die Dinge sind nicht das, was gesagt wird; die Rede ist nur ein Zeichen der Dinge; das, was jemand sieht, ist nicht hörbar, und kann also auch nicht durch das hörbare Bort mitgetheilt werden ). Dazu kommt noch, daß auch der Hörende nicht dasselbe benken kann, was der Andere, indem es unmöglich, daß auf dieselbe Weise dasselbe in Verschiedenen sei, wie denn auch schon Einer und derselbe zu gleicher Zeit Anderes durch das Gesicht, zu verschiedenen Zeiten aber nicht auf gleiche Weise zu empfinden scheint 2). Diesen Gründen liegt

( tiping ... 2510 ... %.

και λευκοίο, κάν συμβεβήκει τύξο λευμόδε ψόονείσθαι, ούδως εί τοις φρονουμένοις συμβεβήκει μφ είναι οίναι, και δυμγιαφο

<sup>1)</sup> Arist. l. l. δ γάς είδε, πῶς ἄν xis προφ χούτα, είπου λόγω; ἢ πῶς ἄν έκείνω σῆλον ἀκούσαντι γίγνοιτο μὴ ίδοντι; — και λέγει ὁ λέγων (add. λόγον το conj. Fòss), ἀλλ' οὐ χρῶμα, οὐδὲ πρῶγμα. Spart. Emp. ib. (33; 84; 36s. Auch biefe Gründe sollen von frühern Philosophen vorgebracht worden sein, wie Arift. sagt.

<sup>2)</sup> Arist. l. l. άλλὰ πῶς ὁ ἀκούων τὰ αἰτὸ ἐννοήσει; οὐ γὸς οἶόν τε τὸ αὐτὸ ὅμα ἐν πλείσσι καὶ χωρὶς οὖσι εἶναι ởὐο γὰρ ᾶν εἴη τὸ ἔν. — φαίνεται ởὲ οὐở ὁ αὐτὸς αὐτῷ ὅμοια αἰσθανόμενος ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ, ἀλλ' ἔτερα τῷ ἀκοῷ καὶ τῷ ὄψει καὶ νῦν τε καὶ πάλαι διαφόρως. Arist. do sensus 6. ἀδύνατον γάρ φασί τινες ἄλλον ἄλλο τὸ αὐτὸ ἀκούσιν ῷ

durchains die Waraussetzung zum Grunde, das senlich Einpsubbare sei das Wahre, weiches natgetheitendersen solle zuse Sheimen sich aber auch noch im Wesondern aus biedempedolleischen Sahne zu beziehen, das die Empfühung burch Ausstlisse und Sinstisse der Binge untereinander gesischen.

.... In biefer Lehrer bes Gorgias tann man nur bie Bweis fel erbliden; welche von ber finnlichen? Poulellung and gegen bie Wahrhat ber verninftigen Erfennink erregt weidert und : Borglad: erfcheint: und im feinem ieberfabren wie ein amgekehrter Benon ; benn fonwie Biefer Elemente ber finnlichen Borftellungsweise bazu gebrauchte, ibre Richt tigbeit magen, ibie. Berminftmabrheit. ani ihnen felbit zu migen : Do gegehrauchte: Govaias Wiemienter iber Gertischen Beinunftlehren gunichver neigenen Wernadtung, aubentor@ darthat, daß sie gegen die Bakeheitein beresingiliehen Bors ftellungenbeife an nicht balten fonnten : Dies fit ber Rampf bes Sinnes gegen ben Berftand, ifeliber nun er rogt: werben nutifite, wan pomiber Einsettigkeit früherer Werflendedlehren zu überzezigen; derfelbe Kampf findet sich auch beim Protagoras, und biefer beiben Gophiffen chaben reserve with the both the first of the remaining of

chan' y badbalkeasan. og hab ofon i, elnen uolfone sa kogegn' y badbalkeasan. og hab ofon i, elnen uolfone sa koanton elnen.

<sup>\*)</sup> Arist. de Gorg. 1 l.; Plat. Meno p. 76. Cf. Sext. Emp. ib. 85; welche Stelle noch ein anderes Argument des Gorgids zu enthalten scheint. Wenn ich recht derstebe, so foll die Rebe als ein Effect der außern Eindrucke betrachtst werden, so daß anutht wir, sondern die Dinge sich darin zu erkennen geben wurden.

ihn wirklich, soweit dies in ihrer Zeit lag, gulmblich ausgekampft; ober wenigstens die höchsten Spiken alles ausiphilosophischen Meinens aufgestellt in: den Satzen: alles Denken sei ein Wissen, und kein Denken sei ein Wissen. Diesen seinen Satze, entgegengesetzt wie ste sind, ger hen doch auf dasselbe hinaus, indem der Satz des Pretagoras, alles Denken sei ein Wissen, doch nur sagen sollte; in dass Denken sein kwissen, doch nur sagen sollte; in dass Denken kinnme es nicht daraus an, ein Geiendes: zu erkennen; so wie auch der Batz des Gorzeiad, man siehne nichts wissen, die: Meinung ausbrücken sollte; unser Denken bezwecke nur, sür uns Scheindares henbergubringen.

Man kann sich baher auch nicht wundern; daß etwas splatere Sophisten die entgegengeseht Aingenden Sahe des Produkters und Sorgias mitvinander verknüpsten. Won dieser Art ist das, was die Sophisten Euthydem du und Diedusschender, aus Shios kammend, auf eine nur Berwirrung in der Rehe bezweckende Weise vordrachten. Euthydemos, durchte bezweckende Weiser von tham am: meisten sich hervorgethan zu haben scheint, behamptete nicht nur, wie Produgoras, daß jeden Alles und immer wisse ), daß daher niemand Falsches meinen ) und man niemanden widerlegen könne ), sondern er nahm auch an, daß zugleich und immer Allen Alles gleich sei

<sup>1)</sup> Plat. Phaed. p. 267.. Trolar di l'opylar ta l'acoust sider, es mod ter dinser tà sixera cider de truntéa mailler.

<sup>.. 2)</sup> Plat. Euthyd. p. 298. sq.

<sup>3)</sup> lb. p. 283 sq.

<sup>4)</sup> Ib. p. 285 sq.

und kein Ding irgend etwas und von einem andern verschieden, weiches der Wehamptung des Protagoras, daß Alles einem Seben ein Besonderes sei, entgegengesetzt wird!) und an die eleatische Lehre von der Ausbedung der Gegensätze erinnert; ja er behauptete auch, der Lehre des Gorgias entsprechend, daß niemand etwas lernen könne, weder der Weise, weil er schon weise, noch der Ahor, weil er ein Ahor sei! der

Wenn nun von dem Protagoras und von dem Gorgias noch eine gewisse Richtung in der Beweisart sestgehalten wurde, so mußte dagegen dei diesen jungern Sophisten, indem sie sich bald in die eine, bald in die entgegengesetze Betrachtungsweise warsen, alle Stetigkeit
des Denkens verschwinden. Sie bezeichnen uns daher mit
Recht den Ausgangspunkt der Sophistik. Wie armselig
eine solche gehaltlose Weisdeit werden mußte, dies hat
uns Platon in seinem Euthydemos an diesen beiden Brüs
dern darstellen wollen, und wenn er auch etwas sider die
Natur hinausgehende Farben gebraucht haben sollte I,
wie dies die Alten an ihren Komddienschreibern in noth
höherm Grade gewohnt waren, so bleibt doch gewiß so
viel nach allen Nachrichten wahr, daß die Sophisten, je
älter ihre Kunst wurde, mit um so zügelloserer Freiheft

narray Coogle

innit) b. p. 295 sq. ; Plat. Crat. p. 366.

<sup>2)</sup> Plat Eathyd. p. 275 sq.

<sup>8)</sup> Doch muß man nicht glauben, bas Plawn fich hierin gar zu weit von der Bahrheit entfernt haben fallte. Auch Ariftoteles Boph. el. 20 legt dem Euthydemos einen ganz armseligen Trugfchus dei.

fich ber Rede bedieuten, und ihnen Mangel an Geist und an Reuntniffen durch Redheit und Frechheit zu beboden suchten.

## ... Zünftes Capitel.

## S dy l u ß.

Wir wollen hier noch kurz die Ergebnisse der griechischen Philosophie dieser Periode zusammendrängen, um zum Ueberblick zu bringen, zu welcher Stuse der wissenschaftlichen Entwicklung sie gestührt hatte und wie von ihr aus Weiteres gewonnen werden konnts. Man muß sich hierbei zegenwärtig erhalten, daß die verschiedenen Schulen dieser Zeit noch sehr vereinzelt standen und nur allmälig nach Vereinigung strebten. Aus den vereinzelten Elementen der Erkenntniss geht die Gesammtheit der Wissenschaft hervor.

In der dynamischen Naturphilosophie der Joner hatte zuerst Thales den Gedanken ausgesaßt, daß alles in der Welt von gottlichem Leben erfüllt sei, und den Grund der Welt hatte er in einem Samen gesucht, welcher zu vollkommnerem Leben sich entwickele. Aber schon Unarismenes strebte nach einer windigern Borstellung von dem Grunde aller Dinge. Er sand, daß aller Dinge erstes Wesen ein Unendliches, der sinnlichen Anschauung nicht Unterworsenes, eine Seele, sein musse, welche Alles ums

faffe und regiere, to wie win bon unterer Seele gebalten und geleitet werben. Sierm erkannte Dingenes von Apollonia, bag der bleibende Zusammenhang unter allen Dingen auch auf eine bleibende Einheit bes Grunbes aller Dinge beute; biese Einbeit fei umendlich, bie Belt aber, welche sich aus ihr und in ihr bilbe, ein beschränftes Werk bes Gangen. So wie bie bilbenbe Rraft, allgemeiner Art fei, fo: feien ihre Bildungen : burchgangig eigenthimlicher Ratur. Nach vernünftiger Ginficht aber vebne bis Rraft zu gewissen Zweden, welche jedoch nach phrisscher Bor-Kellungsweise von bem Popfiter gebacht werbeit, fo wie benn auch die Art, wie bie gerangende Wermunft in befonbern' und beichrankten Warten fich Barftellt; rauf Bes schränkungen bewiet, welchen fie physischer Beise unterworfen ift. Alle biefe ichtifchen Manier aber verlachften bie philosophische Ibee, welche in ihnen lebin; mit mancherlei finnlichen Borftellungen iber ben Grund und bie Geburt ber Dinge, im Baffer umb in ber Luft und in beren Bermandlungen: bie Erklarung ber Dinge und ihrer Erscheinungen suchend. Sober fcwang fich ber kubne Beift bes Beratleiton: biefe Beit fei ewig, ein bestandig lebenbigen Befen; aber in bem Lebenbigen felbft, feinem Begriffe, nach, liege: bas: Streben : nach Entgenengesetztene; bied fei bas : Geschick bes vernanftigen Feuers, balb vom Bebinfiniffe gur Gattigung, bald von ber Sattigung gum Weburfniffe ficht: gefichet zu feben, und fo wechsele: nach bestimmten. Perisben das Leben der Beit bald vom schnellern num trägern; balb vom frågern gum fchnellern Fluffe, fewohl theilweife, als im Ganzen. Aus ben theilweise fich entgegengefetten Bestrebuisten aber, wie biefe, nach

Gente, anderer West war bie Naturlebra ber Mechaniker. Schon Unaphitanberd menbete feinen Blid auf bie Beränderung ber Griebeinungen burch Mifchung. und Entmifchung, herborgebracht burch ble Bewegung elementarischer Theile bes Cangen. Den Stund ber Beivegung und alles Werbens, aber auch ber bewegten Clemente, fab er in einem einendlichen, unfeetblichen und gottlichen Wefen, welches ursprünglich alle unveranderliche Elemente in einer folden Mifchung: umfaffe, bag nichts nach lebermach hervortrete. Indem aber biefes Befen Grund ber Bewegung fei, fdieben fich aus ihm ursweingliche Gegenfage, wie Warmes und Kaltes: ober . Himmel: und Belt. fei aber bas Gefet ber gangen Weit, baf febes abgefoneberte Ding, inbem es ber Einwirkung bes Entgegengesete ten unterliege, fich felbft auflose; jebes gebe Strafe feiner Ungerechtigkeit nach bem Maage ber ihm besimmten Beit,

und inbem fich bie Gegenfate untereinander milichten unt flinden vollkomnmere Konssin allmälig fich ausbildender lebendiger Befen, bis Was wieder zurlichgekohrt fet in bie gleichertige Ratur bes Urspeingsichen. Unapagoras sprach schon ben Grundlat ber mechanischen Abnat, eine jebe Matur fei bem . beffen Ratur fie fei; Stellund, und es Pomme baber nichts fich veranbern, entfchieben aus, einen Grundfat, nicht aus ber Unschauung ber Ratur genommen, fondern au allgemeinern Untersuchungen au führen geeignet. Daber fuchte auch biefer Philosoph bie Babtbeit ber finnlichen Greenntrif nur burin, daß fie Unlag zu Korldungen ber Bernunft: gebe, aber nicht bas Babre an fich ums, enthalle. Dun foste er auch ben Gegenfas. weicher fich ber mechanischen Raturlehre ergiebt, zwischen bem Beweaten und bem Bewegenben, scharf genug auf. Das Bewegte fei bie im Ramm stetig verbundene tebiofe Maffe, eine menbliche Wielheit, umenbisch aus an Beschaffenheiten: Birperlichet Glemente, von welchen ein jedes feine eigenthüntiche Matur habe, alle gewiffermaaßen gur Einheit verbunden burch wechfelfeitige Berührung und Einwirfung, aber verschiebene raumtiche Berbaltraffe untereinander anzunehmen fabig. Diesem entgegen stebe bas Bewegenber est feinber Beift ober bie Geele, in fich eine wetta und burthoud: bon: aller Ginwirkung unabhängig, ein erkennendes und. Alles, : wie es: war, twie es iff und sein wird, überblickentes Beien. So tret ihm ber Gestelles zwischen Körper und Geift, welcher bisber zu genauer Mus terscheibung nicht gelangt war, bestimmt beroor, und mit im verband fich der Gegenfat zwischen ber leblosen unthatigeneumd unveranderlichen Maffe und zwischen ber le-

benbigen, thatigen und in Wirffamteit ihrengebenden Ange. That beibe. Gegenfabe zu einer wahren Ginbeit au ver-Entlufen, fant, er fich auffer Stante. Denn wur eine du-Bere Birtfamkeit gehe von bem Geifte auf bie an fich unveranderlichen Wemente über; nur in ben Berhaltniffen berfelben untereinanber finde eine Berandemung ftatt, inbem fie burch ben Geift in Bewegung gesetzt wurden. Wenn nun eine ursprüngliche gleichartige Dischung unter ihnen angenommen wurde, so konne bie Birkung bes Geiftes auf fie nur eine sondernbe fein, und baburch werbe Unterscheibbarteit :ainter ben Beschaffenheiten ber Elemente, Ordnung und eine gewiffe nach vernünftigen Gefeben geres gelte Schönheit berwargebracht. Go wie aber bie Beranberung ber Mischung abbangig fei von bem bewegenben Geifte, fo fei auch bie Wirkfamteit bes Geiftes abbangig von der Mischung. Denn nicht foaleich und wie mit eis nem Schlage konne er Alles gur Ordnung fibren, fonbern nur, allmalig: wachfe feine Macht über bie Dinge, und ba unenbliche Etemente geordiet werben follten, fo wachse auch die Ordnung in der Welt in das Unendliche fort. In ben lebenbigen Dingen, beren forperliche Bufammensehung ein :fpateres Erzeugnig ber geistigen Birt famileit fei, finde fich ber Geift unmittelbar umb gebe gleichsam eine: Gissigung mit bem Rorperlichen ein; aber in ben großen Weitforpern und in ihren regelmäßigen Bemeannaen sei die vernende Thatiateit des Geistes am offenbarften, und baber auch bas wurdigste Bert bes Menschen, die Ordnung der Himmelstorper zu erforfden. Der Schuler bes Anapagoras, Archelaos, fcheint gegen seinem Lehres unbebeutenb. gewesen au fein; wir wagen wicht

wehr icher ihn zu sagun, als daß dahurch, daß nentle Physik seines Lehrers auf ethische Begriffe amwandte, is offenbar wurde, wie sehr diese Richtung der Mechaniker von der sittlichen Betrachtung des Lebens emtsent was. Man kann nicht leugnen, diese Physik ist einskitig, aber außerdem, daß sie doch zur genauern Erforschung der Beindy der Naturerscheinungen erregte, hat sie auch die Untersuchungen über den Geist, welcher ein ganz Underes ist, als die körperliche Maturie, in Gang gebracht.

Richt fo einfach als bie Bestrebungen ber beiben is: wischen Naturlehren ift. bie berifche Philosophie ber Pothagorder. In mehreren Pumiten finden wir Berfchiebenbeiten zwischen biefer und jener, aber boch nur zwei Punkte bezeichnen die Eigenthamlichkeit ber lettern. Dag bie Dr thagorder bas Bollfommmere aus bem weniger Bollsommenen ableiteten, ift ihnen mit bem Thales und bem Anaragoras genein; bag:fizibes Werben als ein Unenbliches fetten, finben wir and beim Anaragoras und beim Deralleitos bestimmt ausgesprochen; enblich mit bem Hrec-Meitos, bem Anarimenes, bem Diogenes von Avollonia und bem Angrimanbros flimmen fie barin Aberein, bag ein Ueberfinnliches Geund bes Sinnlichen fei. Mer eis genthaunlich ist es ihnen, bassfie unf ethistis Revelle, auf eine wahre innere Augend, die Erscheinungen int der Best partickhihrten, wahrend affeil, was Herafteitos, Anasimanbros i und Ameragorus beilibiffa sont Sittlichen wie hanbeiten, gang bie Biarbe bes Bhullichen an fich :tragt. Sang eigenthamlich ift es ihnen auch, baß fie nite finnlithe Beschaffenheit auf bie aus einer Ureinheit fich beis dusbilbanbe mathimatische Goem ber Binge gurudfichrien.

Demnach letten fio fest, ursviunglich, wenn auch war dem Begriffe nach, fei eine Ginheit, die Urgahl, aber noch nicht bie entwickelte Babl, gu welcher nicht blog bie Ginbeit, fonbern auch bie Menge gehore." Da fei auch teine Beit und kein Ort und kein Korver, alle biefe vielmehr wurden aus ber Urgahl. Diese sei ein Bestimmtes, über fit aber binaus rage ber leere Raum, bas Unbestimmte, welches ber Grund aller Berneinung, Trennung und Unvollkommenheit fei, gewissermaagen auch mit ber Urzahl verknimft, weil ber Grund aller Dinge unvollkommener fein muffe, als bas, was aus ihm bervorgebe, und fo die Berneinung an fich trage. Run bilbe fich aber bie Urzahl aus und entwickle fich zur Bahl, indem fie mit lebenbigem Athem bas Unbestimmte, bas Leere, in fich einathene. Denn eine Babl tonne mur entfleben, indem eine Trennung fich ergebt unter ber Menge ber Ginbeiten, welche burch bie Urzahl ausprünglich miteinander verbunden find; die Trennung aber fete bas Leere, ben 3wischenraum voraus, und bas Bolle ober Bestimmte werbe im Gegenfat gegen beit 3wisthenraum : Die Grenze. Die Bwifchenroume nun feien nach breifachem Maage bestimmt, nach Linge, Breite unib Dide, und fo bilbe fich ber Rorper aus breifachen Grenzen ober aus Bahleneinbeiten, welche in!breifachen Bwischenraumen vomeinanden getremmt seien. Uaberall fei daber in ben Dinnen Entgenengesentes. Das Unbestimmte und das Bestimmende, die Einheit und die Menge, wie sich auch in andern allgemeinen Gegenfähen offenbare; dem in Allem: sei die ungerade und die gerade Babl, das Rochte und bas Linke, bas Mamiliche unab das: Beibliche, das: Rubends und. das: Bewegte, das Licht

und : bie Finfternis, bas: Gute und bas: Bife. ... Suturi gengtefestes ebme aber :: wur butch Gargeonie:: verbundelt warbeit; und fo fei bie geme lebenbige: Wett eine Bar manie, and einer Quelle flamment und erkennbat birch Jahllind: Mang. unb: gesebnetes Berbaltnig bern Gileter sum Gansen. Alles, was und finnsich enscheine, nfet fets wer Bifduffruheit lach allein gegennbetein von Berbeite niffen, in weichen die nach bestimmteie Broifsbergeburnen einufiben : grifenebneteit : Wiefeiten : Masten : baruns : marte bie korperlichen Elemente, Pflanzen, Thiere und Dem fichen: und: ble game Bufantinisaorbintis der finnlichert Adrver au erficen; bie Bahl ihrer Einseiten; bas Augs ind bas Berbaltnis incer Bwilchenranna Wilo gefunden wer ben ,! beime fet ihr Mefen ogefunben. il. God rwie nim im bem Singeinen bas Unbestimmte und Angeochnete neben ber bestimmenben und bedwenben And Alb finde, fo and im Gangen, und bigb fome erblicht werben in ber Ents fermung von ber wahren Weishelt indii in ber Unorts mmg; in welcher wie Wenfchen auf ber Sche leben. Das her fei auch biefes Erbenleben nur ein Reben ber Geols in three Entfernung von Gott; eine Gefangenschaft bes Sette in ben Banben bes Kirvers, entforungen auf iha rer Miffethat, aber auch geeignet, bie Miffethat zu bie Ben und burch Bugend: qu einem würdigern Beben gu führen. Go verknipft fich bie anathematifche Beber ber Pothagoraer von ber Entstehung ber Bahl und ber tor perlichen Bielheit mit ihrer fittlichen Anfacht von ber Belt. Die Augend, lehrten fie, bestehe in ber Darmowie ber Geele, inbem bie finnliche Begierbe, bas Umvernimftige im Menfichen, ber Bemamft unterworfen und

ber gange Bellanf: bes: Lebans ; jun Einfieit unib füslichen Hobereinflimmung gebracht werden falle. Bie biefe Beine greignet war, jur Enfanktypag beis verrinsftigen Gedinde West: Geldebens saufzofenberne! with: Die :: Abletung : alles finnslichen: Fortien aust Enfahringegen i des Bent Befah ber Dinge bangsberitten if. offenbart über :: Mer :: if. auch with thenian simily has been don't been this wife there Arafte gie ihrett Biele : ritht gemig : ermegende, get vielerlair learen: und: phantalliden: Bathellangen: Bezantallung Breathan Bremenie, Waltern, Course und Monde -11. Benn: mit bas Benbaltmist beriekenbilden Lebne aur ber mub Garifferen umbe: milithen ! Philosophie : ibeattichten, fo missen: win ihre Michieleit, fit, die Gudwicklang det Phis beloubig belondes in ibren vernehmitten ; Engebniffen fus dieden Imeinelein Babanu bie: Wiedenifven, Milem : gebeiftet; and allgemine Brankline ber Bernunft; fich berufent; inden für auf der einen Seite zu zelesn luchten, daß eine unfunktigliche Bielleit ber-Dinge nicht fein tenne, weit bas Nicht: Schende, welchest als bie Winheit trennend as bache werben beiffete nichter feite boit bete; andern Geite aber dautheten, tab biejenigen im Arnthum feielt, welche mit einen ihren Alles beurfdenben Cinbet bie Monnigfalligheit :eines für datwicklichen Schens, verknüpfert mollten, deter bas Rollismunene tonne nicht ber Beranberung unterwoorfen fein. :: Et fei auso murfrein imsbrieft Geice bes; ein Bott; biefer fei: auch unveranderlich, micht im der Beit, fendent ewig, nicht körperlicht obes an irgend einem Drie, fondern burchaus ganz und vollfommen. Wahrend fo die Ethaten die Idee Gottes festzuhalten fuchten, verfcwand ihnen zwar nicht bie Wahrheit aller

Dinge, aber boch bie Battcheft alles Butbefielt !! Ste vermachten es nicht, fich au ereldten saule neben und mit der gottlichen untveranderlichen Einbeit eine Beit fich iene widelnber Dinge fein tonne. Aufer biefend Gemeingut ber eleatischen Schule nime vas Eigentifanfige ver Duire net, welde ihr angehoren, 'nur fortolite herver. Schoa Lenephines ertannte, bag bir aber Alles bereitende Gie belt Etrificht ber Bettimft fei indet er aber uns itt ver Manfligfaltiglich befangelt fab / erblieteller fichbitt einem Bwiefpalt ber Deinung, welthen es inche git idfen bets mochtes Gelbft bas i was er von Gott aus frite: 198 Atoftenthelis nur verneinent, "Indene er ientiegengefeste Bellininiminen von ihm ablehntet: bund God fet bebet bewegt noch unbewegty weber begrengt inder mienbilch Parifienives, ebenfalls di ber vernftiffigenice inficht bas wahre Gein fuchent? feste body feft; bus Bolleibett uite Bolledminene maffe als ein in fich Gefchoffenes und fich felbfi Begrenzenbes gebacht werbengin und betrachtete fo bas Ganze als eine in fich-gerunsete Angel) Indem et mun freng unterfchieb hwifthen ber mabren Gewiffheft ber Wetnunft und bet "trügerischen Deinung ber Gimie, in welcher ber Schein bes Richt Seienben und ber Bleff heft: und bes Werbeits malte, verzweifelte ein boch nicht gang, daß aus bei Diffination bes Selenden mit bem Scheine bie Bahrheit herausgefunden werden tome, wies wohl er fich nicht verbergen konnte, bag wit, ber Deis nung bahingegeben, in einem unglickfeligen Buffanbe lebten und zwischen einigender Liebe und unfeliger Zwietracht kampften. Boin Jenon finden wir es bestimmtet, ale bon ben librigen Gleaten, ausgesprochen, baff,

wann wir nur das Cins wiften, darin auch die Epkeuntniß aller Dinge und enthalten sein wirbe. Er gebrauchte übwigens bie elsatischen Labren nur, um bie Richtigkeit, ber Meinungen über Bielheit in Raum und Reit: iber Werden und Bewegung bangethun. Auch in der Behre des Melissos scheint des Berneinende vorherrschiend gewiesen zur fein. Daß er das Seiende unendlich nannte, meicht, im Bosentlichen von ber Lebre ber übeigen Eleaten nicht ab : die Bestimmungen aber, welche er noch fonft ban Seienden beilegte, bag es bas Se hande fei und ibes Lebendige in heuten mehr auf die nathuliche, ale auf bie vernunftige Geite bes Geins. Bon ber Behre best Empgoofles mirb unstreine weitlaufigere Aussichnung beffen, mas bie Elegten als Deinung über Die Matau aufftellten ... überliefert. Es ift unvertennbar, wie sie in ber Matur zweierlei amterschieben, von welden bas Eine bloffer Schein fei, bas Andere aber ein, wiewohl unvollegumener, Ausbruck bes Bolltommenen und wahrhaft Seienden. Das Lettere ift ihnen bas Keuer und bas Lichte ober auch bie vernünftige Ginficht, bas Erstere erscheint als Racht und Duntel und ftellt fich in ben übrigen Elementen bar. Aus ber Dischung beiber Bestandtheile ber Natur entfiche nun bas, was uns als bas noturliche Werben erfcheine. Die Beranberung ber Mischung aber sett bewegende Krafte voraus, und fo wie Entgegengesettes in ben bewegten Elementen unterschieben werben muffe, fo fei auch bas Bewegende entgegengesetter Urt, theils trennenber Sag, theils vereinigende Liebe. Dag in ber letten bas Bahre, in bem erften aber bas Scheinbare ausgebruckt fei, ertennen wir

besonders daran, daß Empedalles bellagt, wie die Menfebet, som Haß geleitet, die Verwandtschaft aller Dinge verkennen umbricken empflehlt, von sedem Feevel die Emelougu reinigen, ihm wieder Theil nehmen zu können am bed feligen Bereinigung aller Dinge im göttlichen Sphariss. Durch alle diese physschen Vorstellungen der Steaksen und ides Empedolles geht aber die Klage hab durch über die Mangelhaftigkeit dieser Weinungen, so daß wird in ihnen auch nur einen Wersuch, das Wahre in der Batur auf eine innuthmaasliche Weise zu ersossscher werdlichen dursen. Eben dies ih die Unvolldoms dienstein der gesammten Ashre, der Eleation, daß sie ihre Innsicht dies Ratus mit den Ergebnissen ihrer Vernausse lehte nicht innutebereinstimmung zu deingen wissen.

... Indem mun: Alle biefe Forfdungen ber Joner, ber Pothagorder und ber Eleaten jufammentrafen und fich undereinanber :: Att: reiben begannen, muffte bas Ungente gende und Schranbende aller Ergebniffe bet Philosophie fellt miffallenb werben, und es tonnte nicht anbers ge-Atheben, all dag eine Beit lang felbft bas Bichtige, welches in ben werschiebenen Lehren nicht angebeufet als enthalt wooben wae, in ben entschiebenften Iwelfet gezogen murbe. Daraus haben fich bie fophiftifchen De findbungen, welche in Athen ben Dittelpuntt ihrer Biel famileitn funden, gebildet. Das Bichtigfte für bie Ents widlung ibes philosophischen Gebankens unter bem Girk Auffe ber Sophiften ift, bag: aufmertfind gemacht wurde auf ben Begriff bes menfichen Greennens und ber gangen menschlichen: Biftenfthuft. Go feste Demektios bie Babeheit .. welche .. und ... verborgen fei ; ... bem "finnichen

Gesch. b. Phil. L

Schein entgegen, ein wolchen ber Densch gebunden fei so bestimmte Protogoras, bag bei Menfc bas Mass aller Babrheit fei, und Gorgies, ber Menfch: finne nichts wiffen sond nichts lebren. ABenn man nun fris ber, gleichfem in ben Dingen vertieft und verfenkt, fic felbft faft vergeffen batte, fo trat burth biefe Betrachtungsweisen ein fast unbekanntes Wibiet ber Korftbung hervor. Muf baffelbe Biel wirkte aber auch zugleich bie Burfahrungsweise ber Gophisten, durch welche bie gira bes Dentens und der Mittheilung, freilich von biefen Menneru auf due robe und nur Hebung bezweckende Beise, in die Untassichung gewogen munde. Duich: ab les dieses wurde nine reifere Philosophie vordenzitet,.. welde einen jeben Gebanten, in feiner Beilebung gur Sboz ber Wiffanschaft, won Seiten sowohl her Faryn, als bes Inhalts, au wnifen fich aur Aufgabe gemacht batte. Benn alle fribere Philosophen, pour irgend vinem Ge banken, so wie er fich ergeben batte, gewählem agrif: fan, diesen allein ausgewilden and mit instincturager Be geisterung im verfolgen bemilbt gewesen waren, so sollte mun burch ben Blid auf ben allgemeinen Bwad ber Wissenschaft auch guf die Wittel, danch :: weekde : Se erwicht werben bonne, die bobere Befinnenbeit gewos nen werden, wolche in der Biffenschaft mur aus dem Begriff iber Wiffenschoft bervorgebt; hebes-singane Bicfen nach bem Magke bes ganger Biffens weffend, web für alles, was sich und unmittelbar all Awes der Mernunft barbietet, feine geeiemete Stelle in der Merket ting aller vorninftigen Bestrehingen sucheib. hatte gewirkt ber Busammaskus singelast, verningliger. aber einseitig durchgeführter und sich gegenseitig befeindenber Ansichten, dahin auch der hieraus sich erzeugende Zweisel an alle erreichdare Wahrheit und das verzweisselnde Verwerfen aller wissenschaftlichen Forschung. Denn je entschiedener die Wahrheit verworfen wird, um so entschiedener zeigt sich ihre Nothwendigkeit und unser Bedürfniß.

more einem generalen auch eine Generalen generalen der eine Generalen der Generalen der Generalen der Generalen der Generalen der der Generalen der der Generalen Genera



